第三十一课（行为：信仰与仁义的完成）
🎯 学习目标
完成本课学习后，学员应能够：
1. 理解行为在信仰和仁义中的核心作用
2. 认识爱、生命和行为的不可分割性
3. 区分爱主与爱邻舍的不同层次
4. 体会爱作为天堂和谐的根基
5. 识别自我之爱与相互之爱的本质差异
6. 实践在日常生活中完成信仰和仁义
📖 课程结构
第一单元：行为是信仰和仁义的完成
├─ 1.1 行为不只是简单的动作
├─ 1.2 行为包含心智的一切
├─ 1.3 天使感知的灵性氛围
└─ 1.4 行为中的同步性原理

第二单元：爱、生命、行为的整体
├─ 2.1 三者不可分割的关系
├─ 2.2 行为决定信仰的真伪
├─ 2.3 粉饰的坟墓与洗净的杯盘
└─ 2.4 内外一致的重要性

第三单元：爱主与爱邻舍的分别
├─ 3.1 仁爱与仁义的定义
├─ 3.2 爱主不能与爱邻舍分离
├─ 3.3 属天人与属灵人的区别
└─ 3.4 历史教会的见证

第四单元：爱是和谐的根基
├─ 4.1 天堂如同一个身体
├─ 4.2 爱邻舍胜过爱自己
├─ 4.3 主的在场根据爱而定
└─ 4.4 憎恨是深渊般的地狱

第五单元：自我之爱与相互之爱的对比
├─ 5.1 自我之爱的火焰与虚伪
├─ 5.2 相互之爱的谦卑与服务
├─ 5.3 自我之爱的肮脏本质
└─ 5.4 天堂中相互之爱的共享幸福


若想学习前三十课的内容以及今后所有课程，请微信扫码报名：
[image: image1.png]CRALAF et ..

WIS /NS




📚 第一单元：行为是信仰和仁义的完成
核心问题：为什么说"在行为中体现之前，人无信仰亦无仁义"？
1.1 行为不只是简单的动作
"许多人未曾意识到，人生命中的一切实际上都体现在行为中，因为这些行为往往仅被视为简单的动作；这些动作，当表现在人的身体上时，被称为行动；而通过嘴巴、舌头和喉咙产生的动作，则被称为言语。然而，它们不仅展现了人的仁义和信仰，而且还完成并完善它们。这是因为在行为中体现之前，一个人既无信仰亦无仁义。"
🔍 教义分析
许多人的误解：
大多数人认为行为只是简单的动作——
· 身体的动作称为"行动"
· 嘴巴、舌头、喉咙的动作称为"言语"
· 这些都只是外在的、表面的东西
但真相是什么？
行为远不止是简单的动作！它们有三重作用：
	作用
	说明
	意义

	展现
	展现人的仁义和信仰
	使内在变为可见

	完成
	完成仁义和信仰
	使潜能变为现实

	完善
	完善仁义和信仰
	使不完全变为完全


💡 关键洞察
在行为中体现之前，一个人既无信仰亦无仁义。
这是一个震撼的真理！让我用几个对比来说明：
┌─────────────────────────────────────┐
│      没有行为的信仰                  │
│            ↓                        │
│        只是头脑中的想法              │
│            ↓                        │
│        未完成的、不存在的            │
│            ↓                        │
│        如同未结果实的种子            │
└─────────────────────────────────────┘

┌─────────────────────────────────────┐
│      通过行为体现的信仰              │
│            ↓                        │
│        从潜能变为现实                │
│            ↓                        │
│        完成并完善                    │
│            ↓                        │
│        如同结出果实的树              │
└─────────────────────────────────────┘
🌳 生动的比喻
想象一棵苹果树：
种子阶段：
· 种子里包含了整棵树的潜能
· 但如果不种下、不生长、不开花、不结果
· 这个潜能就永远只是潜能，不是现实
果实阶段：
· 种子发芽、生长、开花、结果
· 果实包含了种子的一切
· 果实是树的完成和完善
信仰也是如此：
· 没有行为的信仰，如同未种下的种子
· 通过行为体现的信仰，如同结出的果实
· 行为是信仰的完成
🎯 核心教义
"行为包含了一个人所有信仰和仁义，因为行为是源自其意愿和思维的活动；并且所有这些都表现并流露在行为中，正如所有原因中的一切在效果中，种子和树木中的一切在果实中一样；因为行为是它们的完成。"
行为 = 源自意愿和思维的活动
让我用一个流程图来说明：
意愿（爱）
    ↓
思维（信仰）
    ↓
行为（完成）
    ↓
包含意愿和思维的一切
三个比喻：
	比喻
	说明

	原因 → 效果
	所有原因中的一切都在效果中

	种子 → 果实
	种子和树木中的一切都在果实中

	意愿/思维 → 行为
	所有意愿和思维都在行为中


📝 思考问题
7. 你有哪些"未结果实的信仰"？只停留在头脑中，没有付诸行动？
8. 你的言语（作为行为的一种）如何展现、完成、完善你的信仰？
9. 如果有人说"我心里相信就够了，不需要行为"，你如何回应？
💭 实践反思
请列出你生活中的三个信仰或仁义，然后诚实地评估：
	信仰/仁义
	是否有行为体现？
	如果没有，为什么？
	如何改进？

	例：相信要爱邻舍
	很少帮助邻居
	太忙，没时间
	每周至少帮助一次

	1.
	
	
	

	2.
	
	
	

	3.
	
	
	




1.2 行为包含心智的一切
"行为在自身中包含了心智的一切，这也是因为所有按顺序从最高到最低、从最初到最终逐步发展的事物，在最低或最终形成了一种同步性，所有更高或更早的事物在最低或最终事物中共存。行为是人的最终，依照连续的次序产生于他的内在。由此可以看出，人所意愿和思考的一切都共存于行为中，所爱和所信仰的一切也都共存于行为中。"
🔑 核心原则：同步性
什么是同步性？
这是一个深刻的属灵法则。让我用简单的方式解释：
连续次序（从高到低的发展）：
1. 最高/最初：爱（意愿）
        ↓
2. 中间：思维（理解）
        ↓
3. 最低/最终：行为（完成）
同步性（所有层次在最终共存）：
┌─────────────────────────────────────┐
│          行为（最终）                │
│                                     │
│  包含：                             │
│  • 爱（最高）                       │
│  • 思维（中间）                     │
│  • 所有内在的一切                   │
│                                     │
│  所有层次同时存在于行为中           │
└─────────────────────────────────────┘
🌊 生动的比喻
想象一条河流：
连续次序：
· 源头（最高）：山顶的泉水
· 中游（中间）：流经山谷的溪流
· 河口（最低）：汇入大海的河流
同步性：
· 河口的水包含了源头的一切
· 源头的矿物质、温度、特性都在河口中
· 你看河口，就能知道源头的性质
人的行为也是如此：
· 行为（最终）包含了爱（最高）的一切
· 你看一个人的行为，就能知道他的爱
· 行为是爱的完整表达
📊 行为包含的内容
	内在层次
	在行为中的表现

	所爱的一切
	行为显示你真正爱什么

	所信仰的一切
	行为显示你真正信什么

	所意愿的一切
	行为显示你真正想要什么

	所思考的一切
	行为显示你真正思考什么


💡 实际例子
例子一：捐款行为
表面上看：只是把钱放进捐款箱
但这个行为包含了：
· 爱：你爱自己还是爱邻舍？
· 信仰：你信神会祝福施舍吗？
· 意愿：你愿意帮助穷人吗？
· 思考：你思考过贫困的原因吗？
· 动机：你是为了炫耀还是真心帮助？
所有这些都在这个简单的行为中！
例子二：对人说话
表面上看：只是说几句话
但这个言语行为包含了：
· 爱：你爱这个人还是轻视他？
· 信仰：你相信真理还是谎言？
· 意愿：你想帮助他还是伤害他？
· 思考：你思考过他的感受吗？
· 态度：你尊重他还是藐视他？
所有这些都在你的言语中！
📝 思考问题
10. 回想你今天的一个行为（或言语），它包含了你哪些内在的东西？
11. 如果有人观察你的行为，他能看出你的爱和信仰吗？
12. 你的行为与你的内在一致吗？
💭 实践练习
选择你今天的三个行为，深入分析它们包含的内在内容：
行为一：__
	内在层次
	在这个行为中的表现

	我的爱
	

	我的信仰
	

	我的意愿
	

	我的思考
	

	我的动机
	


行为二：__
（同样的分析）
行为三：__
（同样的分析）
反思：
· 我的行为与我的内在一致吗？
· 我的行为展现了我想要展现的吗？
· 我需要改变什么？


1.3 天使感知的灵性氛围
"这一点在人的眼中不显而易见，但在天使的感知中则很明显。当人们投身于仁义的行为时，他们的情感和相应的思考就会形成一种氛围，它像轻柔的水面，有时像或明或暗的云朵，围绕在他们周围。这个氛围包括了他们心智中的所有元素，天使可以通过它来判断一个人在各方面的特质。"
🌟 天使看到什么？
人的眼睛看到：
· 只是外在的行为
· 身体的动作
· 表面的言语
天使的感知看到：
· 行为形成的灵性氛围
· 情感和思考的云朵
· 心智的所有元素
🎨 灵性氛围的描述
氛围的形态：
	形态
	说明

	轻柔的水面
	平静、和谐的情感

	明亮的云朵
	纯净、良善的思考

	阴暗的云朵
	邪恶、污秽的思考

	波动
	情感的起伏

	象征性形态
	各种具体的形象


💡 生动的比喻
想象你在一个房间里：
物质层面：
· 你看到人的身体
· 你听到人的声音
· 你看到人的动作
属灵层面（如果你有天使的视觉）：
· 你看到每个人周围有不同颜色的光环
· 善良的人周围是明亮温暖的光
· 邪恶的人周围是阴暗冰冷的雾
· 虚伪的人周围是混乱的色彩
· 真诚的人周围是和谐的光芒
这不是比喻，而是真实的属灵现实！
🔍 天使如何判断
"这个氛围包括了他们心智中的所有元素，天使可以通过它来判断一个人在各方面的特质。"
天使通过氛围看到：
行为的氛围
    ↓
包含心智的一切
    ↓
天使判断：
• 这个人的爱是什么
• 这个人的信仰是什么
• 这个人的动机是什么
• 这个人的真实本质
🌈 爱定义人
"这是因为每个人都是由他们的爱所定义的，行为让这种爱变得更加具有活力；当这种爱活跃时，它就像一圈光环般散发出来。"
核心真理：
每个人 = 他的爱
    ↓
行为让爱活跃
    ↓
活跃的爱散发光环
    ↓
天使看到光环
    ↓
天使知道这个人的本质
📊 不同爱的光环
	爱的类型
	光环特征
	天使的判断

	爱主
	最明亮的光，温暖的金色
	属天之人

	爱邻舍
	明亮的光，柔和的白色
	属灵之人

	爱自己
	阴暗的雾，冰冷的灰色
	魔鬼之人

	爱世界
	混乱的色彩，不稳定的波动
	撒旦之人


🎭 象征性形态
"这种灵性的氛围不仅可以作为波动在视觉上呈现，而且还能以多种象征性的形态显现出来。通过这些象征性的展现，一个人、灵或天使的真实本质得以揭示。"
象征性形态的例子：
善良的人：
· 可能显现为花园
· 可能显现为光明的天使
· 可能显现为美丽的建筑
邪恶的人：
· 可能显现为沙漠
· 可能显现为丑陋的怪物
· 可能显现为破败的废墟
虚伪的人：
· 可能显现为粉饰的坟墓
· 外表美丽，内里腐烂
📝 思考问题
13. 如果天使现在看你，他会看到什么样的氛围？
14. 你的行为散发出什么样的光环？
15. 你愿意让天使看到你真实的内在吗？
💭 实践反思
自我评估：
如果天使现在看我，他会看到：
	方面
	我的氛围
	我希望的氛围
	如何改变

	爱
	例：混合的，有时爱人有时爱己
	纯净的爱邻舍
	更多关注他人需要

	信仰
	
	
	

	动机
	
	
	

	思考
	
	
	

	情感
	
	
	


祷告：
主啊，求你洁净我的内在，使我的氛围明亮纯净。让我的行为散发出爱的光芒，而不是自私的阴暗。阿门。


1.4 行为中的同步性原理
"行为在自身中包含了心智的一切，这也是因为所有按顺序从最高到最低、从最初到最终逐步发展的事物，在最低或最终形成了一种同步性，所有更高或更早的事物在最低或最终事物中共存。行为是人的最终，依照连续的次序产生于他的内在。由此可以看出，人所意愿和思考的一切都共存于行为中，所爱和所信仰的一切也都共存于行为中。"
🔑 同步性原理的深入理解
连续次序（Successive Order）：
层次1：爱（最高/最初）
    ↓ 时间上的发展
层次2：思维（中间）
    ↓ 时间上的发展
层次3：行为（最低/最终）
同步性（Simultaneous Order）：
┌─────────────────────────────────────┐
│          行为（最终）                │
│    ┌──────────────────────┐         │
│    │   思维（中间）        │         │
│    │  ┌────────────┐      │         │
│    │  │ 爱（最高） │      │         │
│    │  └────────────┘      │         │
│    └──────────────────────┘         │
│                                     │
│  所有层次同时存在于行为中           │
└─────────────────────────────────────┘
🌳 树的比喻
连续次序：
16. 种子（最初）
17. 树干、枝叶（中间）
18. 果实（最终）
同步性：
· 果实包含种子的一切
· 果实包含树的一切
· 果实是整棵树的完整表达
🏠 房子的比喻
连续次序：
19. 设计图（最初）
20. 建造过程（中间）
21. 完成的房子（最终）
同步性：
· 完成的房子包含设计图的一切
· 完成的房子包含建造过程的一切
· 房子是设计的完整实现
💎 核心结论
"由此可以看出，人所意愿和思考的一切都共存于行为中，所爱和所信仰的一切也都共存于行为中。"
这意味着什么？
你的行为 = 你的完整自我
    ↓
包含：
• 你所爱的一切
• 你所信仰的一切
• 你所意愿的一切
• 你所思考的一切
    ↓
你的行为就是你
⚠️ 严肃的警告
你无法隐藏！
· 你以为只是一个小行为
· 但这个行为包含了你的一切
· 天使通过这个行为看透你
· 你的真实本质被完全揭示
你无法伪装！
· 你可以伪装外表
· 但你无法伪装氛围
· 你的爱会散发出来
· 你的本质会被看见
📝 思考问题
22. 如果你的每个行为都包含你的一切，你会更谨慎吗？
23. 你的行为真实地反映了你的爱和信仰吗？
24. 你愿意让你的行为被完全看透吗？
💭 实践挑战
一周行为觉察练习：
每天选择三个行为，深入反思：
第一天：
	行为
	包含的爱
	包含的信仰
	包含的意愿
	是否满意

	1.
	
	
	
	□ 是 □ 否

	2.
	
	
	
	□ 是 □ 否

	3.
	
	
	
	□ 是 □ 否


（每天重复）
一周总结：
· 我的行为真实反映了我的内在吗？
· 我发现了哪些不一致？
· 我需要改变什么？


【过渡】
好，第一单元我们学习了：
25. 行为不只是简单的动作，而是完成信仰和仁义
26. 行为包含心智的一切，根据同步性原理
27. 天使通过行为的氛围看透人的本质
28. 你的行为就是你的完整自我
现在让我们进入第二单元，学习爱、生命、行为的整体性。


📚 第二单元：爱、生命、行为的整体
核心问题：爱、生命、行为如何构成不可分割的整体？
2.1 三者不可分割的关系
"我们之前讨论过信仰和行为，从这些讨论中可以得出结论：在每个人身上，爱、生命和行为是不可分割的整体。所以，不管你是在谈论爱、生命还是行为，本质上是一样的。我们已经知道，爱是一个人的生命，一个人的生命就是他的爱，这不仅是指灵性的生命，也包括肉身的生命。"
🔑 核心原则
爱 = 生命 = 行为
这不是三个不同的东西，而是同一个东西的三个方面！
┌─────────────────────────────────────┐
│          一个整体                    │
│                                     │
│  爱 ←→ 生命 ←→ 行为                 │
│   ↑             ↓                   │
│   └─────────────┘                   │
│                                     │
│  不可分割，相互定义                 │
└─────────────────────────────────────┘
💡 深入理解
爱是生命：
"爱是一个人的生命，一个人的生命就是他的爱"
· 你的爱定义了你的生命
· 你的生命就是你的爱的展现
· 没有爱，就没有生命
生命是行为：
"人所爱的，就会意愿并以身体实行它，因此爱和行为是一体的。"
· 你的生命通过行为表达
· 你的爱通过行为实现
· 没有行为，爱和生命只是空谈
🌊 水的比喻
想象水的三种状态：
冰（固态）= 行为
· 可见的、具体的
· 可以触摸、可以衡量
水（液态）= 生命
· 流动的、活跃的
· 可以感受、可以体验
蒸汽（气态）= 爱
· 看不见的、内在的
· 可以感知、可以影响
但本质上都是H₂O！
同样：
· 爱、生命、行为本质上是一个
· 只是表现形式不同
· 不可分割
📊 三者的关系
	方面
	爱
	生命
	行为

	本质
	内在的驱动力
	活跃的状态
	外在的表现

	位置
	最内在
	中间
	最外在

	可见性
	不可见
	部分可见
	完全可见

	关系
	源头
	流动
	完成


但它们是一个整体！
🎯 实际应用
例子一：爱妻子
· 爱：内心深爱妻子
· 生命：生活以妻子为中心
· 行为：关心、照顾、陪伴妻子
这三者是一个整体！
如果你说"我爱我妻子"，但：
· 生活中不关心她
· 行为上不照顾她
那么你的爱、生命、行为不是整体，你的爱是虚假的！
例子二：爱主
· 爱：内心深爱主
· 生命：生活以主为中心
· 行为：遵守诫命、服务邻舍
这三者是一个整体！
如果你说"我爱主"，但：
· 生活中不思考主
· 行为上不遵守诫命
那么你的爱、生命、行为不是整体，你的爱是虚假的！
📝 思考问题
29. 你的爱、生命、行为是一个整体吗？
30. 你有没有"口头的爱"但没有"行为的爱"？
31. 你的生命真实反映了你的爱吗？
💭 实践检验
列出你所爱的三样东西，检验三者是否一致：
我爱的第一样：__
	方面
	检验
	是否一致

	爱：我真的爱它吗？
	
	□ 是 □ 否

	生命：我的生活围绕它吗？
	
	□ 是 □ 否

	行为：我的行为体现它吗？
	
	□ 是 □ 否


结论：我的爱、生命、行为 □ 一致 □ 不一致
（对第二样和第三样重复）
反思：
· 如果不一致，问题在哪里？
· 我需要改变什么？


2.2 行为决定信仰的真伪
"因此，一个人的生命、爱或行为的状态，决定了他的情感和思维，进而影响他的信仰。如果一个人的行为是邪恶的，那就意味着他没有真实的信仰，而是伪谬的信仰；因为恶与伪是相互连结的。相反，如果行为是良善的，那就说明有真实的信仰，因为善与真是相互吸引和结合的。"
🔑 核心原则
行为 → 决定 → 信仰
这个顺序很重要！不是：
· ❌ 信仰决定行为（虽然也有这个方面）
而是：
· ✅ 行为揭示真实的信仰
· ✅ 行为决定信仰的真伪
📊 行为与信仰的对应
	行为类型
	信仰类型
	原因
	结果

	邪恶的行为
	伪谬的信仰
	恶与伪相互连结
	没有真实信仰

	良善的行为
	真实的信仰
	善与真相互结合
	有真实信仰

	表面善良
	伪谬的信仰
	内心邪恶玷污真理
	虚伪的信仰


💡 深入理解
为什么恶与伪相互连结？
邪恶的行为
    ↓
来自邪恶的爱
    ↓
邪恶的爱需要虚伪的信仰来支持
    ↓
因此产生伪谬的信仰
例子：
一个偷盗的人：
· 行为：偷盗
· 爱：爱自己的利益胜过他人
· 需要的信仰：必须相信"偷盗没关系""我需要比别人更重要"
· 结果：伪谬的信仰
为什么善与真相互结合？
良善的行为
    ↓
来自良善的爱
    ↓
良善的爱与真理和谐
    ↓
因此产生真实的信仰
例子：
一个帮助穷人的人：
· 行为：帮助穷人
· 爱：爱邻舍
· 自然的信仰：相信"帮助他人是对的""主爱所有人"
· 结果：真实的信仰
⚠️ 重要警告
你无法通过改变信仰来改变行为！
正确的顺序是：
32. 改变你的爱
33. 你的生命会改变
34. 你的行为会改变
35. 你的信仰会变为真实
错误的顺序是：
36. 试图改变信仰（只是头脑）
37. 但爱和生命没变
38. 行为不会真正改变
39. 信仰仍然是虚假的
📝 思考问题
40. 你的行为揭示了什么样的信仰？
41. 你有没有"头脑的信仰"但"行为的不信"？
42. 你需要改变爱，还是只是改变想法？


2.3 粉饰的坟墓与洗净的杯盘
"如果一个人表面上的行为看似善良，但内心实际上充满邪恶，那么他实际上拥有伪谬的信仰。虽然他可能口头上说出真理，但这些真理已被内心的邪恶所玷污。他们的行为就像圣经中所说的：外表像洗净的杯盘，内里却充满了勒索和放荡；好像粉饰的坟墓，外面好看，里面却装满了死人的骨头和一切的污秽（马太福音23:25，27，28）。"
🎭 两个生动的比喻
比喻一：洗净的杯盘
外表：洗得干干净净，闪闪发光
    vs
内里：充满勒索和放荡
现代例子：
· 外表：慈善家，捐很多钱
· 内里：通过剥削工人赚钱，捐款是为了名声
比喻二：粉饰的坟墓
外面：粉刷得很漂亮，装饰得很美
    vs
里面：装满死人的骨头和污秽
现代例子：
· 外表：虔诚的教会成员，每周参加礼拜
· 内里：心里充满骄傲、嫉妒、恨
💔 内外不一致的危险
为什么这么严重？
43. 欺骗自己：
· 你以为自己是好人
· 但你的内心是邪恶的
· 你活在自欺中
44. 欺骗他人：
· 别人以为你是好人
· 但你在利用他们
· 你在伤害他们
45. 玷污真理：
· 你口头说真理
· 但你的内心是邪恶的
· 真理被你的邪恶玷污了
46. 伪谬的信仰：
· 你以为自己有信仰
· 但你的信仰是虚假的
· 你在走向地狱
🔍 如何识别？
外在的善行 vs 内在的动机
	外在行为
	可能的内在动机
	是否真善

	捐款
	为了名声
	❌ 虚假

	捐款
	真心帮助穷人
	✅ 真实

	参加礼拜
	为了社交
	❌ 虚假

	参加礼拜
	真心敬拜主
	✅ 真实

	帮助人
	为了得到回报
	❌ 虚假

	帮助人
	真心爱邻舍
	✅ 真实


📝 自我检验
诚实地问自己：
47. 我的善行是为了什么？
· □ 为了别人看见
· □ 为了得到赞美
· □ 为了心里舒服
· □ 为了真心帮助人
48. 我的内心与外表一致吗？
· □ 外表善良，内心也善良
· □ 外表善良，内心邪恶
· □ 外表和内心都邪恶
· □ 不确定
49. 我在欺骗自己吗？
· □ 我知道自己的内心
· □ 我不敢看自己的内心
· □ 我以为自己很好
· □ 我知道自己需要改变
💭 实践挑战
一周内外一致性检验：
每天选择三个善行，检验内外是否一致：
第一天：
	善行
	外在表现
	内在动机
	是否一致
	如何改进

	1.
	
	
	□ 是 □ 否
	

	2.
	
	
	□ 是 □ 否
	

	3.
	
	
	□ 是 □ 否
	


（每天重复）
一周总结：
· 我发现了多少内外不一致？
· 我的主要问题是什么？
· 我需要如何改变内心？


2.4 内外一致的重要性
🎯 为什么内外一致如此重要？
1. 这是真实信仰的标志
内外一致
    ↓
爱、生命、行为统一
    ↓
真实的信仰
    ↓
走向天堂
2. 这是主所要求的
主不看外表，主看内心：
· 主知道你的真实动机
· 主知道你的内在状态
· 你无法欺骗主
3. 这是天使的状态
天使无法伪装：
· 他们的内外完全一致
· 他们的行为完全反映内心
· 他们是透明的
4. 这是来世的现实
在来世：
· 外在的伪装会被剥去
· 内在的真实会被显露
· 你会成为你真实的样子
💡 如何达到内外一致？
不是通过伪装外表！
而是通过：
第一步：认识自己的内心
· 诚实地看自己
· 承认自己的邪恶
· 不要自欺
第二步：悔改内心的邪恶
· 向主祷告
· 求主洁净
· 靠主的力量改变
第三步：从主接受新的爱
· 接受主的爱
· 让主的爱充满你
· 从内到外更新
第四步：让新的爱流入行为
· 自然地行善
· 不是勉强的
· 是发自内心的
📊 内外一致的过程
	阶段
	内心状态
	外在行为
	一致性

	开始
	邪恶
	伪装的善
	❌ 不一致

	认识
	看见邪恶
	仍然伪装
	❌ 不一致

	悔改
	厌恶邪恶
	开始真实
	🔄 转变中

	更新
	接受新爱
	自然的善
	✅ 开始一致

	成长
	爱越来越纯
	善越来越真
	✅ 越来越一致

	完全
	完全的爱
	完全的善
	✅ 完全一致


📝 思考问题
50. 你在哪个阶段？
51. 你愿意让主看见你的内心吗？
52. 你愿意让主改变你的内心吗？
💭 实践祷告
诚实的祷告：
主啊，
我承认我的内外不一致。
我的外表看起来善良，
但我的内心充满邪恶。
我像洗净的杯盘，
外面干净，里面污秽。
我像粉饰的坟墓，
外面好看，里面腐烂。
主啊，求你洁净我的内心。
求你赐给我新的爱。
让我从内到外都更新。
让我的内外完全一致。
我不要伪装，
我要真实。
我不要虚假的信仰，
我要真实的信仰。
求你帮助我。
阿门。


好，第二单元我们学习了：
53. 爱、生命、行为是不可分割的整体
54. 行为决定信仰的真伪
55. 内外不一致如同粉饰的坟墓
56. 内外一致是真实信仰的标志
现在让我们进入第三单元，学习爱主与爱邻舍的分别。


📚 第三单元：爱主与爱邻舍的分别
核心问题：爱主与爱邻舍有什么区别？它们如何相互关联？
3.1 仁爱（仁）与仁义（义）的定义
"对那些在主里面有信仰的人来说，神就是仁爱和仁义；'仁爱'被理解为对主的爱；'仁义'被理解对邻舍的爱；主的爱绝不可以从对邻舍的爱中分离，因为主的爱是对全人类的，他愿意永远拯救他们，并完全将他们联合到自己身上，以便他们当中没有一个人灭亡。"
🔑 核心定义
神 = 仁 + 义 或者 神=仁爱+仁义
	术语
	定义
	对象

	仁爱（Love to the Lord）
	对主的爱
	主

	仁义（Charity towards neighbor）
	对邻舍的爱
	邻舍


💡 深入理解
为什么神是仁爱和仁义？
因为：
· 神就是爱本身
· 神的爱有两个方向：
· 向上：我们爱神（仁）
· 向外：我们爱人（义）
        主（神）
          ↑
       仁（爱主）
          |
        我们
          |
      义（爱邻舍）
          ↓
        邻舍
🔗 两者不可分离
"主的爱绝不可以从对邻舍的爱中分离"
为什么不可分离？
因为主的本质：
· 主的爱是对全人类的
· 主愿意永远拯救他们
· 主要将他们联合到自己身上
· 主不愿一个人灭亡
逻辑推理：
如果你爱主
    ↓
你就拥有主的爱
    ↓
主的爱是爱全人类
    ↓
所以你必然爱邻舍
    ↓
爱主与爱邻舍不可分离
🌟 生动的比喻
太阳与光：
· 太阳 = 主
· 阳光 = 主的爱
· 被照亮的万物 = 邻舍
如果你说"我爱太阳"，但你拒绝阳光照在别人身上，这可能吗？
不可能！因为：
· 太阳的本质就是发光
· 阳光照耀万物
· 你无法只要太阳而拒绝阳光
同样：
· 主的本质就是爱
· 主的爱流向所有人
· 你无法只爱主而不爱邻舍
🚫 错误的观念
错误一："我只爱主，不需要爱人"
这是不可能的！因为：
· 主的爱包括对所有人的爱
· 如果你不爱人，你就没有主的爱
· 如果你没有主的爱，你就不爱主
错误二："我爱人就够了，不需要爱主"
这是不完全的！因为：
· 爱邻舍的力量来自主
· 没有主的爱，你的爱是有限的
· 爱主是更高的层次
📊 两种爱的关系
	方面
	爱主（仁）
	爱邻舍（义）
	关系

	层次
	更高
	较低
	爱主包含爱邻舍

	源头
	直接从主
	通过主的爱
	爱主是源头

	必然性
	爱主→必然爱邻舍
	爱邻舍→不一定爱主
	单向必然

	完全性
	完全的爱
	可能不完全
	爱主更完全


📝 思考问题
57. 你能分开爱主和爱邻舍吗？
58. 如果你说爱主，但不爱邻舍，你的爱是真实的吗？
59. 主的爱如何通过你流向邻舍？
💭 实践检验
检验你的爱：
	问题
	是
	否
	反思

	我真的爱主吗？
	□
	□
	

	我爱邻舍吗？
	□
	□
	

	我的爱主与爱邻舍一致吗？
	□
	□
	

	我能感受到主的爱流向邻舍吗？
	□
	□
	

	我有没有"只爱主不爱人"的倾向？
	□
	□
	


如果你发现不一致：
问自己：
· 我真的爱主吗？还是只是口头说说？
· 我的爱邻舍是发自内心，还是勉强的？
· 我需要如何让两者更一致？


3.2 爱主与爱邻舍的单向必然性
"因此，那些拥有对主之爱的人，拥有主的爱，因此不可能不爱他的邻舍。但是，在对邻舍之爱中的人并不因此都在对主之爱中，例如那些对主一无所知的善良的外邦人，主一直在仁义中与那些人同在；此外还有教会内的其他人；因为对主的爱处于更高的层次。"
🔑 单向必然性
爱主 → 必然爱邻舍
拥有对主的爱
    ↓
拥有主的爱
    ↓
主的爱是爱全人类
    ↓
不可能不爱邻舍
爱邻舍 ≠ 必然爱主
拥有对邻舍的爱
    ↓
可能不认识主
    ↓
例如善良的外邦人
    ↓
不一定爱主
🌍 善良的外邦人
例子：
· 一个从未听过福音的人
· 但他心地善良，帮助他人
· 他有对邻舍的爱（义）
· 但他不认识主，所以没有对主的爱（仁）
主如何对待他们？
"主一直在仁义中与那些人同在"
· 主没有抛弃他们
· 主在他们的仁义中与他们同在
· 主通过他们的爱邻舍与他们联结
📊 四种情况对比
	情况
	爱主
	爱邻舍
	评价
	例子

	1
	✅ 有
	✅ 有
	最好，完全的爱
	真正的基督徒

	2
	✅ 有
	❌ 无
	不可能！矛盾的
	虚假的信徒

	3
	❌ 无
	✅ 有
	好，但不完全
	善良的外邦人

	4
	❌ 无
	❌ 无
	最坏，没有爱
	邪恶的人


💡 深入理解
为什么爱主必然爱邻舍？
因为爱主意味着：
· 你接受了主的爱
· 主的爱充满你
· 主的爱通过你流向邻舍
· 你成为主的爱的管道
为什么爱邻舍不一定爱主？
因为：
· 可能不认识主（如外邦人）
· 可能拒绝主（如某些道德主义者）
· 可能误解主（如某些宗教人士）
· 但他们的善良仍然来自主
🎯 层次的差异
"因为对主的爱处于更高的层次"
为什么更高？
层次1：爱主（最高）
    ↓
  直接与主联结
    ↓
  接受主的爱
    ↓
  成为主的形象

层次2：爱邻舍（较低）
    ↓
  通过主的爱爱人
    ↓
  可能不认识主
    ↓
  但主仍与他们同在
🌟 教会内的其他人
"此外还有教会内的其他人"
什么意思？
即使在教会内，也有人：
· 有对邻舍的爱
· 但没有真正的对主的爱
· 他们可能：
· 只是遵守道德规范
· 只是履行宗教义务
· 没有内心的爱主
📝 思考问题
60. 你是哪种情况？
61. 你的爱主是真实的还是口头的？
62. 你的爱邻舍是发自主的爱还是自己的道德？
💭 实践检验
诚实评估自己：
第一，我爱主吗？
检验标准：
· □ 我渴望与主亲近
· □ 我喜欢读主的话
· □ 我常常祷告与主交流
· □ 我愿意遵守主的诫命
· □ 我以主为生活的中心
如果大部分是 ✅，你可能真的爱主。
如果大部分是 ❌，你可能只是口头爱主。
第二，我爱邻舍吗？
检验标准：
· □ 我关心他人的需要
· □ 我愿意帮助有困难的人
· □ 我为他人的幸福感到高兴
· □ 我不嫉妒、不恨人
· □ 我愿意服务他人
如果大部分是 ✅，你有对邻舍的爱。
如果大部分是 ❌，你缺乏对邻舍的爱。
第三，两者的关系如何？
	情况
	我的状态
	需要改进

	爱主也爱邻舍
	□
	继续成长

	爱主但不爱邻舍
	□
	这是矛盾的！检查是否真爱主

	爱邻舍但不爱主
	□
	寻求认识主，提升到更高层次

	既不爱主也不爱邻舍
	□
	紧急！需要悔改和更新




3.3 属天人与属灵人的区别
"那些拥有对主之爱的人，是属天人；而那些拥有对邻舍的爱或有仁义的人，是属灵人。洪水之前的上古教会，是属天的，处于对主之爱中；而洪水之后的古教会，是属灵的，处于对邻舍的爱或者在仁义之中。"
🔑 两种人的定义
	类型
	定义
	特征

	属天人（Celestial）
	拥有对主之爱的人
	最高层次

	属灵人（Spiritual）
	拥有对邻舍之爱的人
	较低层次


📊 详细对比
	方面
	属天人
	属灵人

	主要的爱
	爱主
	爱邻舍

	次要的爱
	也爱邻舍（必然）
	可能不爱主

	与主的关系
	直接、亲密
	间接、通过仁义

	认知方式
	直觉、内在感知
	理性、外在学习

	天堂位置
	最内层天堂
	中层和外层天堂

	光的强度
	最明亮
	较暗

	幸福程度
	最大
	较小


🌟 属天人的特征
1. 对主的直接爱：
· 他们的生命以主为中心
· 他们渴望与主联合
· 他们在主的爱中找到最大的幸福
2. 内在的感知：
· 他们不需要太多理性推理
· 他们直觉地知道真理
· 他们的心与主直接相通
3. 完全的顺服：
· 他们的意愿与主的意愿合一
· 他们自然地遵守诫命
· 他们不需要外在的律法
4. 必然爱邻舍：
· 因为他们有主的爱
· 主的爱自然流向邻舍
· 他们的爱邻舍是完全的
🌈 属灵人的特征
1. 对邻舍的爱：
· 他们的生命以功用或服务为中心
· 他们愿意帮助他人
· 他们在仁义中找到幸福
2. 理性的认知：
· 他们通过学习认识真理
· 他们需要理性推理
· 他们通过教导成长
3. 努力的顺服：
· 他们努力遵守诫命
· 他们需要外在的律法
· 他们有时会挣扎
4. 可能不爱主：
· 如果不认识主（外邦人）
· 或者认识但不够亲密
· 但主仍在他们的仁义中
🏛️ 历史教会的见证
上古教会（洪水之前）：
上古教会
    ↓
属天的
    ↓
处于对主之爱中
    ↓
最纯净、最完美的教会
特点：
· 直接与主交流
· 内在的启示
· 不需要外在的律法
· 完全的爱主和爱邻舍
古教会（洪水之后）：
古教会
    ↓
属灵的
    ↓
处于对邻舍的爱中
    ↓
需要外在的教导和律法
特点：
· 通过教导认识主
· 理性的学习
· 需要律法和诫命
· 主要是爱邻舍
📉 为什么会有这个变化？
人类的堕落：
· 人类越来越远离主
· 内在的感知越来越弱
· 需要外在的帮助
主的怜悯：
· 主没有抛弃人类
· 主建立了新的教会
· 主通过律法和教导引导人
🎯 对我们的意义
我们可以选择：
成为属天人：
· 渴慕对主的爱
· 寻求与主的直接联结
· 让主的爱充满我们
· 成为主的形象
或停留在属灵人：
· 只是遵守道德
· 只是爱邻舍
· 不寻求与主的深入关系
· 停留在较低层次
📝 思考问题
63. 你是属天人还是属灵人？
64. 你渴望成为属天人吗？
65. 你如何从属灵人成长为属天人？
💭 实践评估
我是哪种人？
	特征
	属天人
	属灵人
	我的状态

	主要的爱
	爱主
	爱邻舍
	□ 爱主 □ 爱邻舍

	与主的关系
	直接、亲密
	间接
	□ 直接 □ 间接

	认知方式
	直觉
	理性
	□ 直觉 □ 理性

	遵守诫命
	自然的
	努力的
	□ 自然 □ 努力

	幸福来源
	主的爱
	服务他人
	□ 主的爱 □ 服务


结论：
我更接近 □ 属天人 □ 属灵人
我的目标：
我渴望成为 □ 属天人 □ 属灵人
我的计划：
如果我渴望成为属天人，我需要：








3.4 如何从属灵人成长为属天人
🎯 成长的路径
虽然没有明确说明，但根据教义，我们可以推断：
第一步：认识差异
认识到：
• 有更高的层次（属天人）
• 我现在的层次（属灵人）
• 我可以成长
第二步：渴慕主
不满足于：
• 只是爱邻舍
• 只是遵守道德
• 只是履行义务

渴望：
• 与主亲密
• 直接认识主
• 成为主的形象
第三步：寻求主
通过：
• 祷告
• 读经
• 默想
• 敬拜
• 寻求主的面
第四步：接受主的爱
让主的爱：
• 充满你的心
• 成为你的生命
• 流向邻舍
第五步：持续成长
不断：
• 亲近主
• 深化关系
• 让爱增长
• 成为属天人
📊 成长的阶段
	阶段
	特征
	需要的时间

	1. 属灵人（开始）
	主要爱邻舍，不太认识主
	-

	2. 觉醒
	开始渴慕主，寻求更深关系
	可能很快


	3. 追求
	努力亲近主，学习爱主
	需要时间

	4. 转变
	爱主开始超过爱邻舍
	关键时期

	5. 属天人（目标）
	主要爱主，自然爱邻舍
	持续成长


💡 实际建议
每日操练：
66. 早晨：
· 醒来第一件事：向主祷告
· 读一段圣经
· 默想主的爱
67. 白天：
· 在工作中意识到主的同在
· 在服务中感受主的爱
· 在困难中寻求主的帮助
68. 晚上：
· 回顾一天
· 感谢主的恩典
· 祷告与主交流
每周操练：
69. 主日：
· 参加敬拜
· 专注于主
· 与主深入交流
70. 其他日子：
· 每天至少30分钟与主独处
· 读经、祷告、默想
· 记录与主的关系
每月评估：
71. 我与主的关系更亲密了吗？
72. 我更爱主了吗？
73. 我的爱邻舍是否更自然地流出？
📝 思考问题
74. 你愿意从属灵人成长为属天人吗？
75. 你愿意付出时间和努力吗？
76. 你现在可以采取什么具体行动？


好，第三单元我们学习了：
77. 仁爱（爱主）与仁义（爱邻舍）的定义
78. 爱主必然爱邻舍，但爱邻舍不一定爱主
79. 属天人与属灵人的区别
80. 如何从属灵人成长为属天人
现在让我们进入第四单元，学习爱作为和谐的根基。


📚 第四单元：爱是和谐的根基
核心问题：爱如何构成天堂的和谐与统一？
4.1 天堂如同一个身体
"关于爱，可以认为爱是构成天堂的根本，原因在于必须存在一种和谐与统一，从而形成一个普遍的联合。整个天堂，整个灵界，也就是从创世以来的整个人类，应该形成一个整体，就像人体的所有部分，无论多么微小，组成一个身体，从而构成一个人。"
🔑 核心原则
爱 = 天堂的根本
为什么？
天堂需要：
    ↓
和谐与统一
    ↓
形成普遍的联合
    ↓
只有爱能做到这一点
🏛️ 天堂的结构
天堂 = 一个身体 = 一个人
┌─────────────────────────────────────┐
│          整个天堂                    │
│                                     │
│  如同一个身体                        │
│                                     │
│  所有天使如同身体的各部分            │
│                                     │
│  无论多么微小                        │
│                                     │
│  都组成一个整体                      │
│                                     │
│  构成一个完整的人                    │
└─────────────────────────────────────┘
💡 生动的比喻
人体的比喻：
想象你的身体：
各个部分：
· 头、手、脚、眼、耳、心、肺...
· 每个部分都不同
· 每个部分都有自己的功能
但它们构成一个整体：
· 所有部分协调工作
· 所有部分相互依赖
· 所有部分服务于整体
· 它们构成一个完整的人
天堂也是如此：
· 每个天使都不同
· 每个天使都有自己的功能
· 但所有天使构成一个整体
· 这个整体是"大人"（Grand Man）
🌟 什么使身体成为一体？
在人体中：
不是：
· ❌ 每个部分都一样
· ❌ 每个部分都想当头
· ❌ 每个部分都只顾自己
而是：
· ✅ 每个部分有自己的位置
· ✅ 每个部分服务于整体
· ✅ 所有部分和谐协作
是什么使它们和谐？
生命！
· 一个统一的生命流通所有部分
· 这个生命协调所有部分
· 这个生命使它们成为一体
在天堂中：
爱！
· 主的爱流通所有天使
· 这个爱协调所有天使
· 这个爱使他们成为一体
📊 对比
	方面
	人体
	天堂

	统一的力量
	生命
	爱

	各个部分
	器官
	天使

	整体
	一个人
	至大之人（Grand Man）

	协调原则
	生命流通
	爱流通

	结果
	健康的身体
	和谐的天堂


🎯 对我们的意义
我们也是这个身体的一部分！
整个天堂
    +
整个灵界
    +
从创世以来的整个人类
    =
一个整体
这意味着：
81. 你不是孤立的：
· 你是整体的一部分
· 你与所有人相连
· 你影响整体
82. 你有你的位置：
· 你有独特的功能
· 你有特殊的使命
· 你不可替代
83. 你需要和谐：
· 你需要与整体协调
· 你需要服务整体
· 你不能只顾自己
📝 思考问题
84. 你意识到自己是整体的一部分吗？
85. 你的功能是什么？
86. 你如何与整体和谐？


4.2 爱邻舍胜过爱自己
"在这个身体中，如果任何部分试图凌驾于其他部分，而不是更多地爱他人而非自己，就不可能在这个统一的身体中存在。因为在真正的爱中，每个人都应该对共同的善和整个人类的福祉抱有概念，并将自己看作相对微不足道的。"
🔑 核心原则
在天堂的身体中存在的条件：
爱他人胜过爱自己
    +
关注共同的善
    +
视自己为微不足道
    =
可以在统一的身体中存在
相反：
试图凌驾他人
    +
爱自己胜过他人
    +
只关心自己
    =
不可能在统一的身体中存在
💡 为什么？
用身体的比喻来理解：
想象如果你的手说：
· "我比脚重要！"
· "我要凌驾于其他部分！"
· "我只关心自己！"
会发生什么？
手与身体的和谐被破坏
    ↓
手不再服务整体
    ↓
手成为身体的负担
    ↓
手必须被切除（否则整个身体会死）
同样，在天堂：
如果一个天使：
· 试图凌驾他人
· 爱自己胜过他人
· 只关心自己
会发生什么？
他与天堂的和谐被破坏
    ↓
他不再属于天堂
    ↓
他成为天堂的负担
    ↓
他必须被排除（否则天堂会被破坏）
🌟 真正的爱的三个特征
1. 爱他人胜过爱自己
不是：
• 我最重要
• 我的需要优先
• 我要得到最好的

而是：
• 他人更重要
• 他人的需要优先
• 我愿意给他人最好的
2. 关注共同的善
不是：
• 只关心自己的利益
• 只考虑自己的幸福
• 只追求自己的目标

而是：
• 关心整体的利益
• 考虑所有人的幸福
• 追求共同的善
3. 视自己为微不足道
不是：
• 我很重要
• 我很了不起
• 我应该被尊重

而是：
• 我很微小
• 我很卑微
• 我不值一提
📊 对比
	态度
	爱自己
	爱他人

	关注点
	我的利益
	他人的利益

	优先级
	我优先
	他人优先

	自我评价
	我很重要
	我很微小

	目标
	我的幸福
	共同的善

	结果
	被排除
	被接纳


⚠️ 严肃的警告
"因此，除非一个人的观念与他人一致，认为自己与整体相比无足轻重，并因此比爱自己更爱他人，否则他就不可能在这个和谐的身体中存在，而会因为远离那爱的程度而被排除在外。"
被排除的过程：
爱自己胜过他人
    ↓
与天堂的爱不一致
    ↓
远离那爱
    ↓
被排除在外
    ↓
程度取决于远离的程度
这不是惩罚，而是自然的结果！
· 就像油不能与水混合
· 就像黑暗不能与光明共存
· 爱自己不能与爱他人共存
🎯 实际应用
如何爱他人胜过爱自己？
在日常生活中：
87. 当有好东西时：
· ❌ 我先拿最好的
· ✅ 我让别人先选
88. 当有冲突时：
· ❌ 我的意见最重要
· ✅ 我愿意听别人的
89. 当有荣誉时：
· ❌ 我要得到赞美
· ✅ 我把荣誉归给别人
90. 当有困难时：
· ❌ 我先保护自己
· ✅ 我先帮助别人
📝 思考问题
91. 你爱自己多还是爱他人多？
92. 你关注自己的利益多还是共同的善多？
93. 你视自己为重要还是微不足道？
💭 实践挑战
一周爱他人胜过爱自己的练习：
每天至少做三件"爱他人胜过爱自己"的事：
第一天：
	情况
	我可以爱自己
	我选择爱他人
	感受

	1.
	
	
	

	2.
	
	
	

	3.
	
	
	


（每天重复）
一周总结：
· 这样做容易吗？
· 我的感受如何？
· 我体验到天堂的幸福了吗？


4.3 主的在场根据爱而定
"主的在场是根据一个人对邻舍的爱以及所拥有信仰的状态而定的。在对邻舍的爱中，主是在场的，因为主在一切善中，而不在缺乏爱的所谓信仰中，没有仁爱或仁义的信仰，是断裂的。"
🔑 核心原则
主的在场 = 根据爱而定
你对邻舍的爱
    +
你的信仰
    =
决定主的在场程度
不是根据：
· ❌ 你的知识
· ❌ 你的地位
· ❌ 你的财富
· ❌ 你的外在虔诚
而是根据：
· ✅ 你的爱
💡 为什么？
"因为主在一切善中"
主的本质是善（爱）：
主 = 爱本身 = 善本身
    ↓
主在一切善中
    ↓
善在哪里，主就在哪里
    ↓
爱在哪里，主就在哪里
相反：
没有爱的信仰
    ↓
没有善
    ↓
主不在其中
    ↓
这样的信仰是断裂的
🌟 爱是结合的媒介
"无论哪里，只要存在结合，就必有结合的媒介；仁爱与仁义之外，别无媒介。"
什么是结合的媒介？
想象两块磁铁：
· 它们通过磁力相吸
· 磁力是结合的媒介
· 没有磁力，它们不会结合
人与主的结合：
人 ←─── 爱（媒介）───→ 主
· 爱是结合的媒介
· 没有爱，人与主不能结合
· 爱越大，结合越紧密
📊 主在场的程度
	爱的程度
	主在场的程度
	结合的程度

	完全的爱
	完全在场
	完全结合

	很大的爱
	很大程度在场
	很大程度结合

	一些爱
	一些在场
	一些结合

	很少的爱
	很少在场
	很少结合

	没有爱
	不在场
	没有结合


🎯 为什么爱是媒介？
"这对任何人都是明显的，因为主怜悯每一个人，爱每一个人，并希望让每个人永远幸福。因此，那些没有这样的爱去怜悯他人，去爱他人并希望让他们幸福的人，无法与主相连，因为他们与主不相似，不是主的形像。"
主的本质：
· 怜悯每一个人
· 爱每一个人
· 希望每个人永远幸福
与主结合的条件：
· 你也怜悯他人
· 你也爱他人
· 你也希望他们幸福
为什么？
因为结合需要相似
    ↓
你必须与主相似
    ↓
你必须是主的形像
    ↓
你必须有主的爱
如果你没有这样的爱：
你与主不相似
    ↓
你不是主的形像
    ↓
你无法与主相连
    ↓
主无法在你里面
📝 思考问题
94. 主在你里面的程度有多大？
95. 你的爱有多大？
96. 你与主相似吗？
💭 实践评估
主在我里面吗？
检验：
	主的特征
	我的状态
	相似度

	主怜悯每一个人
	我怜悯他人吗？
	□ 很相似 □ 有些 □ 不相似

	主爱每一个人
	我爱他人吗？
	□ 很相似 □ 有些 □ 不相似

	主希望每个人幸福
	我希望他人幸福吗？
	□ 很相似 □ 有些 □ 不相似


结论：
我与主的相似度：□ 很高 □ 中等 □ 很低
主在我里面的程度：□ 很大 □ 中等 □ 很小
我需要：
如果相似度低，我需要：
97. 求主赐给我他的爱
98. 学习怜悯他人
99. 练习爱他人
100. 渴望他人的幸福


4.4 憎恨是深渊般的地狱
"仅凭信仰来仰望主（正如有人这么说），同时却憎恨邻舍，这不仅是远离主，而且在自己和主之间存在着深渊般的地狱，并且一旦靠近就跌入深渊，因为对邻舍的憎恨就是深渊般地狱，是拦在中间的障碍。"
🔑 核心警告
憎恨邻舍 = 深渊般的地狱
你 ←─── 憎恨（深渊）───→ 主
这个深渊：
· 拦在你和主之间
· 使你无法接近主
· 一旦靠近就跌入
⚠️ 严重的矛盾
有人说：
· "我凭信仰仰望主"
· "我相信主"
· "我是基督徒"
但同时：
· 憎恨邻舍
· 不爱他人
· 只爱自己
这是什么？
这不仅是远离主
    ↓
而且是在自己和主之间
    ↓
挖了一个深渊般的地狱
    ↓
这个地狱拦在中间
💡 为什么憎恨是地狱？
地狱的本质：
地狱不是一个地方，而是一种状态：
· 憎恨的状态
· 自私的状态
· 远离爱的状态
憎恨就是地狱：
憎恨
    =
与爱相反
    =
与主相反
    =
地狱
🌊 深渊的比喻
想象：
你想去主那里：
你 ───→ 想去主那里
但你和主之间有一个深渊：
你 ───→ [深渊] ←─── 主
这个深渊是什么？
你对邻舍的憎恨！
你 ───→ [憎恨=地狱] ←─── 主
会发生什么？
你试图接近主
    ↓
你必须跨越深渊
    ↓
但深渊是你的憎恨
    ↓
你一靠近就跌入
    ↓
你掉进自己的憎恨中
    ↓
你掉进地狱
📊 对比
	状态
	与主的关系
	结果

	爱邻舍
	与主联结
	天堂

	不爱不恨
	远离主
	灵界

	憎恨邻舍
	深渊阻隔
	地狱


🎯 实际例子
例子一：教会中的虚伪者
· 外表：虔诚的信徒，每周参加礼拜
· 口头：说爱主，说有信仰
· 内心：憎恨某些人，嫉妒、恨、报复
结果：
他以为自己在接近主
    ↓
但他和主之间有深渊（憎恨）
    ↓
他越接近，越跌入深渊
    ↓
他的虔诚把他带向地狱
例子二：道德主义者
· 外表：道德高尚，遵守律法
· 口头：说相信神
· 内心：轻视、藐视那些不如他的人
结果：
他以为自己很好
    ↓
但他的轻视是憎恨的一种形式
    ↓
这是深渊
    ↓
他的道德把他带向地狱
💔 憎恨的各种形式
憎恨不只是明显的仇恨，还包括：
	形式
	说明
	是否是憎恨

	明显的仇恨
	我恨你，我要伤害你
	✅ 是

	嫉妒
	我嫉妒你的成功
	✅ 是

	轻视
	我看不起你
	✅ 是

	冷漠
	我不关心你的死活
	✅ 是

	报复
	我要报复你
	✅ 是

	藐视
	你不值一提
	✅ 是


所有这些都是憎恨的形式，都是深渊！
📝 思考问题
101. 你憎恨任何人吗？（包括各种形式）
102. 你和主之间有深渊吗？
103. 你如何填平这个深渊？
💭 实践检验
我心中有憎恨吗？
诚实回答：
	问题
	是
	否
	对象

	我恨某个人吗？
	□
	□
	

	我嫉妒某个人吗？
	□
	□
	

	我轻视某个人吗？
	□
	□
	

	我对某人冷漠吗？
	□
	□
	

	我想报复某人吗？
	□
	□
	

	我藐视某个人吗？
	□
	□
	


如果有任何一个是"是"：
你和主之间有深渊！
如何填平深渊？
104. 承认：我心中有憎恨
105. 悔改：求主赦免
106. 饶恕：饶恕那个人
107. 爱：求主赐给我爱他的心
108. 行动：为他祷告，祝福他


好，第四单元我们学习了：
109. 天堂如同一个身体，爱是和谐的根基
110. 爱邻舍胜过爱自己是存在于天堂的条件
111. 主的在场根据爱而定，爱是结合的媒介
112. 憎恨是深渊般的地狱，拦在人与主之间
现在让我们进入第五单元，学习自我之爱与相互之爱的对比。


📚 第五单元：自我之爱与相互之爱的对比
核心问题：自我之爱与相互之爱有什么本质差异？
5.1 自我之爱的火焰与虚伪
"在沉溺于自我之爱及其欲望的人们心中，存在着一种火焰般的愉悦感觉，这种感觉强烈到几乎让人无法察觉到任何其他事物，使他们相信永恒的幸福就蕴含于此。因此，许多人将永恒的幸福视为死后成为显赫之人，由他人甚至天使侍奉，尽管他们自己不愿为任何人服务，除非是为了隐藏的自私目的，希望得到他人的服侍。"
🔥 自我之爱的火焰
特征：
火焰般的愉悦
    ↓
强烈到无法察觉其他
    ↓
相信这就是永恒的幸福
    ↓
实际上是地狱之火
💡 为什么是"火焰"？
火的特性：
113. 燃烧：
· 自我之爱燃烧一切
· 消耗一切
· 毁灭一切
114. 炙热：
· 带来强烈的感觉
· 让人上瘾
· 难以抗拒
115. 蔓延：
· 不断扩张
· 永不满足
· 越来越大
116. 毁灭：
· 最终烧毁一切
· 包括自己
· 这就是地狱
😈 自我之爱的幻想
他们的"永恒幸福"：
死后成为显赫之人
    +
由他人甚至天使侍奉
    +
自己不愿服务任何人
    =
他们的"天堂"幻想
这是什么？
这不是天堂，而是地狱！
因为：
· 天堂是服务他人
· 地狱是被他人服务
· 天堂是爱他人
· 地狱是爱自己
🎭 虚伪的本质
"那些宣称死后愿意仅仅为主服务的人，实际上是虚伪的。"
为什么是虚伪？
他们说：
· "我愿意为主服务"
但他们的意思是：
· "我希望主为我服务"
· "我希望主满足我的愿望"
· "我希望主让我成为伟大的"
真相：
他们口头说为主服务
    ↓
实际上希望主为他们服务
    ↓
这是虚伪
👑 想要统治宇宙
"沉溺于自我爱的人们甚至希望主也为他们服务。当主不符合他们的期望时，他们就会退缩，内心深处认为他们应当成为主宰，统治整个宇宙。"
自我之爱的终极幻想：
我应当成为主宰
    ↓
我应当统治整个宇宙
    ↓
甚至主也应该服务我
    ↓
如果主不符合我的期望
    ↓
我就退缩、拒绝主
这是什么？
这是撒但的本质！
· 撒但想要成为神
· 撒但想要统治一切
· 撒但拒绝服务
😱 地狱般的统治
"可以想象，如果许多人甚至所有人都有这种想法，那将是一种何种统治？这无疑是一种地狱般的统治，每个人都只关心自己超过一切。"
想象一下：
如果每个人都：
· 想要统治
· 想要被服务
· 只关心自己
会发生什么？
每个人都想当老大
    ↓
每个人都与其他人冲突
    ↓
每个人都恨其他人
    ↓
这就是地狱
💔 自我之爱的本质
"自我之爱的本质隐藏着对所有不屈从于他们的人的憎恨，因此产生了报复、残忍、欺诈和许多不可告人的罪行。"
自我之爱 → 憎恨
自我之爱
    ↓
想要统治
    ↓
遇到不屈从的人
    ↓
憎恨他们
    ↓
报复、残忍、欺诈
所有罪恶的根源：
	罪恶
	来源

	憎恨
	自我之爱

	报复
	自我之爱

	残忍
	自我之爱

	欺诈
	自我之爱

	所有不可告人的罪行
	自我之爱


📝 思考问题
117. 你有自我之爱的火焰吗？
118. 你想要被服务还是服务他人？
119. 你的"幸福"是什么样的？
💭 自我检验
我有自我之爱吗？
诚实回答：
	特征
	是
	否
	程度

	我想要被他人尊重
	□
	□
	1-10: ___

	我想要被他人服务
	□
	□
	1-10: ___

	我不愿服务他人
	□
	□
	1-10: ___

	我想要统治他人
	□
	□
	1-10: ___

	我恨不屈从的人
	□
	□
	1-10: ___


如果大部分是"是"：
你有严重的自我之爱！
危险：
· 你走在通向地狱的路上
· 你的"幸福"是地狱之火
· 你需要紧急悔改


5.2 相互之爱的谦卑与服务
"相反，真正属于天堂的相互之爱在于：一个人不仅口头上表达，而且要真正认识并相信自己是极其不值得的，是一种卑微和污秽的存在。主通过无限的怜悯将他从他不断尝试甚至渴望投入的地狱中拯救出来。"
😇 相互之爱的本质
与自我之爱完全相反：
	方面
	自我之爱
	相互之爱

	自我评价
	我很伟大
	我极其不值得

	本质认识
	我很高贵
	我卑微污秽

	对地狱的态度
	地狱是别人的
	我本该在地狱

	对救恩的认识
	我配得
	主的无限怜悯


💡 真正认识自己
"认识并相信这一点是因为这是真实的。"
不是虚假的谦卑：
不是：
• 为了谦卑而说自己不好
• 为了得到赞美而贬低自己
• 表面谦卑，内心骄傲

而是：
• 真正认识自己的本质
• 真正相信自己的状态
• 因为这是真实的
🔍 为什么这是真实的？
"这并非是主或天使希望他为了谦卑而认识和相信这一点，而是为了防止他因自己的本性而自高自大。"
主不是要你假装谦卑：
主要你：
· 认识真相
· 看清自己
· 不要自欺
为什么？
为了防止你：
· 因自己的本性而自高自大
· 陷入自我之爱
· 走向地狱
🌟 生动的比喻
"这就像粪便自称为纯金，或者粪坑里的苍蝇自称为天堂鸟一样荒谬。"
两个比喻：
比喻一：粪便自称纯金
粪便的本质：污秽、肮脏
    vs
纯金的本质：珍贵、美丽
    ↓
粪便自称纯金 = 荒谬
比喻二：粪坑苍蝇自称天堂鸟
粪坑苍蝇：生活在污秽中
    vs
天堂鸟：美丽、高贵
    ↓
苍蝇自称天堂鸟 = 荒谬
人的本性：
人的本性（凭自己）：
• 如同粪便
• 如同粪坑苍蝇
• 污秽、肮脏、卑微

人自称伟大 = 同样荒谬
🎯 认识真相的结果
"因此，一个人越是认识并相信自己的真实本性，他就越能摆脱自爱及其欲望，并开始厌恶自己。在这一点上，他从主那里接收到了天堂的爱，即相互之爱，这是一种愿意为所有人服务的愿望。"
过程：
1. 认识自己的真实本性
    ↓
2. 摆脱自爱及其欲望
    ↓
3. 开始厌恶自己
    ↓
4. 从主接收天堂的爱
    ↓
5. 愿意为所有人服务
📊 对比
	阶段
	自我之爱的路径
	相互之爱的路径

	自我认识
	我很伟大
	我极其卑微

	对自己的态度
	爱自己
	厌恶自己

	对他人的态度
	要被服务
	愿意服务

	接收的爱
	地狱之火
	天堂之爱

	最终结果
	走向地狱
	走向天堂


👼 "最小的，为大"
"这些人正是《马太福音》20章26至28节和《路加福音》9章46至48节中所描述的'最小的，在主的国度为大'。"
圣经的见证：
马太福音20:26-28：
"只是在你们中间，不可这样；你们中间谁愿为大，就必作你们的用人；谁愿为首，就必作你们的仆人。正如人子来，不是要受人的服侍，乃是要服侍人，并且要舍命，作多人的赎价。"
路加福音9:46-48：
"门徒中间起了议论，谁将为大。耶稣看出他们心中的议论，就领一个小孩子来，叫他站在自己旁边，对他们说：'凡为我名接待这小孩子的，就是接待我；凡接待我的，就是接待那差我来的。你们中间最小的，他便为大。'"
天堂的法则：
在世界：
• 最大的统治最小的
• 最大的被服务
• 最大的高高在上

在天堂：
• 最小的为大
• 最大的服务人
• 最大的最谦卑
🌟 主的榜样
主自己：
· 是最伟大的
· 但来服务人
· 甚至舍命
我们应该：
· 认识自己最小
· 愿意服务所有人
· 这样才为大
📝 思考问题
120. 你真正认识自己的本性吗？
121. 你厌恶自己的自爱吗？
122. 你愿意为所有人服务吗？
💭 实践挑战
成为"最小的"：
第一周：认识自己
每天写下：
· 我今天发现自己的哪些自爱？
· 我今天看到自己的哪些卑微？
· 我今天为自己的本性感到羞愧吗？
第二周：厌恶自爱
每天写下：
· 我今天厌恶自己的哪些自爱？
· 我今天求主帮助摆脱什么？
· 我今天感受到主的怜悯了吗？
第三周：服务他人
每天至少做三件服务他人的事：
· 不求回报
· 视自己为最小的
· 愿意为所有人服务
第四周：评估
· 我改变了吗？
· 我更谦卑了吗？
· 我更愿意服务了吗？
· 我接收到天堂的爱了吗？


5.3 自我之爱的肮脏本质
📖 原文引用 (COM194.2)
"沉迷于爱自己和爱世界的人们往往无法理解他们实际上所处的肮脏和不洁之境。这是因为他们感受到了一种舒适和愉悦，这种感觉使他们感到自我满足，使他们偏爱这种生活方式而摒弃其他一切。因此，他们往往错误地认为，他们的生活中不存在任何恶。"
🔍 为什么无法理解？
因为他们感受到：
舒适和愉悦
    ↓
自我满足
    ↓
偏爱这种生活方式
    ↓
认为没有任何恶
这是自欺！
💡 善恶的颠倒
"任何迎合自己爱欲和生活方式的东西都会被视为是善的；由此，他们的理性也同意并提出支持这一观点的谬论，以至于他们对天堂之爱的本质视而不见。"
颠倒的过程：
1. 迎合自己爱欲的 → 被视为善
    ↓
2. 理性同意并支持
    ↓
3. 提出谬论
    ↓
4. 对天堂之爱视而不见
例子：
	真相
	他们的看法

	贪婪是恶
	赚钱是善，我很成功

	骄傲是恶
	自信是善，我很优秀

	淫乱是恶
	享受是善，我很自由

	自私是恶
	爱自己是善，我很重要


😱 对天堂之爱的态度
"即便有所察觉，他们内心也会将其视为一种无足轻重的、几乎不值一提的幻觉，使人的心智如同处于疾病状态。"
当他们听到天堂之爱时：
他们认为：
• 无足轻重
• 不值一提
• 只是幻觉
• 使人心智疾病
这是多么可悲！
· 他们把真理当作谬误
· 他们把谬误当作真理
· 他们把天堂当作疾病
· 他们把地狱当作健康
🗑️ 肮脏和不洁的本质
"事实上，纵容于爱自己和爱世界所带来的享乐和欢愉，实质上是肮脏和不洁的。任何人只需运用他们天赋的理性进行思考，就能认识到这一点。"
为什么是肮脏的？
理性的思考：
123. 自我之爱是所有罪恶的根源
"自我之爱是导致文明社会瓦解的所有罪恶的根源。"
自我之爱
    ↓
所有罪恶的根源
    ↓
社会瓦解
124. 从自我之爱涌出的罪恶
"从这种深渊中涌出了所有形式的仇恨、报复和残忍行为，甚至所有的奸淫。"
	罪恶
	来源

	仇恨
	自我之爱

	报复
	自我之爱

	残忍
	自我之爱

	奸淫
	自我之爱

	所有罪恶
	自我之爱


125. 对不屈从者的态度
"那些沉溺于我爱的人，对于那些不向他们屈服、不表示敬意或不对他们表示好意的人，只有蔑视、诋毁和怨恨。"
不屈从的人
    ↓
蔑视
诋毁
怨恨
126. 仇恨随着自我之爱增长
"他们的仇恨和报复心理，随着对我爱的增长而增加。"
自我之爱越大
    ↓
仇恨越深
报复越强
127. 破坏社会和谐
"因此，这种爱实际上是在破坏着社会和人类的和谐。"
自我之爱
    ↓
破坏社会
破坏和谐
破坏人类
📊 自我之爱的全面分析
	方面
	表面
	实质

	感觉
	舒适愉悦
	肮脏不洁

	评价
	善的
	恶的

	来源
	成功
	罪恶的根源

	结果
	幸福
	社会瓦解

	对他人
	无所谓
	仇恨报复

	最终
	以为是天堂
	实际是地狱


📝 思考问题
128. 你能看到自我之爱的肮脏本质吗？
129. 你还被自我之爱的"舒适愉悦"欺骗吗？
130. 你愿意运用理性思考这个真相吗？
💭 实践练习
识别自我之爱的肮脏：
第一步：列出你的"享乐"
	我的享乐
	表面感觉
	实际本质
	产生的罪恶

	例：被人尊重
	舒适愉悦
	骄傲自大
	轻视他人

	1.
	
	
	

	2.
	
	
	

	3.
	
	
	


第二步：分析根源
这些享乐的根源是什么？
· □ 爱自己
· □ 爱世界
· □ 爱主和邻舍
第三步：看清后果
这些享乐导致了什么？
· □ 仇恨
· □ 报复
· □ 残忍
· □ 轻视他人
· □ 破坏和谐
第四步：悔改
如果发现是自我之爱：
131. 承认这是肮脏的
132. 求主赦免
133. 求主洁净
134. 求主赐新的爱


5.4 天堂中相互之爱的共享幸福
📖 原文引用 (COM194.3)
"在天堂中，相互之爱的本质在于爱邻舍胜过爱自己，这使得天堂本身仿佛构成了一个统一的整体，就像一个单一的人一样。这是因为所有居民都通过主赋予的相互之爱而紧密联结。"
🌟 天堂的本质
相互之爱 = 爱邻舍胜过爱自己
相互之爱
    ↓
爱邻舍胜过爱自己
    ↓
天堂构成统一的整体
    ↓
如同一个单一的人
为什么能统一？
所有居民
    ↓
通过主赋予的相互之爱
    ↓
紧密联结
    ↓
成为一体
💫 幸福的共享
"这种爱的存在使得每个人的幸福感得以共享，每个人的幸福都成为所有人的幸福。"
天堂的奇妙法则：
一个人的幸福
    ↓
成为所有人的幸福
    ↓
所有人的幸福
    ↓
成为每个人的幸福
这是如何可能的？
因为相互之爱：
· 每个人都爱他人胜过自己
· 每个人都为他人的幸福而喜悦
· 每个人都分享自己的幸福
🌈 天堂的整体形态
"天堂的整体形态由此而来，每个人都成为了幸福和交流的中心，这种幸福感通过爱的无数差异在所有人之间流转。"
每个人都是中心：
┌─────────────────────────────────────┐
│          每个天使                    │
│            ↓                        │
│      幸福和交流的中心                │
│            ↓                        │
│    幸福通过爱流向所有人              │
│            ↓                        │
│    所有人的幸福流回来                │
│            ↓                        │
│      幸福不断增长                    │
└─────────────────────────────────────┘
💖 最深的幸福
"处于这种爱中的人体验到了最深的幸福，因为他们能够将自己所接受的东西与他人共享，这种分享发自内心深处，使得交流变得永恒和不朽。"
为什么是最深的幸福？
接受幸福
    ↓
与他人共享
    ↓
发自内心深处
    ↓
交流永恒不朽
    ↓
幸福不断增长
    ↓
最深的幸福
📈 幸福的增长
"随着主的国度不断扩张，每个人的幸福也随之增长。"
天堂的数学：
地上的数学：
• 分享 = 减少
• 给予 = 失去
• 越多人分 = 越少

天堂的数学：
• 分享 = 增加
• 给予 = 得到
• 越多人分 = 越多
为什么？
因为：
· 主的国度不断扩张
· 更多人加入天堂
· 更多人分享幸福
· 每个人的幸福增长
🏡 不关心位置
"虽然天使们分布在不同的团体和住所中，但他们对此并不关心，因为一切都在主的安排之下。"
天使不关心：
· 我在哪个团体
· 我的住所在哪里
· 我的位置高低
因为：
· 一切都在主的安排下
· 每个位置都完美
· 每个人都幸福
🎯 天堂的真实面貌
"这就是天堂中主的国度的真实面貌。"
总结天堂：
	特征
	说明

	本质
	相互之爱

	结构
	统一的整体，如一个人

	幸福
	共享的，不断增长的

	交流
	永恒不朽的

	扩张
	随着主的国度扩张

	安排
	一切在主的安排下


📊 地狱与天堂的对比
	方面
	地狱（自我之爱）
	天堂（相互之爱）

	爱
	爱自己
	爱邻舍

	态度
	要被服务
	愿意服务

	幸福
	独占的
	共享的

	结果
	冲突、仇恨
	和谐、统一

	感觉
	火焰般的愉悦
	最深的幸福

	本质
	肮脏不洁
	纯净美丽

	结构
	分裂的
	统一的整体

	扩张
	越来越痛苦
	越来越幸福


📝 思考问题
135. 你渴望天堂的幸福吗？
136. 你愿意爱邻舍胜过爱自己吗？
137. 你愿意分享你的幸福吗？
💭 实践挑战
体验天堂的幸福：
第一周：爱邻舍胜过自己
每天至少三次：
· 把好的给别人
· 把自己的需要放在后面
· 为别人的幸福而喜悦
记录：
· 我的感受如何？
· 我体验到幸福了吗？
· 这种幸福与自我之爱的"愉悦"有何不同？
第二周：分享幸福
每天：
· 把你的幸福分享给至少三个人
· 为他人的幸福而高兴
· 观察幸福是否增长
记录：
· 分享后我的幸福减少了还是增加了？
· 我体验到"天堂的数学"了吗？
第三周：成为幸福的中心
每天：
· 让幸福从你流向他人
· 接受从他人流来的幸福
· 成为幸福交流的中心
记录：
· 我感受到幸福的流动了吗？
· 我体验到永恒不朽的交流了吗？
第四周：评估
· 我更接近天堂了吗？
· 我的幸福增长了吗？
· 我愿意继续这样生活吗？


📋 课程总结
🔑 核心要点回顾
第一单元：行为是信仰和仁义的完成
138. 行为不只是简单的动作
· 行为展现、完成、完善信仰和仁义
· 在行为中体现之前，人无信仰亦无仁义
· 行为如同果实，包含种子的一切
139. 行为包含心智的一切
· 根据同步性原理，所有内在都在行为中共存
· 行为包含所爱、所信、所意愿、所思考的一切
· 你的行为就是你的完整自我
140. 天使感知的灵性氛围
· 行为形成灵性氛围，如水面或云朵
· 天使通过氛围看透人的本质
· 每个人由他的爱所定义，行为让爱活跃
141. 行为中的同步性原理
· 连续次序：爱→思维→行为
· 同步性：所有层次在行为中共存
· 你无法隐藏，无法伪装
第二单元：爱、生命、行为的整体
142. 三者不可分割的关系
· 爱=生命=行为，本质上是一个
· 人所爱的，就会意愿并实行
· 三者必须一致，否则是虚假的
143. 行为决定信仰的真伪
· 邪恶的行为→伪谬的信仰
· 良善的行为→真实的信仰
· 行为揭示真实的信仰
144. 粉饰的坟墓与洗净的杯盘
· 外表善良，内心邪恶→伪谬的信仰
· 真理被内心的邪恶玷污
· 内外不一致是严重的问题
145. 内外一致的重要性
· 真实信仰的标志
· 主所要求的
· 天使的状态
· 来世的现实
第三单元：爱主与爱邻舍的分别
146. 仁爱与仁义的定义
· 仁爱=对主的爱
· 仁义=对邻舍的爱
· 两者不可分离
147. 爱主与爱邻舍的单向必然性
· 爱主→必然爱邻舍
· 爱邻舍→不一定爱主
· 爱主处于更高层次
148. 属天人与属灵人的区别
· 属天人：拥有对主之爱
· 属灵人：拥有对邻舍之爱
· 上古教会vs古教会
149. 如何从属灵人成长为属天人
· 认识差异
· 渴慕主
· 寻求主
· 接受主的爱
· 持续成长
第四单元：爱是和谐的根基
150. 天堂如同一个身体
· 爱是天堂的根本
· 天堂如同一个统一的整体
· 如同一个单一的人
151. 爱邻舍胜过爱自己
· 存在于天堂的条件
· 关注共同的善
· 视自己为微不足道
152. 主的在场根据爱而定
· 主在一切善中
· 爱是结合的媒介
· 与主相似才能结合
153. 憎恨是深渊般的地狱
· 憎恨拦在人与主之间
· 憎恨就是地狱
· 一旦靠近就跌入深渊
第五单元：自我之爱与相互之爱的对比
154. 自我之爱的火焰与虚伪
· 火焰般的愉悦，实际是地狱之火
· 想要被服务，不愿服务人
· 想要统治宇宙
· 所有罪恶的根源
155. 相互之爱的谦卑与服务
· 认识自己极其卑微
· 厌恶自己的自爱
· 从主接收天堂的爱
· 愿意为所有人服务
· "最小的，为大"
156. 自我之爱的肮脏本质
· 表面舒适愉悦，实质肮脏不洁
· 所有罪恶的根源
· 破坏社会和谐
· 善恶颠倒
157. 天堂中相互之爱的共享幸福
· 爱邻舍胜过爱自己
· 幸福共享，不断增长
· 每个人都是幸福的中心
· 最深的幸福
· 永恒不朽的交流


💡 实践应用指南
📝 应用一：行为觉察练习
目标：意识到行为包含你的一切
每日操练：
158. 选择三个行为（包括言语）
159. 深入分析它们包含的内在内容
160. 检查内外是否一致
每周评估：
· 我的行为真实反映我的内在吗？
· 我发现了哪些不一致？
· 我需要改变什么？
📝 应用二：爱的层次提升
目标：从属灵人成长为属天人
每日操练：
161. 早晨：向主祷告，渴慕与主亲密
162. 白天：在工作中意识到主的同在
163. 晚上：回顾一天，感谢主的恩典
每月评估：
· 我与主的关系更亲密了吗？
· 我更爱主了吗？
· 我的爱邻舍更自然了吗？
📝 应用三：爱邻舍胜过爱自己
目标：实践天堂的法则
每日操练：
164. 至少三次把好的给别人
165. 把自己的需要放在后面
166. 为别人的幸福而喜悦
每周评估：
· 这样做容易吗？
· 我的感受如何？
· 我体验到天堂的幸福了吗？
📝 应用四：识别并摆脱自我之爱
目标：看清自我之爱的肮脏本质
每日操练：
167. 识别自我之爱的表现
168. 承认这是肮脏的
169. 求主赦免和洁净
170. 求主赐新的爱
每周评估：
· 我更清楚地看到自我之爱了吗？
· 我开始厌恶自我之爱了吗？
· 我接收到主的爱了吗？


📚 延伸学习
📖 相关经文
171. 马太福音23:25-28 - 洗净的杯盘与粉饰的坟墓
172. 马太福音20:26-28 - 最小的为大，服务人
173. 路加福音9:46-48 - 最小的为大
174. 雅各书2:14-26 - 没有行为的信仰是死的
175. 约翰一书3:18 - 不要只在言语和舌头上，要在行为和诚实上
176. 马太福音7:16-20 - 凭果子认出他们来
177. 约翰福音13:34-35 - 彼此相爱的新命令
📚 推荐阅读
178. 《天堂的秘密》AC2023 - 爱主与爱邻舍的分别
179. 《天堂的秘密》AC1594 - 自我之爱与相互之爱
180. 《天堂的秘密》AC2045 - 自我之爱的肮脏本质
181. 《天堂的秘密》AC2057 - 天堂中相互之爱的共享
182. 《天堂的秘密》AC904 - 主的在场根据爱而定
183. 《启示录诠释》AE822 - 行为包含信仰和仁义
184. 《启示录诠释》AE842 - 爱、生命、行为的整体
185. 《属灵日记》SD4046 - 爱是和谐的根基


💭 课后思考题
🤔 理解性问题
186. 为什么说"在行为中体现之前，人无信仰亦无仁义"？
187. 行为如何包含心智的一切？同步性原理是什么？
188. 为什么爱、生命、行为是不可分割的整体？
189. 爱主与爱邻舍有什么区别？为什么不可分离？
190. 属天人与属灵人有什么区别？
191. 为什么爱是天堂和谐的根基？
192. 为什么爱邻舍胜过爱自己是存在于天堂的条件？
193. 为什么主的在场根据爱而定？
194. 为什么憎恨是深渊般的地狱？
195. 自我之爱与相互之爱有什么本质差异？
🤔 应用性问题
196. 关于行为：
· 你的行为真实反映了你的信仰和仁义吗？
· 你有哪些"未结果实的信仰"？
· 你的言语（作为行为）如何展现你的内在？
· 如果天使现在看你，他会看到什么样的氛围？
197. 关于爱、生命、行为的整体：
· 你的爱、生命、行为是一个整体吗？
· 你有没有"口头的爱"但没有"行为的爱"？
· 你的内在与外在一致吗？
· 你有"粉饰的坟墓"的倾向吗？
198. 关于爱主与爱邻舍：
· 你更爱主还是更爱邻舍？
· 你的爱主是真实的还是口头的？
· 你是属天人还是属灵人？
· 你渴望从属灵人成长为属天人吗？
199. 关于爱作为和谐的根基：
· 你意识到自己是整体的一部分吗？
· 你爱自己多还是爱他人多？
· 主在你里面的程度有多大？
· 你心中有憎恨吗？
200. 关于自我之爱与相互之爱：
· 你有自我之爱的火焰吗？
· 你能看到自我之爱的肮脏本质吗？
· 你真正认识自己的本性吗？
· 你渴望天堂的幸福吗？
🤔 反思性问题
201. 自我检验：
· 用善恶标准检验自己：你渴望行善还是作恶？
· 找出你的最终目标：是自己和世界，还是主和邻舍？
· 用十诫检验自己：你遵守了几条？
· 检查内外一致性：你是真诚的还是伪装的？
202. 成长方向：
· 根据以上检验，你走向天堂还是地狱？
· 你最大的问题是什么？
· 你需要做什么改变？
· 你的具体行动计划是什么？
203. 终极问题：
· 如果主现在审判你，你会去哪里？
· 如果天使现在看你，他会看到什么？
· 如果你今天死去，你准备好了吗？
· 你真的渴望天堂吗？还是只是口头说说？


📝 课后作业
✍️ 作业一：行为分析日志
目标：深入理解行为包含心智的一切
任务：
204. 每天选择三个行为（包括言语）
205. 详细分析每个行为包含的内在内容
206. 检查内外是否一致
207. 记录天使会看到什么样的氛围
格式：
第X天：日期__
	行为
	包含的爱
	包含的信仰
	包含的意愿
	包含的思考
	内外一致？
	天使会看到什么氛围？

	1.
	
	
	
	
	□是 □否
	

	2.
	
	
	
	
	□是 □否
	

	3.
	
	
	
	
	□是 □否
	


每日反思：
· 我今天发现了什么？
· 我的行为真实反映我的内在吗？
· 我需要改变什么？
一周总结：
· 我的主要发现是什么？
· 我的内外一致性如何？
· 我需要做什么改变？


✍️ 作业二：爱的层次评估与提升计划
目标：从属灵人成长为属天人
第一部分：当前状态评估
我是哪种人？
	特征
	属天人
	属灵人
	我的状态
	评分(1-10)

	主要的爱
	爱主
	爱邻舍
	□爱主 □爱邻舍
	

	与主的关系
	直接、亲密
	间接
	□直接 □间接
	

	认知方式
	直觉
	理性
	□直觉 □理性
	

	遵守诫命
	自然的
	努力的
	□自然 □努力
	

	幸福来源
	主的爱
	服务他人
	□主的爱 □服务
	


结论：我更接近 □属天人 □属灵人
第二部分：成长计划
我的目标：我渴望成为 □属天人 □属灵人
如果我渴望成为属天人，我的四周计划：
第一周：认识差异
· 每天学习属天人与属灵人的区别
· 每天反思我的差距
· 每天祷告求主帮助
第二周：渴慕主
· 每天至少30分钟与主独处
· 每天读经、祷告、默想
· 每天记录与主的关系
第三周：寻求主
· 每天寻求主的面
· 每天在所有事上寻求主的引导
· 每天感受主的同在
第四周：接受主的爱
· 每天向主敞开心
· 每天接受主的爱
· 每天让主的爱充满我
第三部分：每日操练记录
第X天：日期__
	操练
	完成情况
	感受
	与主的关系

	早晨祷告
	□是 □否
	
	

	读经默想
	□是 □否
	
	

	白天意识主的同在
	□是 □否
	
	

	晚上感谢主
	□是 □否
	
	


每日反思：
· 我今天与主更亲密了吗？
· 我今天更爱主了吗？
· 我今天体验到主的爱了吗？
四周总结：
· 我改变了吗？
· 我更接近属天人了吗？
· 我需要继续什么？


✍️ 作业三：爱邻舍胜过爱自己的实践
目标：实践天堂的法则，体验天堂的幸福
第一部分：理论理解
回答以下问题：
208. 为什么爱邻舍胜过爱自己是存在于天堂的条件？
209. 这与世界的法则有什么不同？
210. 为什么这样做会带来最深的幸福？
211. 你愿意这样做吗？为什么？
第二部分：每日实践
第X天：日期__
至少做三件"爱邻舍胜过爱自己"的事：
	情况
	我可以爱自己
	我选择爱他人
	感受
	幸福程度(1-10)

	1.
	
	
	
	

	2.
	
	
	
	

	3.
	
	
	
	


每日反思：
· 这样做容易吗？
· 我的感受如何？
· 我体验到天堂的幸福了吗？
· 这种幸福与自我之爱的"愉悦"有何不同？
第三部分：一周总结
统计：
· 我一周做了多少次"爱邻舍胜过爱自己"的事？___次
· 平均幸福程度：___/10
· 最困难的时候：___
· 最幸福的时候：___
反思：
· 我发现了什么？
· 我体验到"天堂的数学"了吗？（分享=增加）
· 我愿意继续这样生活吗？
· 我需要什么帮助？


✍️ 作业四：自我之爱的识别与摆脱
目标：看清自我之爱的肮脏本质，从主接受相互之爱
第一部分：识别自我之爱
列出你的"享乐"并分析：
	我的享乐
	表面感觉
	实际本质
	产生的罪恶
	是否是自我之爱

	例：被人尊重
	舒适愉悦
	骄傲自大
	轻视他人
	✅是

	1.
	
	
	
	□是 □否

	2.
	
	
	
	□是 □否

	3.
	
	
	
	□是 □否

	4.
	
	
	
	□是 □否

	5.
	
	
	
	□是 □否


分析根源：
这些享乐的根源是什么？
· □爱自己
· □爱世界
· □爱主和邻舍
看清后果：
这些享乐导致了什么？
· □仇恨
· □报复
· □残忍
· □轻视他人
· □破坏和谐
· □其他：___
第二部分：每日摆脱自我之爱的操练
第X天：日期__
1. 认识自己的真实本性
今天我认识到自己：
· □极其不值得
· □卑微污秽
· □本该在地狱
· □被主的怜悯拯救
我的感受：___
2. 厌恶自己的自爱
今天我厌恶自己的哪些自爱？






我的感受：___
3. 求主赦免和洁净
我今天的祷告：






4. 接受主的爱
我今天感受到主的爱了吗？□是 □否
如何感受到的？___
5. 实践相互之爱
我今天为谁服务了？






我的感受：___
第三部分：四周总结
对比：
	方面
	第一周
	第四周
	变化

	自我之爱的程度
	___/10
	___/10
	

	厌恶自我之爱的程度
	___/10
	___/10
	

	接受主的爱的程度
	___/10
	___/10
	

	实践相互之爱的程度
	___/10
	___/10
	

	体验天堂幸福的程度
	___/10
	___/10
	


反思：
· 我改变了吗？
· 我更清楚地看到自我之爱的肮脏了吗？
· 我开始厌恶自我之爱了吗？
· 我接收到主的爱了吗？
· 我体验到相互之爱的幸福了吗？
· 我愿意继续这个过程吗？


✍️ 作业五：经文默想
目标：通过圣经深化对本课主题的理解
选择一段经文进行深入默想：
□ 马太福音23:25-28（洗净的杯盘与粉饰的坟墓）
□ 马太福音20:26-28（最小的为大，服务人）
□ 路加福音9:46-48（最小的为大）
□ 雅各书2:14-26（没有行为的信仰是死的）
□ 约翰一书3:18（在行为和诚实上）
默想问题：
212. 经文内容：
· 这段经文说了什么？
· 主要信息是什么？
· 关键词是什么？
213. 与本课的联系：
· 这段经文如何支持本课的教义？
· 它强调了哪个核心真理？
· 它给了什么新的洞察？
214. 个人应用：
· 这段经文对我说了什么？
· 它揭示了我的哪些问题？
· 我需要如何改变？
215. 实践计划：
· 基于这段经文，我这周要做什么？
· 具体的行动是什么？
· 我如何衡量进步？
216. 祷告：
· 基于这段经文，写一个祷告：








🎓 学习成果评估
✅ 自我检测清单
完成本课学习后，请检查你是否达到以下目标：
知识层面
· 我理解为什么"在行为中体现之前，人无信仰亦无仁义"
· 我理解行为如何包含心智的一切
· 我理解同步性原理
· 我理解爱、生命、行为的不可分割性
· 我理解爱主与爱邻舍的区别和联系
· 我理解属天人与属灵人的区别
· 我理解爱如何构成天堂的和谐
· 我理解为什么爱邻舍胜过爱自己是天堂的条件
· 我理解为什么主的在场根据爱而定
· 我理解自我之爱与相互之爱的本质差异
理解层面
· 我能解释行为在信仰和仁义中的核心作用
· 我能解释天使如何通过氛围看透人的本质
· 我能解释为什么内外一致如此重要
· 我能解释爱主与爱邻舍的单向必然性
· 我能解释为什么憎恨是深渊般的地狱
· 我能解释自我之爱为什么是肮脏的
· 我能解释天堂中幸福如何共享和增长
应用层面
· 我能识别自己行为中包含的内在内容
· 我能检查自己的内外一致性
· 我能评估自己是属天人还是属灵人
· 我能识别自己的自我之爱
· 我能实践爱邻舍胜过爱自己
· 我能在日常生活中应用这些教义
转化层面
· 我开始更关注自己的行为
· 我开始追求内外一致
· 我开始渴慕与主更亲密的关系
· 我开始厌恶自己的自我之爱
· 我开始实践爱邻舍胜过爱自己
· 我开始体验天堂的幸福
📊 综合评分
知识层面：/10 (达到的项目数)
理解层面：/7 (达到的项目数)
应用层面：/6 (达到的项目数)
转化层面：/6 (达到的项目数)
总分：___/29
评估：
· 25-29分：优秀！你很好地掌握了本课内容
· 20-24分：良好！继续深化理解和应用
· 15-19分：及格，需要更多学习和实践
· 15分以下：需要重新学习本课


✨ 结语
亲爱的学员：
通过本课的学习，我们深入理解了行为、爱与天堂和谐的关系。
请记住：
关于行为：
· 行为不只是简单的动作，而是完成信仰和仁义
· 行为包含心智的一切，你无法隐藏
· 天使通过行为的氛围看透你的本质
· 你的行为就是你的完整自我
关于爱、生命、行为：
· 三者是不可分割的整体
· 行为决定信仰的真伪
· 内外一致是真实信仰的标志
· 不要做粉饰的坟墓
关于爱主与爱邻舍：
· 爱主必然爱邻舍，但爱邻舍不一定爱主
· 爱主处于更高层次
· 渴望从属灵人成长为属天人
· 寻求与主更亲密的关系
关于爱与和谐：
· 爱是天堂和谐的根基
· 爱邻舍胜过爱自己是天堂的条件
· 主的在场根据爱而定
· 憎恨是深渊般的地狱
关于自我之爱与相互之爱：
· 自我之爱是地狱之火，肮脏不洁
· 相互之爱是天堂之爱，纯净美丽
· 认识自己的卑微，厌恶自我之爱
· 从主接受相互之爱，愿意服务所有人
· 体验天堂的共享幸福
愿你在日常生活中：
· 让你的行为真实反映你的信仰和仁义
· 追求内外一致，不做粉饰的坟墓
· 渴慕与主更亲密的关系，成为属天人
· 爱邻舍胜过爱自己，实践天堂的法则
· 识别并摆脱自我之爱，接受相互之爱
· 体验天堂的共享幸福，预尝永恒的喜乐
记住：
真正的信仰不在于你说什么，而在于你做什么。
真正的爱不在于你想什么，而在于你如何对待他人。
真正的天堂不在遥远的未来，而在你每一次爱邻舍胜过爱自己的行为中。
愿主祝福你的学习和成长！
愿你在行为中完成信仰和仁义！
愿你在爱中体验天堂的和谐与幸福！
愿你从属灵人成长为属天人！
愿你摆脱自我之爱，接受相互之爱！
愿你预尝天堂的永恒喜乐！
