　　    
　　    
　　    
天堂的奥秘
(第三卷）
Arcana Coelestia
(1747-1758)
瑞登堡　著
Emanuel Swedenborg
周玉阳  译
(2025)
在线阅读网址：https://swedenborgstudy.org/ac3-0.html
目  录
3创世记第二十二章


3经文


3概览


3内义


45关于人的自由


49创世记第二十三章


51经文


51概览


51内义


75代表和对应


77创世记第二十四章


79经 文


79概 览


79内 义


132代表与对应（续）


135创世记第二十五章


135经 文


135概 览


135内 义


176代表和对应（续）


178创世记第二十六章


180经 文


180概 览


180内 义


211代表和对应（续）


214创世记第二十七章


216经 文


216概 览


246人体内外所有器官和肢体与天堂（即至大之人）的对应关系


250创世记第二十八章


254经 文


254概 览


254内 义


290"至大之人"及其对应


294创世记第二十九章


294经文


294概览


295内义


341论“至大之人”及其对应关系：与心肺的对应


345创世记第三十章


349经文


349概览


349内义


389论“至大之人”及其对应关系：与大脑和小脑的对应





创世记第二十二章
经文
概览
　　2764、这一章的内在含义主要讨论了两个方面：一是主所经历的最严重、最深层的试探，通过这些试探，他将自己的人性本质与神性本质结合；二是通过这种结合，那些属于主的属灵教会的成员获得了救赎。
　　2765、论述主所经历的最严重、最深层的试探（第1，3-6，9-11节）。通过这些试探，主的人性本质与神性本质结合或得荣耀（第2，11，12，16节）。主的神性之人如何拯救属灵的人，这包括教会内那些在仁义和信仰中的人（第2，7，8，13-19节），以及教会外那些在良善中的人（第20-24节）。
内义
　　2766、第一节 这些事以后，神试验亚伯拉罕，就对他说：“亚伯拉罕！”他说：“我在这里。”
　　"这些事以后"是指已发生的事；"神试验亚伯拉罕"象征主最严重和最深层的试探；"就对他说，亚伯拉罕"象征主从神性真理的直接领受；"他说，我在这里”象征思考和反省。
　　2767、"这些事以后"这一表述显然指的是已经发生的事情，无需进一步解释。前文所述的事包括亚比米勒和亚伯拉罕在别是巴立约，以及亚伯拉罕在别是巴栽树。这些事件象征着人的理性已被纳入信仰的教义中，而这教义本质上是神性的。
　　接下来，本章论述的是主在理性方面所经历的试探，这试探由"以撒"来代表。通过这些试探，主使他的人性（特别是理性，因为人性始于理性，参2106和2194节）成为神性的。这个过程包括惩戒和驱除理性中纯粹人性的或源自人性母亲的一切元素。
　　这就是前一章与本章内容之间的联系，因此经文说"这些事以后，神试验亚伯拉罕"。
　　2768、"神试验亚伯拉罕"这句话象征着主所经历的最严重和最深层的试探，这一点从后文可以看出。在所有关于亚伯拉罕的前文中，"亚伯拉罕"代表主，并在内在意义上指的是主。本章的内在意义描述了主经历的这些最严重和最深层的试探。
　　说"神试验"是按字面意义理解的，在这种理解中，试探和许多事情都被归于神。但从内在意义来看，神并不试探任何人。相反，只要不会导致更大的邪恶，神就会尽可能地帮助人摆脱试探。神始终关注如何引导受试探者走向良善。
　　神从不直接参与试探。虽然人们常说神允许试探发生，但这并非按照人对"允许"的通常理解。人往往认为允许就等同于同意，但实际上，是人内心的邪恶导致并引发了试探，其原因不在于神。这就像国王或法官不对人的犯罪负责一样。
　　任何脱离神性秩序法则（这些法则都是良善的，因此也是真实的）的人，就会使自己受制于与神性秩序相反的法则。这些相反的法则是邪恶的和伪谬的，因此会带来惩罚和痛苦。
　　2769、"对他说，亚伯拉罕"这句话象征主从神性真理的直接领受。这一点可以从圣经历史部分中"说"这个词的含义得到证实，它象征直接领受（参1898，1919，2080，2619节）。同时，"亚伯拉罕"在这里象征主。
　　这种直接领受来自神性真理，这一点可以从经文使用"神"而不是"耶和华"看出。在圣经中，当涉及真理时使用"神"，而涉及良善时则使用"耶和华"（参2586节）。
　　因此，在这节经文以及接下来直到第11节都使用"神"，因为这部分内容讲的是试探。而在第11节及其后使用"耶和华"，是因为那里讲的是解救。这是因为所有的试探和定罪都源于真理，而所有的解救和救赎则源于良善。关于真理带来定罪，而良善带来拯救，这一点在1685，2258，2335节中有所阐述。
　　2770、"他说，我在这里"这句话象征着思考和反思。这一点可以从"说"这个词的含义得到证实。通常，"说"象征直接领受（参2769节）。但在这个特定的上下文中，它更多地指向思考和反思，因为这是一个回应。值得注意的是，所有的思考以及由此产生的反思都源于直接领受，这一点在1919，2515和2552节中有所阐述。
　　2771、第二节  他说：“你带着你的儿子，你独一的，你所爱的，就是以撒，往摩利亚地去，在我所要指示你的山上，把他献为燔祭。”
　　"他说，你带着你的儿子"象征神性的理性由他自己所生；"你独一的，你所爱的"象征在整个宇宙中唯一能拯救人类的；"以撒"象征他的性质；“往摩利亚地去"象征试探的地点和状态；"把他献为燔祭"象征他要使自己圣化，成为神性；"在山上"象征神性的爱；"我所要指示你的"象征他将要直接领受的。
　　2772、"他说，请你带着你的儿子"象征神性的理性由他自己所生。"儿子"一词象征理性（参2623节）。在这里，它特指神性的理性，因为"儿子"指的是以撒，而以撒代表主的神性之理性（参1893，2066，2083和2630节）。此外，由于主以自己的神性能力使他的理性成为神性（如先前多次提到），"你的儿子"这一表述也意味着这神性的理性是由他自己所生的（参1893，2093，2625节）。
　　2773、"你独一的，你所爱的"象征在整个宇宙中唯一能拯救人类的。"独一的"一词强调了其唯一性，不仅是唯一的，而且是整个宇宙中唯一的。这里指的是主，他是唯一在全部人性层面上成为神的，或成为神性的。
　　2774、"以撒"这个名字象征该理性的本质特性，即与真理结合的良善，以及与良善结合的真理。这种结合实际上体现了存在于主的人性中的神性婚姻。这一含义可以从先前第21章第6-7节中关于以撒被赋予名字的描述中得到证实。
　　2775、“往摩利亚地去"象征试探的地点和状态。"摩利亚地"被视为试探之地，这一点从亚伯拉罕被命令前往那里，并在那里将他的儿子献为燔祭，从而经历最终试探的记载中可以看出。
　　摩利亚地后来成为耶路撒冷所在地，也是主自己经历最后试探的地方。这一点可以从以下事实得到证实：大卫在摩利亚山上建造了祭坛，随后所罗门在同一地点建造了圣殿。正如经上所记：
　　所罗门就在耶路撒冷、耶和华向他父大卫显现的摩利亚山上，就是耶布斯人阿珥楠的禾场上、大卫所指定的地方预备好了，开工建造耶和华的殿。（历代志下3:1，历代志上21:16-28，撒母耳记下24:16-25）
　　这些证据充分表明，关于献祭以撒的记载是对主的象征性描述。若非如此，这一事件本可以在亚伯拉罕居住的地方进行，而无需命令他走近三天的路程。
　　2776、"把他献为燔祭"象征他要使自己圣化，成为神性。这一含义可以从希伯来民族和犹太教会中"燔祭"的象征意义得到理解。在他们的崇拜中，燔祭被视为最神圣的仪式。燔祭和祭祀各有其特定的象征意义（参922，923，1823，2180节）。这些仪式是他们实现圣化的方式。因此，在这里"献为燔祭"象征着将其圣化并归于神性。值得注意的是，主自己通过经历试探的争战并获得胜利，实现了自我圣化，即将人性与神性结合（参1663，1690，1691f，1692，1737，1787，1812，1813，1820节）。
　　【2】现今普遍认为，燔祭和祭祀象征主的受难，主通过受难赎清了所有人的罪孽，甚至将这些罪孽转移到自己身上并承担了它们。因此，人们相信只要在生命的最后一刻想到主为他们受难，无论此前生活如何，都能得到称义和救赎。然而，事实并非如此。十字架的受难是主最后的试探，通过这一试探，他完全将人性与神性结合，从而使自己得荣耀。正是通过这种结合，那些对他有仁义之信仰的人才能得救。
　　至高无上的神性已经无法直接触及人类，因为人类已经远离了仁爱的属天事物和信仰的属灵事物，以至于不再承认它们，更不用说直接领受它们了。因此，为了让至高无上的神性能够降临到这样的人身上，主来到世上，在自己身上将人性与神性结合。这种结合只能通过经历最严重的试探争战和获得胜利来实现，十字架上的试探是终极试探。
　　【3】因此，主从神性之人能够照亮人的心智，甚至那些远离属天之爱的人，只要他们在仁义的信仰中；因为主在来生对属天的天使显现如太阳，对属灵的天使显现如月亮（参1053，1521，1529，1530，2441，2495节）。天上所有的光都源于主。天上的光具有这样的特性：当它照亮灵和天使的视觉时，也同时照亮他们的理智。这是那天堂之光的固有属性。因此在天上，一个人的外在之光如何，其内在之光就如何，换言之，他的理智也如何。这就是天堂之光与世界之光的区别所在。
　　主的神性之人照亮了灵的视觉和理解力。这一切之所以能够实现，是因为主将人性本质与神性本质结合。如果主没有实现这种结合，世上的人也将不再具有任何理解和领受良善与真理的能力，天堂中属灵的天使同样如此。这意味着他们将失去一切幸福和快乐，最终也就无法获得救赎。由此我们可以得出结论：如果主没有取得人性并将其荣化，人类就无法获得救赎。
　　【4】从这里，我们每个人都可以得出结论：仅仅因为内心的某种感动而认为主为我们受难并赦免了我们的罪，就能得救，无论我们如何生活，这种想法是有问题的。事实上，来自主的神性之人的天堂之光只能照耀到那些活在信仰之善中的人身上，也就是那些活在仁义中的人，或者说，有良心的人。这种天堂之光能够发挥作用的平台，或者说这种光的接收器，正是信仰之善，或者说仁义，也就是良心。关于属灵之人如何从主的神性之人获得救赎，可以参考1043，2661，2716，2718节的内容。
　　2777、"在山上"象征神性之爱，因为"山"在这里象征爱，正如在795，796，1430节中所解释的。在这个语境中，它特指神性的爱，因为这里讲的是主。关于这种爱的性质，可以参考1690，1691f，1789，1812，1820，2077，2253，2500，2572节。
　　主正是出于这种神性的爱在试探中战斗并获胜，由此使自己成圣和得荣耀。因此，这里告诉亚伯拉罕要在摩利亚地的一座山上献以撒为燔祭。这个象征性的行为的意义可以从以下事实得到进一步阐明：大卫建造的祭坛和所罗门建造的圣殿都位于摩利亚山上（参见2775节）。用于燔祭和祭祀的祭坛是主的主要象征，之后圣殿也成为了主的象征。
　　关于"祭坛"的象征意义，可以参考921节。大卫的话也清楚地表明了这一点：
　　带我到你的圣山，到你的居所。我就走到神的祭坛，到我最喜乐的神那里。（诗篇43:3-4）
　　至于"圣殿"的象征意义，经上有明确的记载：
　　耶稣说："你们拆毁这殿，我三日内要再建立起来。”……但耶稣这话是以他的身体为殿。（约翰福音2:19，21）
　　2778、"我所要指示你的"象征他将要直接领受的。这一解释基于"说"这个词的含义，它在这里代表直接领受，正如在前面的2769节中所解释的那样。
　　2779、第三节 亚伯拉罕清早起来，备上驴，带着两个少年人和他儿子以撒，也劈好了燔祭的柴，就起身往神说的地方去了。
　　"亚伯拉罕清早起来象征平安与纯真的状态；"备上驴"象征他预备好的自然之人；"带着两个少年人"象征他附带了先前的理性；"和他儿子以撒"象征由他自己所生的神性之理性；"也劈好了燔祭的柴"象征公义的功德；"起身"象征提升；“往神说的地方去了"象征当时根据直接领受的状态。
　　2780、"亚伯拉罕清早起来象征平安与纯真的状态。这一解释源于"清早"和"清早起来"这些词的含义，特别是当它们用来描述主时。在这里，"亚伯拉罕"就代表主。
　　"清早"在广义上象征主，因此也象征的王国，以及爱的属天事物，无论是整体还是个别方面（参2333节）。它不仅表示这些概念，还表示处于这种状态中的人们的实际状况，即平安与纯真的状态。
　　天堂中的平安状态可以比作地上的清早时分。在天堂的平安状态中，所有属天和属灵的事物都蓬勃发展，从中获得吉祥、幸福和快乐，就像在地上的黎明时分，一切在人看来都是愉快和欢乐的。这是因为个别事物从普遍情感中获得其特性（参920，2384节）。
　　纯真的状态也是如此。它存在于平安状态中，是影响爱与信仰所有方面的普遍情感。如果这些方面本身缺乏纯真，就会失去其本质。因此，除非一个人保有某种程度的纯真，否则就无法进入天堂（马可福音10:15）。
　　由此可见，"清早"在内在意义上的深层含义，尤其是"清早起来"这个表述。在最高意义上，"清早"象征主，以及源于他的状态对他王国中一切事物的影响和作用。因此，"清早"和"清早起来"也象征存在于那种状态中的诸多事物，这与随后内在意义中的内容密切相关。
　　2781、"备上驴"象征他预备好的自然之人，这可以从"驴"的寓意中得知，我们将在下文解释。人有意志和理智两个方面，意志涉及良善，理智涉及真理。有些动物象征着意志中的良善，例如"羔羊、绵羊、山羊、母山羊、小公牛、公牛"（参1823，2179，2180节）。同样，一些动物象征着理智中的真理，如"马、骡子、野驴、骆驼、驴"，还有"鸟类"。"马"象征理智（参2761，2762节）；“野驴"象征与良善分离的理性真理（参1949节）；"骆驼"象征普遍知识；"驴"则象征特殊知识（参1486节）。
　　【2】构成人的自然部分，或者说自然之人的，有两个要素：自然的良善和自然的真理。自然的良善是源于仁义和信仰的愉悦感，自然的真理则是关于仁义和信仰的知识。"驴"象征自然的真理，而"骡子"象征理性的真理，这可以从以下经文中得到证实：
　　论南方的默示：他们把财物驮在驴驹的脊背上，将宝物驮在骆驼的肉鞍上，经过艰难困苦之地，就是公狮、母狮、蝮蛇、火焰的飞龙之地，往那不利于他们的民那里去。埃及的帮助是徒然无益的；所以我称她为“坐而不动的拉哈伯”。（以赛亚书30:6-7）
　　这里的"南方牲畜"指的是那些拥有良善和真理知识，却不将其应用于生活而仅用于学问的人。经文中说他们"把财物驮在驴驹脊背上，将宝物驮在骆驼的肉鞍上"，这是因为"驴"象征特殊知识，而"骆驼"象征普遍知识。"埃及人"代表知识（参1164，1165，1186节），经文说他们的帮助是徒然的。这段预言包含内在含义，若没有这层含义，就无人能理解。没有内在含义，我们就无法明白"南方的走兽"预言的意思，也不知道"狮子和老虎""毒蛇和会飞的火蛇"各代表什么，更不明白为什么"这些兽要把财物驮在驴驹背上，把宝物放在骆驼峰上"，以及为何紧接着说"埃及人的帮助是徒然的"。
　　在摩西记录的以色列关于以萨迦的预言中，"驴"也有类似的含义："以萨迦是个强壮的驴，卧在羊圈之中。"（创世记49:14）
　　【3】撒迦利亚书中提到：
　　耶和华用灾殃攻击那与耶路撒冷争战的列国人……那临到马匹、骡子、骆驼、驴，和营中一切牲畜的灾殃是与那灾殃一般。（撒迦利亚书14:12，15）
　　这里的"马、骡、骆驼和驴"象征人的理智能力，它们将受到灾祸的影响。从上下文可以看出，这里描述的是最后审判或世界末日之前将发生的灾祸，约翰在启示录中也多次提到，其它先知也经常谈及。那些将要与耶路撒冷作战的，象征着与主的属灵教会及其真理对抗的力量，用这些动物来表示，它们的理智能力将受到打击。
　　【4】以赛亚书中说：
　　在各水边撒种，让牛和驴的脚四处走动的，你们有福了！（以赛亚书32:20）
　　"在各水边撒种的"指那些愿意在属灵事物上接受指导的人。"水"象征属灵的事物，也就是真理的理智（参680，739，2702节）。"牛和驴的脚四处走动的”象征自然事物将为属灵事物服务。"牛"象征良善方面的自然事物（参2180，2566节），而"驴"象征真理方面的自然事物。
　　【5】在创世记中，我们读到：
　　他把驴驹拴在葡萄树上，把母驴的崽子拴在上等的葡萄树上。他在葡萄酒中洗衣服，在葡萄汁中洗袍褂。（创世记49:11）
　　这是雅各（后来的以色列）关于主的预言。"葡萄树和上等葡萄树"象征外在和内在的属灵教会（参1069节）。"驴驹"象征自然真理，"母驴的崽子"则象征理性真理。"母驴的小驹"之所以象征理性真理，是因为"母驴"象征对自然真理的情感（参1486节），而其子代表理性真理（参1895，1896，1902，1910节）。
　　【6】在古时，士师骑驴，他们的儿子骑驴驹，这是因为"士师"象征教会的良善，而"他们的儿子"象征由此而来的真理。相反，君王骑骡子，他们的儿子也骑骡子，因为"王和他们的儿子"象征教会的真理（参1672，1728，2015，2069节）。
　　士师骑驴的例子可见于士师记：
　　我的心倾向以色列的官长，就是在民中甘心献身的。你们应当颂赞耶和华。骑白驴的、坐在华丽毯子上的、行路的，你们都当传扬！（士师记5:9-10）
　　关于士师的儿子骑驴驹，我们读到：
　　睚珥作以色列的士师二十二年。他有三十个儿子，骑着三十匹驴驹。（士师记10:3-4）
　　以色列的士师押顿有四十个儿子，三十个孙子，骑着七十匹驴驹。（士师记12:14）
　　君王骑骡子的例子见于列王纪上：
　　大卫对他们说："要带领你们主的仆人，使我儿子所罗门骑我的骡子。”......于是他们使所罗门骑大卫王的骡子......祭司撒督和先知拿单在基训膏他作王。（列王纪上1:33，38，44，45）
　　至于君王的儿子骑骡子，撒母耳记下记载：
　　大卫王的众子都起来，各人骑上骡子，逃跑了。（撒母耳记下13:29）
　　【7】从这些经文中我们可以看出，骑驴是士师的象征，骑骡是君王的标志；而骑驴驹则是士师之子的标志，骑骡是君王之子的标志。这样的安排是有原因的，如前所述，“母驴”象征自然界中良善和真理的情感，“骡”象征理性真理的情感，“驴或小驴”象征自然真理本身，而“骡”和“母驴的崽子”则象征理性真理。
　　这些象征意义帮助我们理解主的预言，如经上中所说：
　　锡安的女儿啊，应当大大喜乐！耶路撒冷的女儿啊，应当欢呼！看哪，你的王来到你这里！他是公义的，并且施行拯救，谦卑和和地骑着驴，就是骑着驴驹，母驴的崽子。他的权柄必从这海管到那海，从大河管到地极。（撒迦利亚书9:9-10）
　　福音书中记载，主在进入耶路撒冷时选择骑驴。马太福音这样描述：
　　耶稣打发两个门徒，对他们说：“你们往对面村子里去，必看见一匹驴拴在那里，还有驴驹同在一处，你们解开，牵到我这里来。”……这事成就是要应验先知的话，说：“要对锡安的女儿说：‘看哪，你的王来到你这里，是温柔的，又骑着驴，就是骑着驴驹子。’”……他们牵了驴和驴驹来，把自己的衣服搭在上面，耶稣就骑上。（马太福音21:2，4，7）
　　【8】“骑驴”象征自然的服从，“骑母驴的小驴”象征理性的服从。“母驴之子”与“骡”有相似的含义，这在创世记49:11的解释中已经提到。主选择这种方式进城，不仅因为这是最高士师和君王的骑乘方式，也是为了应验教会的预表。约翰福音对此事的记载如下：
　　第二天，有许多上来过节的人听见耶稣将到耶路撒冷，就拿着棕树枝出去迎接他，喊着说：“和散那！奉主名来的以色列王是应当称颂的！”耶稣得了一个驴驹，就骑上，如经上所记的说：“锡安的女儿哪，不要惧怕！你的王骑着驴驹来了。”这些事门徒起先不明白，等到耶稣得了荣耀以后才想起这话是指着他写的，并且众人果然向他这样行了。（约翰福音12:12-16）
　　其它福音书中也有类似的记载（马可福音11:1-12；路加福音19:28-41）。
　　【9】这些记载表明，当时教会中的一切事物都是主的象征，因此也代表了他王国中属天和属灵的事物。这甚至包括驴和驴驹，它们象征了自然人在良善和真理方面的状态。这种象征的原因是自然人应当服务于理性人，理性人服务于属灵人，属灵人服务于属天人，属天人服务于主。这就是从属关系的顺序。
　　【10】因为“牛和驴”象征自然人在良善和真理方面的状态，所以在摩西律法中制定了许多相关的规定。这些法律乍看之下可能显得不够重要，不值得在神的话语中提及。但当我们深入理解其内在含义时，就会发现其中蕴含着重要的灵义。例如：
　　人若敞着井口，或挖井不遮盖，有牛或驴掉在里头，井主要拿钱赔还本主人，死牲畜要归自己。（出埃及记21:33-34）
　　若遇见你仇敌的牛或驴失迷了路，总要牵回来交给他。若看见恨你人的驴压卧在重驮之下，不可走开，务要和驴主一同抬开重驮。（出埃及记23:4-5；申命记22:1，3）
　　你若看见弟兄的牛或驴跌倒在路上，不可佯为不见，总要帮助他拉起来。（申命记22:4）
　　不可并用牛、驴耕地。不可穿羊毛、细麻两样搀杂料做的衣服。（申命记22:10-11）
　　六日你要做工，第七日要安息，使牛、驴可以歇息，并使你婢女的儿子和寄居的都可以舒畅。（出埃及记23:12）
　　在这些律法中，“牛和驴”在灵义上象征自然的良善和真理。
　　2782、"带着两个少年人"象征他附带了先前的理性；这可以从"少年人"一词的含义中得到理解。在圣经中，单数或复数的"少年人"（或”男孩“）有多种含义，它们可以指家中的儿子、外邦人的儿子，或者是仆人，而在这里特指仆人。
　　在圣经中，"仆人"常常象征人的自然部分，这些部分应当服务于理性（参1486，1713，2541，2567节）。然而，在这个特定的上下文中，使用的是"少年人"而非"仆人"，这表示的是先前的理性或纯粹人性的理性，它将服务于神性的理性。这种解释不仅符合词语的使用，也与整个叙述的顺序和逻辑相吻合。
　　2783、"和他儿子以撒"象征由他自己所生的神性之理性。这一含义可以从"以撒"所代表的意义中得知，即主的神性之理性，这一点在之前的内容中已多次提及。“由他自己所生的”这一解释，可以从"他儿子"这个表述中理解，正如在2772节中所解释的那样。
　　2784、"也劈好了燔祭的柴"象征公义的功德。这一含义源于"柴"和"劈柴"的象征意义。"柴"代表行为的良善和公义的良善，而"劈柴"则象征着将功劳归于行为的良善。至于"劈燔祭的柴"象征公义的功德，是一个较为深奥的概念，若没有启示就无法知晓。
　　"劈柴"作为将功劳归于善行的象征，这一理解可以从第一卷第1110节中所描述的劈柴者的景象那里得知。这些人试图通过自己所行的善行来赢得救恩。此外，在前上方稍右处的某个区域里，还有一些人同样将所有的善归功于自己，他们看起来也在进行类似的砍伐和劈柴的动作。
　　当这些人似乎在劳作时，他们的脸上会因某种虚幻的火光而发亮，这代表着他们将功劳归于自己的功德之善。之所以会有这样的显现，是因为"木"在圣经中是良善的象征，就像方舟和圣殿中的所有木料，以及进行燔祭和祭祀时祭坛上的木柴。那些将良善归功于自己并视之为功德的人，在圣经中被描述为“拜木头或木偶"。
　　2785、"起身"象征提升，这从"起"的含义可知，它在圣经中出现时，涉及某种提升。
　　2786、“往神说的地方去了"象征当时根据直接领受的状态。这从"地方"的含义可知，它是状态（参1273-1277，1376-1381，2625节）。而"神说"象征从神性直接领受（参2769，2778节）。
　　这节经文描述的是主在面对试探时所承受的状态，特别是在他经历最严重和最深层的试探时。为了准备迎接这种状态，主首先进入了平安与纯真的状态，然后他预备了自己的自然人，以及理性人，以服务于神性的理性，并且他还将公义的功劳附加在其中，并如此提升了自己。
　　这些复杂的概念对于不了解多重状态同时存在且相互区分的人来说是难以理解的。同样，对于那些不理解平安与纯真的状态、自然人、理性人以及公义之功劳这些概念的人来说，也是难以解释的。要理解这些，首先需要对所有这些概念有清晰的认识，还要明白主出于他的神性能够自由地进入任何他所选择的状态，并通过经历多种状态为面对试探做好准备。
　　虽然这些概念对人类来说可能如同置身于黑夜，难以理解，但对天使而言却如同白昼一般清晰。天使们在主的天堂之光中，能够清楚地看到这些事物中的无数细节，并从当时流入的情感中体验到难以言喻的喜悦。这种差异凸显了人类的理解和直接领受与天使的巨大差距。
　　2787、第四节 到了第三日，亚伯拉罕举目远远地看见那地方。
　　"到了第三日"象征一个阶段的完成，以及圣化的开始；"亚伯拉罕举目看见”象征从神性而来的思考和洞察；"远远地看见”的“那地方"象征他预见的状态。
　　2788、"到了第三日"象征一个阶段的完成，以及圣化的开始。在圣经中，"日"象征状态（参23，487，488，493，893节），就像"年"一样，以及各种时间单位，如小时、日、周、月、年、世纪，甚至一天中的不同时段（早晨、中午、傍晚、夜晚）和四季（春、夏、秋、冬）。当提到"第三"或"第三个"时，它往往象征一个状态的结束和下一个状态的开始。
　　这里论及主的圣化过程，这个过程是通过经历试探而成就的。"第三天"在这个语境中象征着一个阶段的完成，同时也标志着圣化的开始，这可以从前面的内容中看出。这种象征的深层含义源于主在完成一切后，于第三天复活的事实。
　　主在世时所做的事，以及他将要做的事，在教会的代表性中就如同已经完成了，在圣经的内在意义中也是如此。这是因为在神里面，将要发生和已经存在是一样的，一切永恒对他来说都是当下。
　　【2】基于这种理解，数字三具有特殊的代表性。这种代表性不仅存在于古教会和犹太教会中，在其它民族的传统中也普遍存在。关于数字三的更详细解释，可以参考第720，901和1825节的内容。
　　这一概念的起源可以在何西阿书中找到，经文说：
　　来吧，我们要归向耶和华！他撕裂我们，也必医治；他打伤我们，也必缠裹。过两天他必使我们苏醒，第三天他必使我们兴起，我们就在他面前得以存活。（何西阿书6:1-2）
　　这里的"第三天"指的是主的降临和复活。同样，约拿书中记载约拿在鱼腹中度过了三日三夜。（约拿书1:17）关于这一点，主耶稣在马太福音中说：
　　约拿三日三夜在大鱼肚腹中，人子也要这样三日三夜在地里头。（马太福音12:40）
　　【3】需要理解的是，在圣经的内在含义中，"三天"和"第三天"表达的是相同的意思，这一点在以下经文中的"三"和"第三"也同样适用：
　　耶稣对犹太人说："你们拆毁这殿，我三日内要再建立起来。"……他这话是以他的身体为殿。（约翰福音2:19-21；马太福音26:61；马可福音14:58；15:29）
　　众所周知，主确实在第三天复活了。
　　【4】主也因同样的原因在他的生命中划分了三个时期，正如路加福音所记:
　　你们去告诉那个狐狸说：“今天、明天我赶鬼治病，第三天我的事就成全了。”（路加福音13:32）
　　同样，主也是在一天的第三个小时（上午九点）经历了最后的试探，即十字架的试探（马可福音15:25）。三小时后，也就是第六个小时（正午十二点），黑暗笼罩了全地（路加福音23:44）。又过了三小时，到第九个小时（下午三点），一切就结束了（马可福音15:33，34，37）。但在第三天的清早，他复活了（马可福音16:1-4；路加福音24:7）。这一点也可见于其它福音书（马太福音16:21；17:22-23；20:18-19；马可福音8:31；9:31；10:33-34；路加福音18:33；24:46）。从这些记载，尤其是主在第三天复活这一事实中，我们可以看出数字三具有象征性和属灵意义。这一点在圣经的以下段落中更为明确:
　　当耶和华降临西奈山时，他吩咐摩西要在今明两天使百姓自洁，洗净衣服，到第三天要预备好，因为第三天耶和华要在众百姓眼前降临在西奈山上。（出埃及记19:10，11，15，16）
　　当他们离开耶和华的山，走了三天的路程时，耶和华的约柜在他们前面行了三天的路程，为他们寻找安歇的地方。（民数记10:33）
　　埃及遍地黑暗了三天。三天之久，人不能相见，谁也不敢起来离开本处；惟有以色列人家中都有亮光。（出埃及记10:22-23）
　　【5】许愿祭和甘心祭的肉可在头两天食用，但不可留到第三天，必须烧掉，因为这是可憎的。同样，平安祭的肉若在第三天食用，就不蒙悦纳，那人还要承担罪责（利未记7:16-18；19:6-7）。触碰死尸的人应在第三天洁净自己，到第七天就算洁净了。若不遵行，那人就要从以色列民中被剪除。洁净的人要在第三天和第七天用水洒在不洁净的人身上（民数记19:12-13，19）。在战场上杀人或触碰被杀者的人，应当在第三天和第七天洁净自己（民数记31:19）。 
　　【6】当以色列人进入迦南地后，果树结果的头三年，其果实要视为未受割礼，不可食用（利未记19:23）。每三年末，要将当年出产的十分之一收集在城门内，供利未人、寄居者、孤儿和寡妇食用（申命记14:28-29；26:12）。每年要向耶和华守节三次，所有男丁都要在主耶和华面前露面三次（出埃及记23:14，17；申命记16:16）。约书亚告诉百姓，三天之内他们将渡过约旦河，承受那地为业（约书亚记1:11；3:2）。耶和华三次呼唤撒母耳，撒母耳在第三次回应（撒母耳记上3:8）。
　　【7】当扫罗欲杀大卫时，大卫在第三天晚上躲在田野里。约拿单对大卫说，他将次日或第三天探查他父亲的意图（撒母耳记上20:5，12）。约拿单向石头旁边射了三支箭。随后，大卫在约拿单面前俯伏在地，屈身三次（撒母耳记上20:19-20，35-36，41）。大卫从三个选项中选择一个：七年的饥荒，三个月逃避仇敌，或三天的瘟疫（撒母耳记下24:12-13）。
　　【8】大卫时代曾发生持续三年的饥荒，年复一年（撒母耳记下21:1）。以利亚三次伏在死去的孩子身上，使他复活（列王纪上17:21）。以利亚建造耶和华的坛时，吩咐人把水倒在燔祭和木柴上，如此行了三次（列王纪上18:34）。火烧灭了两次派来的五十夫长，但没有烧第三次派来的（列王纪下1:13-14）。希西家王得到的兆头是：今年吃自生的，明年吃自长的，第三年你们要耕种收割，栽植葡萄园，吃其中的果子（列王纪下19:29）。
　　【9】但以理进入自己的房子，他楼上的窗户朝着耶路撒冷敞开。他每天三次在那里屈膝祷告，感谢神（但以理书6:10，13）。但以理悲伤三个星期，不吃美味，不喝酒，也不抹膏，直到三个星期满了（但以理书10:2-3）。以赛亚赤身赤脚行走三年，作为对埃及和古实的预兆（以赛亚书20:3）。灯台两侧各伸出三个枝子，每个枝子上有三个杏花形的杯（出埃及记25:32-33）。在胸牌上，每行镶嵌三种宝石（出埃及记28:17-20）。
　　【10】在新圣殿里，门洞两旁各有三间卫房，尺寸相同。殿门廊内，门口两侧各宽三肘（以西结书40:10，21，48）。新耶路撒冷城四面各有三个门：北面三个，东面三个，南面三个，西面三个（以西结书48:31-34；启示录21:13）。类似地，彼得三次不认耶稣（马太福音26:34，69及以后）。主耶稣三次问彼得："你爱我吗？"（约翰福音21:17）。在比喻中，有个人栽了葡萄园，三次打发仆人去，最后又打发自己的儿子去（路加福音20:12；马可福音12:2，4-6）。葡萄园的工人是在第三、第六、第九和第十一小时被雇的（马太福音20:1-17）。关于那棵无花果树，因为三年不结果子就要被砍掉（路加福音13:6-7）。
　　【11】"三"和"三分之一"这两个数字具有代表性意义，在圣经中多次出现：
　　素祭要用油一欣三分之一，调和作素祭， 又用酒一欣三分之一作奠祭。（民数记15:6-7；以西结书46:14）
　　你要拿一把快刀，当作剃头刀，用这刀剃你的头发和你的胡须，用天平将须发平分。你要将三分之一在城中用火焚烧，将三分之一在城的四围用刀砍碎，将三分之一任风吹散。（以西结书5:1-2，11）
　　这全地的人，三分之二必剪除而死，三分之一仍必存留。我要使这三分之一经火，熬炼他们，如熬炼银子。（撒迦利亚书13:8-9）
　　【12】在启示录中，约翰描述了天使吹号时发生的事：
　　第一位天使吹号，就有雹子与火搀着血丢在地上；地的三分之一和树的三分之一被烧了，一切的青草也被烧了。第二位天使吹号，就有仿佛火烧着的大山扔在海中；海的三分之一变成血，海中的活物死了三分之一，船只也坏了三分之一。第三位天使吹号，就有烧着的大星，好像火把从天上落下来，落在江河的三分之一和众水的泉源上。（这星名叫“茵陈”。）众水的三分之一变为茵陈，因水变苦，就死了许多人。第四位天使吹号，日头的三分之一、月亮的三分之一、星辰的三分之一都被击打，以致日月星的三分之一黑暗了，白昼的三分之一没有光，黑夜也是这样。（启示录8:7-12）
　　【13】四位天使被释放，他们原是预备好了……要杀害人的三分之一。（启示录9:15）
　　口中所出来的火与烟并硫磺，这三样灾杀了人的三分之一。（启示录9:18）
　　龙用尾巴拖拉着天上星辰的三分之一，摔在地上。（启示录12:4）
　　然而，"三分之一"表示某种程度或部分，尚未达到完全；相比之下，"第三”和"三"则代表完整性。这种完整性对恶人来说意味着完全的惩罚，而对善人来说则意味着完全的祝福。
　　2789、"亚伯拉罕举目看见”象征从神性而来的思考和洞察，这从"眼睛"的含义可以看出，它象征理解（参2701节），因此"举目"象征着对理解的提升，也就是思考；而"看见"的含义是从神性来洞察，因为这是指主的行为。
　　2790、"远远地看见”的“地方"象征他预见的状态，这从"地方"的含义可以看出，它象征状态（参1273-1277，1376-1381，2625节）；而"远远地看见"的含义是预见。
　　2791、第五节 亚伯拉罕对他的少年人说：“你们和驴在此等候，我与这孩子往那里去，要屈身下拜，然后回到你们这里来。"
　　"亚伯拉罕对他的少年人说，你们和驴在这此等候"象征主当时与先前的理性和自然分离；"我和这孩子往那里去"象征神性的理性处于真理的状态，准备面对最严重和最深层试探之战；"这孩子"是处于这种状态的神性之理性；"要屈身下拜”象征顺服；"然后回到你们这里来"象征随后的结合。
　　2792、"亚伯拉罕对他的少年人说，你们和驴在这此等候"象征主当时与先前的理性和自然分离。这一点可以从以下几个方面得到证实：首先，"你们在此等候"表示暂时的分离；其次，"少年人"象征先前的理性（参2782节）；最后，"驴"象征自然人或自然层面（参2781节）。
　　2793、"我和这孩子往那里去"象征神性的理性处于真理的状态，准备面对最严重和最深层试探之战；"这孩子"是处于这种状态的神性之理性。我们可以从"以撒”的象征意义来理解这一点，因为以撒代表神性的理性。值得注意的是，这里没有使用"以撒"或"我的儿子"这样的称呼，而是用了"孩子"，这暗示了神性的理性处于一种特殊状态。关于这种状态的详细解释，将在接下来的内容中展开。
　　2794、"要屈身下拜”象征顺服，其含义是不言而喻的。
　　2795、"然后回到你们这里来"象征随后的结合，其含义也是不言而喻。本章讲述了主经历的最严重和最深层的试探，描述了他在这些试探中所经历的各种状态。第一个状态在第3节中描述，第二个状态在本节中，第三个状态在紧随其后的一节中，其余的状态则在后续内容中展开。
　　然而，要用通俗的方式解释这些内容并非易事，除非我们先了解许多相关知识。这些知识包括：主的神性（由亚伯拉罕代表）、主的神性之人性（由以撒代表）、理性在面对试探时的状态（这里称为"孩子"）、先前的理性和自然的特质、它们结合或分离时的状态，以及关于试探的各种细节，如外在和内在的试探，特别是主所经历的最深层和最严重的试探。
　　在这些知识尚未普及的情况下，本节的内容难以用简单的方式解释。即便描述得再详尽，对普通人来说仍可能显得晦涩难懂。相比之下，天使们因处于主的天堂之光中，对这些内容了然于胸，甚至觉得这是最崇高幸福的。
　　【2】这里需要强调的是，主在他的神性中是不可能被试探的，因为神性远远超越任何试探。但在人性方面，他是可以被试探的。这就解释了为什么在面对最严重和最深层的试探时，他首先将先前的人性（包括理性和自然的部分）与自己结合，如第3节所述，然后又与之分离，如本节所言。但他仍保留了可以被试探的部分，这就是为什么这里用"孩子"而不是"我的儿子"来称呼以撒。这表示神圣理性处于特殊状态，即在真理状态下准备面对最严重的试探争战（参2793节）。
　　神性本身和神性之人不能被试探，这一点是显而易见的。连天使都无法接近神性，更不用说引起试探的灵和地狱了。这就解释了为什么主要降世为人，穿上人性及其软弱。因为只有这样，他才能在人性方面经历试探，通过这些试探征服地狱，使万物归于秩序，并拯救已经远离至高神性的人类。
　　2796、这段内容讨论了主所经历的各种状态，这对普通人来说是难以理解的。人们通常不会反思自己状态的变化，尽管这些变化在理智（或思维）和意志（或情感）方面都是持续发生的。人们不去反思的原因是，他们认为自己的一切都是自然而然发生的，没有更高的力量在引导。
　　然而，事实上，人的一切都是由周围的灵和天使安排的。所有的状态和状态的变化都源于此，并由主引向永恒的目标，只有主能预见这些目标。通过多年的经验，我已经非常清楚地认识到这一点。我被允许知道和观察在我身边的灵和天使，以及他们引起的状态。我可以确定，所有的状态，即使是最微小的细节，都来自于此，并由主引导。
　　我还观察到，每一个状态中都包含许多不明显的其它状态。当这些状态一起出现时，看起来像是一个整体。这些状态被安排成有序的序列。对于普通人来说，这些都是由主完成的。但当主活在世上时，这些是由他自己完成的，因为他是神性的，他生命的本质存在就是耶和华。
　　【2】了解人在理智和意志方面的状态变化，它们的发生顺序，以及它们如何被主引导向善，这是天使的特质。天使的智慧如此精深，以至于他们能直接领受如此微小的细节。因此，这些关于主的状态变化在内在意义上所揭示的事物，对于天使来说是清晰可感的，因为他们处于主的天堂之光中。对于生活在简单良善中的人来说，这些内容也是有些可以理解的。
　　然而，对于生活在邪恶中的人，或是沉迷于智慧妄想的人来说，这些事物是模糊的，甚至如同不存在。尽管这些人可能认为自己比他人更有洞察力，但实际上他们已经通过许多引入黑暗的事物模糊并熄灭了自己的自然和理性之光。
　　2797、第六节 亚伯拉罕取了燔祭的柴放在他儿子以撒身上，他手里拿着火与刀，于是他们二人同行。
　　"亚伯拉罕取了燔祭的柴"象征公义的功德；"放在他的儿子以撒身上"象征与神性的理性相连；"他手里拿着火与刀"表示仁爱的良善和信仰的真理；"于是他们二人同行"象征最大程度的联合。
　　2798、"亚伯拉罕取了燔祭的柴"象征公义的功德，这一点在先前的2784节中已有详细说明，无需再作解释。"放在以撒身上"表示公义的功德与神性的理性相连。这一解释基于两点：首先，"以撒"象征主的神性之理性，这一点我们已多次提及；其次，"放在他身上"象征连接。
　　称以撒为"他的儿子"，是因为主的神性之人不仅是由耶和华所孕育，也是由耶和华所生的。主由耶和华孕育这一事实在圣经中多有记载，因此他被称为至高者的儿子、神的儿子和父的独生子。这一点在福音书中多次被提及（马太福音2:15；3:16，17；16:13-17；17:5；27:43，54；马可福音1:11；9:7，9；14:61，62；路加福音1:31，32，35；3:21，22；9:35；10:22；约翰福音1:14，18，49；3:13，16-18，5:20-27；6:69；9:34，35，38；10:35，36；20:30，31）。此外，在许多其它经文中，主也称耶和华为他的父。
　　【2】众所周知，主由童贞女马利亚所生，如同常人；但当他重生或成为神性时，他是源于内在的耶和华，即他生命的本质。神性本质与人性本质的结合是相互的，他将神性本质与人性本质结合，也将人性本质与神性本质结合。这一点在先前的多个章节中已有详细讨论（参1921，1999，2004，2005，2018，2025，2083，2508，2523，2618，2628，2632，2728，2729节）。
　　由此可见，主凭借自身的力量使自己的人性成为神性，从而成为公义。当主经历最深重的试探时，公义的功德与神性理性相连。正是凭借这功德，主进行了争战，也是这功德成为邪灵攻击的对象，直到主最终将其荣耀化。
　　这就是内在意义上所理解的"亚伯拉罕取了燔祭的木柴放在他儿子以撒身上"的含义，这也是天使在读到这些话时所领悟的。
　　2799、"他手里拿着火与刀"表示仁爱的良善和信仰的真理。这一解释基于两点：首先，"火"象征仁爱的良善（参934节）；其次，"刀"象征信仰的真理。
　　在祭祀仪式中用于献祭的"刀"象征信仰的真理，这可以从圣经中"剑"或“短剑"的含义得到印证。在某些场合，"短剑"被用来替代"小刀"，两者的含义基本相同，但有细微差别。用于献祭的"刀"特指信仰的真理，而"剑"则代表争战中的真理。
　　由于“刀”在圣经中很少出现，出于一些深奥的原因（将在后文讨论），我们可以进一步解释“剑”的含义。在内在意义上，“剑”象征争战的信仰之真理，同时也代表真理的荒废；在相反的意义上，它象征争战的伪谬和对伪谬的惩罚。
　　【2】 I. “剑”象征争战的信仰之真理，这可以从以下经文中看出：
　　大能者啊，愿你腰间佩剑，大有荣耀和威严。为真理、谦卑、公义赫然坐车前往，无不得胜；你的右手必显明可畏的事。（诗篇45:3-4）
　　这里说的是主，"剑"象征着战斗的真理。诗篇中又说：
　　愿圣民因所得的荣耀高兴，愿他们在床上欢呼！愿他们口中称赞神为高，手里有两刃的剑。（诗篇149:5-6）
　　以赛亚书中说：
　　自我出胎，耶和华就选召我；自出母腹，他就提我的名。他使我的口如利剑，又使我成为磨亮的箭。（以赛亚书49:1-2）
　　这里的"利剑"象征战斗的真理，而"磨亮的箭"则代表教义的真理（参2686，2709节）。又说：
　　亚述人必倒在剑下，并非人的剑；有剑要将他吞灭，并非人的剑。他必逃避这剑；他的少年人必成为服苦的。（以赛亚书31:8）
　　在这段经文中，"亚述"象征对神性事物的推理（参119，1186节）。"非人的剑”象征伪谬，而"他必逃避这剑"则象征争战的真理。
　　【3】撒迦利亚说书中说：
　　你们被囚而有指望的人都要转回保障。我今日说明，我必加倍赐福给你们。我拿犹大作上弦的弓；我拿以法莲为张弓的箭。锡安啊，我要激发你的众子，攻击希腊（原文是雅完）的众子，使你如勇士的剑。耶和华必显现在他们以上；他的箭必射出像闪电。（撒迦利亚书9:12-14）
　　这里的"勇士的剑"象征争战的真理。启示录中描述：
　　灯台中间有一位好像人子；……他右手拿着七星，从他口中出来一把两刃的利剑，面貌如同烈日放光。（启示录1:13，16）
　　那有两刃利剑的，说：“……我就快临到你那里，要用我口中的剑攻击他们。”（启示录2:12，16）
　　这里的"两刃的利剑"明显象征争战的真理，因此被描述为"从口中出来的剑”。
　　【4】经上还说：
　　有利剑从他口中出来，可以击杀列国。……其余的被骑白马者口中出来的剑杀了。（启示录19:15，21）
　　这里"从口中出来的剑"显然是争战的真理。"骑白马者"象征圣言，是主自己，就是成为肉身的圣言（参2760-2763节）。这就是为什么主说：
　　你们不要想我来是带来平安在地上；我来并不是带来平安，乃是剑。（马太福音10:34）
　　如今有钱囊的要拿出来，有口袋的也要这样；没有剑的要卖衣服买剑。……他们说：“主啊，请看！这里有两把剑。”耶稣说：“够了。"（路加福音22:36，38）
　　这里的"剑"无非象征真理，他们将为了这真理而参与争战，也是基于这真理而争战。何西阿书中说：
　　当那日，我必为我的民，与田野的走兽和空中的飞鸟，并地上的昆虫立约；又必在国中折断弓和剑，止息争战，使他们安然躺卧。（何西阿书2:18）
　　这里描述的是主的王国，"折断弓和剑，止息争战"象征在那里不再有关于教义和真理的争斗。约书亚书中记载：
　　约书亚举目观看，不料，有一个人手里有拔出来的剑。……他回答说：“我来是要作耶和华军队的元帅。”约书亚就俯伏在地下拜。（约书亚记5:13-14）
　　这发生在约书亚带领以色列人进入迦南地时，象征着信徒进入主的王国。"耶和华军队元帅手中拔出的剑"象征教会中用来争战的真理。
　　【6】"短剑”或"小刀”象征信仰的真理，这一点可以从它们的用途得到证实。它们不仅在祭祀中使用，还用于割礼。特别是在割礼中使用的小刀，是由燧石或火石之类的石头制成的，被称为"火石刀"。这一点在约书亚记中有明确的记载：
　　耶和华吩咐约书亚说："你制造火石刀，第二次给以色列人行割礼。"约书亚就制造了火石刀，在包皮山那里给以色列人行割礼。（约书亚记5:2-3）
　　"割礼"象征对自我之爱和世俗之爱的净化（参2039，2632节）。这种净化是通过信仰的真理实现的，因此使用石头制造的小刀（参2039，2046节）。
　　【7】II. “剑”也象征真理的荒废，这可从以下经文中看出：
　　这两样临到你，有谁怜恤你呢？荒凉和毁灭、饥荒和剑，有谁安慰你呢？你的众子发昏，在各处的街头躺卧。（以赛亚书51:19-20）
　　这里的"饥荒"象征良善的荒废，"剑"象征真理的荒凉，"在各处的街头躺卧"象征着丧失了所有真理。"街"象征真理（参2336节）。关于"荒废"的含义，可参见301-304，407，408，410，411节。同一先知书还说：
　　我要命定你们归在剑下，都必屈身被杀，因为我呼唤，你们没有答应；我说话，你们没有听从。（以赛亚书65:12）
　　【8】II. 以赛亚书还说：
　　耶和华必以火和剑审判一切肉体，耶和华所杀的很多。（以赛亚书66:16）
　　这里"耶和华所杀的"指被荒废的人。耶利米书中说：
　　导致荒废者来到旷野的一切高处，因为耶和华的剑从地这边直到地那边尽行吞灭，一切肉体没有平安。他们种的是麦子，收的是荆棘。（耶利米书12:12-13）
　　这里"耶和华的剑"明显指真理的荒废。同一卷书中还说：
　　他们向耶和华说谎，说：“并不是他，灾祸必不临到我们；剑和饥荒，我们也看不见。先知不过是一阵风，道也不在他们里面。（耶利米书5:12-13）
　　【9】同一先知书中还说：
　　我要造访他们，少年人必死在剑下，他们的儿女必因饥荒而死。（耶利米书11:22）
　　他们献燔祭和素祭，我也不悦纳。我却要用剑、饥荒、瘟疫灭绝他们。我就说：“唉！主耶和华啊，那些先知常对他们说：‘你们必不看见剑，也不遭遇饥荒。’”（耶利米书14:12-13）
　　城也因剑、饥荒、瘟疫交在攻城的迦勒底人手中。你所说的话都成就了，你也看见了。（耶利米书32:24，36）
　　我必使剑、饥荒、瘟疫临到他们，直到他们从我所赐给他们和他们列祖之地灭绝。（耶利米书24:10）
　　在这些经文中，荒废都被描述为"剑、饥荒和瘟疫"。
　　【10】"剑"象征真理的荒废，"饥荒"象征良善的荒废，"瘟疫"则象征蔓延直至毁灭。以西结书中说：
　　人子啊，拿一把利剑，把它当作理发匠的剃刀，剃你的头发和胡须，然后用天平将头发分成三份。你要在城中焚烧三分之一；在城的四周用刀砍碎三分之一；将剩下的三分之一任风吹散，我还要拔剑追赶。......三分之一必遭瘟疫而死，在你中间必因饥荒消灭；三分之一必在你四围倒在剑下；我必将三分之一分散四风，并要拔剑追赶他们。（以西结书5:1-2，12，17）
　　这段经文描述了自然真理的荒废。同书还说：
　　在外有刀剑，在内有瘟疫、饥荒。在田野的，必死于剑下；在城中的，必有饥荒、瘟疫吞灭他。（以西结书7:15）
　　【11】同一先知书还说：
　　对以色列地说，耶和华如此说:“我与你为敌，我要拔剑出鞘，从你中间将义人和恶人一并剪除。我既要从你中间剪除义人和恶人，所以我的剑要出鞘，自南至北攻击一切肉体。所有肉体就知道我耶和华已经拔剑出鞘，必不再入鞘。”......耶和华的话临到我：“人子啊，你要预言。耶和华如此说：‘有剑，有剑，是磨快擦亮的；磨快为要行杀戮，擦亮为要像闪电。’......人子啊，要预言说，主耶和华论到亚扪人和他们的凌辱，吩咐我如此说：‘有剑，有拔出来的剑，已经擦亮，为行杀戮，使他像闪电以行吞灭。人为你见虚假的异象，行欺诈的占卜。’”（以西结书21:3-5，8-10，28，29）
　　在这里，"剑"无疑象征着荒废，这从经文的内在含义中的每个细节都可以看出。
　　【12】同一书中还说：
　　巴比伦王用剑毁掉你的城楼。因他的马匹众多，尘土扬起遮蔽你。他进入你的城门，好像人进入已有破口之城。那时，你的墙垣必因骑马的和战车、辎重车的响声震动。 他的马蹄必践踏你一切的街道。（以西结书26:9-11）
　　关于"巴比伦"的含义，请参见1326节；它引起的荒废，参见1327节。大卫诗篇中说：
　　若有人不回头，神的刀必磨快，弓必上弦，预备妥当了。（诗篇7:12）
　　耶利米书中说：
　　我说：“哀哉！主耶和华啊，你真是大大地欺哄了这百姓和耶路撒冷，说：‘你们必得平安。’其实剑害及性命了。”（耶利米书4:10）
　　【13】同一先知书中说：
　　你们要传扬在埃及，宣告在密夺……自作准备，因为刀剑在你四围施行吞灭的事。（耶利米书46:14）
　　有剑临到迦勒底人和巴比伦的居民，并她的首领与智慧人。有剑临到矜夸的人，他们就成为愚昧；有剑临到她的勇士，他们就惊惶。有剑临到她的马匹、车辆，和其中杂族的人民；他们必像妇女一样。有剑临到她的宝物，就被抢夺。有干旱临到她的众水，就必干涸（耶利米书50:35-38）
　　“剑”明显是指真理的荒废，因为它说“剑临到智慧人，矜夸的人，勇士，马匹和车辆，宝物”，以及“干旱临到众水，就必干涸”。
　　【14】经上还说：
　　我们投降埃及人和亚述人，为要得粮吃饱。...奴仆辖制我们，无人救我们脱离他们的手。因为旷野的剑，我们冒着险才得粮食。（耶利米哀歌5:6，8，9）
　　他们必不归回埃及地，亚述人却要作他们的王，因他们不肯归向我。剑必临到他们的城邑，毁坏门闩，把人吞灭，都因他们随从自己的计谋。（何西阿书11:5-6）
　　我降瘟疫在你们中间，像在埃及的样子；用剑杀戮你们的少年人，使你们的马匹被掳掠。（阿摩司书4:10）
　　“在埃及的样子“是指人们用事实性知识推理神性之事时，事实性知识使人荒废；”马匹被掳掠“象征理解力被剥夺自身固有的品质。
　　【15】III. 剑在反面意义上代表着争战中的伪谬，这一点可以从大卫的话中得到证实。他说：
　　我的性命在狮子中间；我躺卧在性如烈火的世人当中。他们的牙齿是枪、箭；他们的舌头是利剑。（诗篇57:4）
　　他们口中喷出恶言，嘴里有剑，他们说：”有谁听见？"（诗篇59:7）
　　以赛亚书中说：
　　惟独你被抛弃，不得入你的坟墓，好像可憎的枝子，以被杀的人为衣，就是被剑刺透，坠落坑中石头那里的；你又像被践踏的尸首一样。以赛亚书14:19）
　　这里指的是路西弗。耶利米书中还说：
　　我责打你们的儿女是徒然的，他们不受惩治。你们自己的剑吞灭你们的先知，好像残害的狮子。这世代的人哪，你们要看明耶和华的话：我岂向以色列作旷野呢？（耶利米书2:30-31）
　　【16】耶利米书中还说：
　　你们不要往田野去，也不要行在路上，因四围有仇敌的剑和惊吓。（耶利米书6:25-26）
　　你从我手中接这杯忿怒的酒，使我所差遣你去的各国的民喝。 他们喝了就要东倒西歪，并要发狂，因我使剑临到他们中间。……你们要喝，且要喝醉，要呕吐，且要跌倒，不得再起来，都因我使剑临到你们中间。（耶利米书25:15，16，27）
　　马匹上去吧！车辆急行吧！勇士，就是手拿盾牌的古实人和弗人，并拉弓的路德族，都出去吧！那日是主——万军之耶和华报仇的日子，要向敌人报仇。剑必吞吃得饱，饮血饮足。（耶利米书46:9-10）
　　【17】以西结书中说：
　　他们必剥去你的衣服，夺取你的华美宝器，留下你赤身露体。他们也必带多人来攻击你，用石头打死你，用刀剑刺透你。（以西结书16:39-40）
　　这里说的是耶路撒冷的可憎之事。撒迦利亚书中说：
　　无用的牧人丢弃羊群有祸了！剑必临到他的膀臂和右眼上。他的膀臂必全然枯干，他的右眼也必昏暗失明。（撒迦利亚书11:17）
　　何西阿书中说：
　　他们图谋恶事抗拒我；他们的首领必因舌头的狂傲倒在剑下；这在埃及地必作人的讥笑。（何西阿书7:15-16）
　　【18】路加福音中记载：
　　因为将有大灾难降在这地方，也有震怒临到这百姓。他们要倒在剑下，又被掳到各国去。耶路撒冷要被外邦人践踏。（路加福音21:23-24）
　　这里主说的是世代的终结，表面上是说犹太人将被分散，耶路撒冷将被毁灭；但在更深层的意义上，是指教会的最后状态。"倒在剑下"象征不再有真理，只剩伪谬；"各国"象征各种邪恶，人们将被掳到其中；"外邦人"象征邪恶；"耶路撒冷"代表教会，它将遭受践踏。
　　【19】IV. 剑也象征对伪谬的惩罚，这在以赛亚书中可以看到：
　　到那日，耶和华必用他刚硬巨大有力的剑刑罚鳄鱼，就是那快行的蛇；刑罚鳄鱼，就是那曲行的蛇，并杀海中的大鱼。（以赛亚书27:1）
　　这里指的是那些试图通过感官和知识推理来理解信仰奥秘的人；"刚硬巨大有力的剑"象征对由此产生的伪谬的惩罚。
　　【20】在圣经中，当我们读到"被剑杀死和献祭"的描述时，特别是那些“从男到女，从老到少，连同牛羊驴"都被杀的场景，其深层含义是指对伪谬的惩罚和谴责（约书亚记6:21；8:24，25；10:28，30，37，39；11:10-12，14；13:22；19:47；士师记1:8，25；4:15，16；18:27；20:37；撒母耳记上15:8，11；列王纪下10:25；以及其它地方）。因此有命令说，崇拜其他神的城应当被剑攻击，献为祭品，用火焚烧，使之成为永远的废墟（申命记13:12-18）。在这里，"剑”象征着对伪谬的惩罚，而"火"则代表对邪恶的惩罚。
　　民数记中记载，耶和华的使者手持出鞘的剑，站在路上阻挡巴兰（民数记22:31）。这个画面象征着真理阻挡巴兰所持的伪谬。最终，巴兰也因此"被剑杀死"（民数记31:8）。
　　【21】"剑"在其本质意义上象征争战的真理，而在相反意义上则象征争战的伪谬，以及真理的荒废和对伪谬的惩罚。这种象征源于来生的景象：在那里，当有人说出明知是伪谬的话时，会立即有如短剑般的东西落在他头上，令他恐惧。此外，争战的真理常被描绘成锋利如剑的东西。没有良善的真理就是如此锋利，但当真理与良善结合时，就会变得圆润柔和。正因如此，每当圣经中提到刀、枪或剑时，天使们就会联想到争战的真理。
　　【22】值得注意的是，圣经中很少提到"刀"这个词。这是因为在来生有一些被称为"持刀者"的邪灵，在他们身边出现悬挂的小刀，原因是他们具有如此野蛮的本性，以至于他们想要用小刀割断每个人的喉咙。正因如此，圣经中不提及小刀，而是使用短剑和剑。
　　【23】古人知道剑、枪和刀象征真理，这一传统也传到了外邦人那里。因此，在一些祭祀仪式中，人们会用剑、枪和刀刺伤自己直到流血。例如，列王纪上记载了巴力的祭司们如何大声呼喊，并按照他们的规矩自割、自刺，直到身体流血（列王纪上18:28）。
　　在圣经中，所有战争武器都代表灵性争战的事物，每种武器都有其特殊的含义。关于这一点，可以参考2686号解释。
　　2800、"于是他们二人同行"象征最大程度的联合，其含义不言自明。
　　2801、第七节 以撒对他父亲亚伯拉罕说话，说：“我父哪！”他说：“我儿，我在这里。”他说：“看哪，火与柴！燔祭的羊羔在哪里呢？”
　　“以撒对他父亲亚伯拉罕讲话，说：‘我的父亲！’他说：‘我儿，我在这里。’”这段对话象征在主里面发生的、源于爱的交流，这种交流是在神性真理与神性良善之间进行的；其中，"儿子"象征神性真理，而"父亲"则象征神性良善。“他说：‘看哪，火与柴！燔祭的羊羔在哪里呢？’”象征那些将被圣化的"人类"在哪里？
　　2802、“以撒对他父亲亚伯拉罕说话，说：‘我的父亲！’他说：‘我儿，我在这里。’”这段对话象征在主里面发生的、源于爱的交流，这种交流是在神性真理与神性良善之间进行的。这可从"以撒"象征神性真理，"亚伯拉罕"象征神性良善的含义中看出，这些将在后文详述。还可从对话中流露的情感可以看出，这是源于双方之爱的交流，实际上是主与他的父之间的对话。
　　这段经文中蕴含着许多超越人类理解能力的奥秘。例如，"说"这个词在本节中出现了四次，这在圣经中通常用来标志新内容的开始（参2061，2238，2260节）。此外，这些话语充满爱意，当这些话语进入处于最内层意义的属天天使的理智时，他们会由此形成最属天的观念。这是因为属天的天使从圣经中的情感形成他们的观念之光，而属灵的天使则从词语和事物的含义形成观念（参2157，2275节）。
　　因此，从这四个不同的句子和爱的情感中，天使们能够形成人类无法理解也无法用语言表达的观念，这些观念数量丰富，变化无穷。这就展示了圣经在其内在意义上的深奥性，即使在字面上看起来像这节经文一样简单。
　　2803、"儿子"象征神性真理，而"父亲"则象征神性良善，这可以从"儿子"象征真理的含义中看出（参见489，491，533，1147，2623节），而"父亲"则象征良善。真理的概念和诞生都源于良善，真理不可能从良善以外的任何地方产生和存在，这一点已多次阐明。
　　在这里，"儿子"象征神性真理，"父亲"象征神性良善，因为神性与人性的结合，以及人性与神性的结合，就是神性良善与真理的结合。这种结合产生了天堂的婚姻。在耶和华或主里面只有无限，由于他的无限性，我们只能理解他是一切良善和真理的存在和显现，或者说是良善本身和真理本身。良善本身是父，真理本身是子。
　　由于存在着神性的结合，即良善与真理、真理与良善的结合，所以父在子里，子在父里。正如主在福音书中多次教导的：
　　耶稣对腓力说：“我在父里面，父在我里面，你不信吗？……你们当信我，我在父里面，父在我里面。”（约翰福音14:10-11）
　　耶稣对犹太人说：“你们纵然不信我，也当信这些事，叫你们又知道又明白父在我里面，我也在父里面。”（约翰福音10:36-38）
　　我为他们祈求……凡是我的，都是你的……使他们都合而为一。正如你父在我里面，我在你里面。（约翰福音17:9-10，21）
　　如今人子得了荣耀，神在人子身上也得了荣耀。神既在人子身上得了荣耀，也要在自己身上荣耀人子……父啊，愿你荣耀你的儿子，使儿子也荣耀你。（约翰福音13:31-32，17:1）
　　【2】由此可见，主的神性与人性的结合是相互的、交替的或互惠的，被称为神性的婚姻，天堂的婚姻就是从这里衍生出来的，这就是主在天国的王国。关于这一点，经上还说：
　　到那日，你们就知道我在父里面，你们在我里面，我也在你们里面。（约翰福音14:20）
　　我为这些人祈求，使他们都合而为一。正如你父在我里面，我在你里面，使他们也在我们里面……我在他们里面，你在我里面……使你所爱我的爱在他们里面，我也在他们里面。（约翰福音17:20-23，26）
　　【3】这种天堂的婚姻是良善与真理、真理与良善的结合（参2508，2618，2728，2729及后续章节）。神性良善离不开神性真理，神性真理也离不开神性良善，它们相互存在于对方之中。因此，神性的婚姻从永恒就存在，也就是说，子在父里面，父在子里面；正如主自己所教导的：
　　父啊，现在求你使我同你享荣耀，就是未有世界以先，我同你所有的荣耀。（约翰福音17:5，24）
　　【4】从永恒就诞生的神性之人也在时间中诞生，而在时间中诞生的和被荣耀的，是同一个。因此主多次说他要去到差遣他的父那里，也就是说，他要回到父那里。正如约翰福音所说：
　　太初有道（道就是神性真理本身），道与神同在，神就是道。这道太初与 神同在。万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。……道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典有真理。我们也见过他的荣光，正是父独生子的荣光。（约翰福音1:1-3，14）
　　这一切深奥的真理也可在约翰福音3章13节和6章62节中找到进一步的阐释。
　　2804、“他说：’看哪，火与柴！‘”象征爱与公义的在场。这一含义可以从以下解释中得到证实：在这里，"火"象征着爱，正如在934节中所解释的；而"燔祭的木头"则象征着公义的功德，这一点在2784节中有所阐述。
　　2805、“燔祭的羊羔在哪里呢？’”象征那些将被圣化的"人类"在哪里？这一含义可以从献祭，特别是燔祭的象征意义中得到理解。燔祭和祭祀代表着内在的崇拜（参922，923节）。这些祭祀通常使用羊或牛，具体可能是羔羊、绵羊、山羊、小山羊、公羊、公山羊，或者公牛、小公牛、牛犊。这些不同的动物象征着各种属天和属灵的事物（参922，1823，2180节），通过这些祭祀，人们得以圣化（参2776节）。
　　因此，以撒问"燔祭的羊羔在哪里？"实际上是在问"那些将被圣化的人在哪里？"这一点在接下来的内容中变得更加明显，在那里亚伯拉罕说"神将为自己看见作燔祭的羊羔"（创世记22:8），这表示神性之人将预备那些将被圣化的人。后来，他们看到"一只公绵羊，两角被扣住在纠缠中"，并将其献为燔祭（创世记22:13），这象征着属于主的属灵教会的那些人。这一主题在第14-17节中得到进一步的解释。
　　2806、第八节 亚伯拉罕说："我儿，神将为自己看见作燔祭的羊羔。"于是二人同行。
　　"亚伯拉罕说：’我儿，神将为自己看见作燔祭的羊羔‘"，这句话象征性回答：神性之人将提供那些将要被圣化的人；"二人同行"象征尽可能更紧密的联合。
　　2807、"亚伯拉罕说：’我儿，神将为自己看见作燔祭的羊羔‘"，这句话象征性回答：神性之人将提供那些将要被圣化的人。这个含义源于"为自己看见"一词在描述神时的特殊意义，即预见和提供。"看见"在较浅的内在意义上是理解（参2150，2325节），在更深的内在意义上是有信仰（参897，2325），而在最高的意义上则是预见和提供。"作为燔祭的羊羔"则象征那些从人类中被圣化的人（参2805节），这里特指属灵的人。
　　不同种类的祭牲代表不同的含义。羔羊、绵羊、山羊、公羊、公牛、小牛以及鸽子和斑鸠的幼鸟，每一种都有其特定的象征意义。这可以从圣经中对每日、节日、赎罪、洁净和就职等不同场合所规定的具体祭牲种类看出。
　　【2】古教会和后来的犹太教会中的所有仪式和外在崇拜都代表了主，尤其是燔祭和祭祀，因为这些是希伯来民族崇拜的核心。这些仪式不仅代表主，也代表了人里面属于主的特质，即仁爱的属天之物和信仰的属灵之物，因此也代表了具有或应该具有这些特质的人。所以，这里的"羊羔"象征属灵的人，即那些属于主的属灵教会的人。
　　"神将为自己看见作燔祭的羊羔"象征神性之人将会提供，这可以从使用"神”而不是"耶和华"这个词看出。在本章中，当两者都被提及时，"耶和华"理解为父，"神"理解为子，即神性之人。这里特别提到神性之人，是因为讨论的是属灵的人，他们的救赎来自神性之人。
　　2808、"二人同行"象征尽可能更紧密的联合，其含义不言自明。在这里，之所以强调更加紧密的结合，是因为这个概念被重复提及。详细解释可参见第2800节。
　　2809、第九节 他们到了神对他说的地方，亚伯拉罕在那里筑了一座祭坛，把柴摆好，绑了他的儿子以撒，把他放在祭坛的柴上。
　　"他们来到神对他说的地方"象征当时根据神性真理的直接领受而处的状态；"亚伯拉罕在那里筑了一座祭坛"象征主的神性之人的预备；"摆好柴"象征与之相连的公义；"绑了他的儿子以撒"象征神性之理性在真理方面将要承受终极试探的状态；"把他放在祭坛上的柴上"象征在具有公义的神性之人中。
　　2810、"他们来到神对他说的地方"象征当时根据神性真理的直接领受而处的状态。这一解释基于以下几点：
　　首先，"地方"象征状态（参2786节）。其次，在圣经的历史部分，"说"通常象征直接领受，这一点我们之前多次提到过。在这里，"神说"特指从神性真理中获得的直接领受，因为使用的是"神"这个词，而不是"耶和华"（参2586，2807节）。
　　2811、"亚伯拉罕在那里筑了一座祭坛"象征主的神性之人的预备.这一含义可以从”祭坛”和”筑坛”（建造祭坛）的象征意义中得出。祭坛代表了所有形式的敬拜，因为它是代表性教会中敬拜的核心物件（参921节）。而且，由于祭坛代表了所有形式的敬拜，它也象征着主的神性之人，因为主的神性之人是一切敬拜和教义的本质，甚至可以说，它就是敬拜和教义本身。这一点也可以从圣餐中得到印证，圣餐取代了祭坛或全燔祭和祭祀（参2165，2187，2343，2359节）。圣餐是外在敬拜的核心，因为在其中赐予的正是主的神性之人。“筑坛”象征着神性之人的预备，这一点不言自明，无需进一步解释。本节经文讨论的是主的神性之人在承受终极试探之前的最后预备，这通过“亚伯拉罕把柴摆好，绑了他的儿子以撒，把他放在祭坛的柴上”这一描述来体现。
　　2812、“摆好柴"象征与神性之人相连的公义。这一含义源于燔祭用的木柴所代表的公义之功德（参2784，2798节）。在祭坛上摆好柴则代表将这公义与神性之人相连。当公义的功德存在于其中，并且基于真理而确信它属于他时，这公义的功德就被连接上了。
　　2813、"绑了他的儿子以撒"象征神性之理性在真理方面将要承受终极试探的状态，这一含义可以从”绑“和”他的儿子以撒“这些词中推断出来。”绑“象征进入承受最严重试探的状态，这可以理解为处于试探状态的人就像被束缚一样。”儿子以撒“象征主的神性之理性，这里特指在真理方面（参2802，2803节）。
　　所有真正的理性都由良善和真理组成。主的神性之理性在良善的方面是不会受苦或经历试探的，因为没有任何引起试探的灵能接近神性良善，它超越了所有试探的企图。但神性真理是可以受到试探的，因为谬见，尤其是伪谬，会攻击它，从而试探它。这是因为人们可以对神性真理形成某种概念，但对神性良善则难以理解，只有那些具有直接领受能力的属天天使才能理解。
　　当主来到世上时，神性真理不再被人们认可，因此主就是从这方面经历并承受了试探。在主里面，神性真理被称为”人子“，而神性良善被称为”神子“。主多次提到人子将要受苦，但从未说神子会受苦。
　　关于”人子“（即神性真理）将要受苦的预言，在福音书中有多处记载：
　　看哪，我们上耶路撒冷去，人子将要被交给祭司长和文士，他们要定他死罪，又交给外邦人，将他戏弄，鞭打，钉在十字架上。（马太福音20:18，19）
　　看哪，时候到了，人子被交在罪人手里了。（马太福音26:45）
　　人子必须受许多的苦，被长老、祭司长和文士弃绝，并且被杀，过三天复活。（马可福音8:31）
　　他要受许多的苦被人轻慢……人子将要被交在人手里，他们要杀害他；被杀以后，过三天他要复活。（马可福音9:12，31）
　　看哪，我们上耶路撒冷去，人子将要被交给祭司长和文士，他们要定他死罪，又交给外邦人。他们要戏弄他，向他吐唾沫，鞭打他，杀害他。过了三天，他要复活。（马可福音10:33，34）
　　时候到了，看哪，人子被卖在罪人手里。（马可福音14:41）
　　人子必须受许多的苦，被长老、祭司长和文士弃绝，并且被杀，第三日复活。（路加福音9:22，44）
　　我们上耶路撒冷去，先知所写的一切事都要成就在人子身上。他将被交给外邦人，他们要戏弄他，凌辱他，向他吐唾沫，鞭打他，杀害他；第三日他要复活。（路加福音18:31-33）
　　你们要记念他还在加利利的时候怎样告诉你们，说，人子必须被交在罪人手里，钉在十字架上，第三日复活。（路加福音24:6，7）
　　【2】在所有这些经文中，"人子"指的是主在神性真理方面，或者在内在意义上的圣经。这神性真理将被祭司长和文士所弃绝，受到侮辱、鞭打、被吐唾沫，并被钉十字架。这一点可以从犹太人的行为中清楚地看出：他们将一切都按字面意义应用到自己身上，不愿意了解圣经的灵性意义和天堂的事。他们相信弥赛亚来临是为了使他们的国超越地上所有的国，这种信念一直持续到今天。
　　由此可见，被他们弃绝、侮辱、鞭打和钉十字架的正是神性真理。无论我们说神性真理，还是说主在神性真理方面，意思都是一样的，因为主就是真理本身，就像他是圣经本身一样（参2011，2016，2533节）。
　　【3】主在第三天复活还蕴含着一层深意：神性真理，或者说圣经的内在意义——就像古教会所理解的那样——将在世代结束时（也被称为"第三天"）重新焕发生机（参1825，2788节）。这正是经上所说，人子（即神性真理）将在那时显现的原因（马太福音24:30，37，39，44；马可福音13:26；路加福音17:22，24-26，30；21:27，36）。
　　【4】人子就是主在神性真理方面，这不仅可以从上述经文中看出，还可以从以下经文中得到证实：
　　那撒好种的就是人子，田地就是世界；……在世代的终结，人子要差遣使者，把一切叫人跌倒的，从他国里挑出来。（马太福音13:37-38，40-41）
　　这里，"好种"指的是真理，"世界"指的是世人，"撒种的"是人子，"叫人跌倒的"是伪谬。
　　众人回答说：“我们听见律法上有话说，基督是永存的，你怎么说‘人子必须被举起来’呢？这人子是谁呢？”耶稣对他们说：“光在你们中间还有不多的时候，应当趁着有光行走，免得黑暗临到你们；那在黑暗里行走的，不知道往何处去。你们应当趁着有光，信从这光，使你们成为光明之子。"（约翰福音12:34-36）
　　当人们问及人子是谁时，耶稣用"光"来回答，这光就是真理，他自己就是他们应当相信的光或真理。关于从主而来的光，也就是神性真理，请参见1053，1521，1529-1531，1619-1632节。
　　【5】然而，神子，或者说主在神性之人的良善方面，是不能被试探的。这一点可以从主对试探者的回答中看出。在福音书中记载，试探者说：
　　你若是神的儿子，可以跳下去，因为经上记着说：“主要为你吩咐他的使者用手托着你，免得你的脚碰在石头上。"耶稣回答说："经上又记着说：'不可试探主你的神。'"（马太福音4:6、7；路加福音4:9-12）
　　2814、"把他放在祭坛上的柴上"象征在具有公义的神性之人中。这可以从"祭坛"的含义中看出，它代表主的神性之人（参2811节）；而"燔祭的柴"则象征公义的功德（参2784，2798，2812节）。
　　在主的神性之人中经历试探的神性真理，并非是神性真理本身，因为后者超越一切试探。前者更像是天使所具有的理性真理，包含真理的表象，这就是在得荣耀之前被称为"人子"的。然而，在主的神性之人得荣耀之后的神性真理是超越一切表象的，它远远超出任何人甚至天使的理解和领悟能力，因此绝不会遭受任何试探。这种真理在天堂中显现为从主而来的光。
　　关于这种神性真理，或说得荣耀的人子，约翰福音记载了耶稣的话：
　　如今人子得了荣耀，神在人子身上也得了荣耀。神既在人子身上得了荣耀，也要在自己身上荣耀人子，并且要快快地荣耀他。（约翰福音13:31-32）
　　为了更清晰地理解这个极其深奥的概念，我们可以这样区分：将主里面能够受试探并经历试探的真理称为"主的神性之人中的神性真理"，而将不能受试探或不经历任何试探的真理（因为它已经得荣耀）称为"主的人性之神中的神性真理"。这种区分在前文中已多次提及。
　　2815、第十节 亚伯拉罕就伸手拿刀，要杀他的儿子。
　　"亚伯拉罕伸手"象征试探到力量的极限；“拿刀”象征关于真理；"要杀他的儿子"象征直到纯粹人性中的一切都死去。
　　2816、"亚伯拉罕伸手"象征试探到力量的极限，这从上下文可以看出。这里描述的是主所经历的最严重、最深层的试探。前文讲述了神性之人如何准备接受并承受这些试探，而这里则描述了具体行动，即字面意义上的"亚伯拉罕伸手"。“手”象征力量（参878节），在这里指的是力量的极限，因为除了实际行动之外，没有任何缺失。
　　从内在含义来看，这表示主的神性引导其人性经历最严重的试探。这里的"亚伯拉罕"指的是主的神性，而试探达到了力量的极限。这意味着主允许自己经受试探，目的是要驱除一切纯粹人性的东西，直到只剩下神性。主允许自己经受试探，甚至包括最后的十字架试探，这一点可以从主自己的话语中得到证实：
　　从此，耶稣才指示门徒，他必须……受……许多的苦，并且被杀。彼得就拉着他，劝他说：“主啊，万不可如此！这事必不临到你身上。” 耶稣转过来，对彼得说：“撒但，退我后边去吧！你是绊我脚的；因为你不体贴神的意思，只体贴人的意思。” （马太福音16:21-23 和合本)
　　没有人夺我的命，是我自己舍的。我有权柄舍了，也有权柄取回来。（约翰福音10:18）
　　基督这样受害，又进入他的荣耀，岂不是应当的吗？（路加福音24:26）
　　2817、"拿刀"象征关于真理，这一点可以从"刀"代表信仰真理的含义中得到证实（参2799节）。此外，我们在2813和2814节中也可以看到，主所经历的试探实际上是关乎神性真理的。
　　2818、"要杀他的儿子"象征直到纯粹人性中的一切都死去。从这些话的深层含义可以看出，它们代表了主所经历的最严重、最深层的试探，其中最后一个是十字架上的受难，在那里，纯粹的人性也随之消逝。这不能用"亚伯拉罕的儿子"或“以撒”来代表，因为献祭儿子是可憎的。但是，这个意象尽可能地被表现出来，即到了准备行动的程度，而非实际执行。因此，"亚伯拉罕拿刀要杀他的儿子"这句话，实际上意味着所有纯粹的人性都将消亡。
　　主将降临世间并经历死亡，这一预言从上古时代就已为人所知。这一点可以从外邦人中普遍存在的献祭子女的习俗中得到证实。他们相信这样做可以赎罪并讨神喜悦。如果不是从古人那里得知神的儿子将要降临，并且如他们所信的那样成为祭品，他们不会将这种可怕的习俗视为最虔诚的行为。雅各的后裔曾倾向于这种可憎的行为，亚伯拉罕也不例外。这是因为人只会被自己所倾向的事物所试探。先知书中记载了雅各后裔的这种倾向。为了防止他们真正陷入这种可憎的行为，神允许他们建立燔祭和祭祀制度（参922，1128，1241，1343，2180节）。
　　2819、关于主所经历的试探，可以分为外在和内在两大类。内在的试探通常更为严重。最深层的试探在经上有所描述（马太福音26:37-39，42，44； 27:46； 马可福音14:33-36； 15:34； 路加福音22:42-44）。
　　之前我们讨论过主的试探，整理如下：
　　主最初是从表面看似良善和真实的事物中开始战斗的（参1661节）。他出于对全人类的神性之爱，与自我之爱和世俗之爱作斗争（参1690，1691，1789，1812，1813，1820节）。只有主能够凭借神性之爱进行战斗（参1812，1813节）。所有的邪恶势力都与主的爱对抗，而主的爱是为了拯救全人类（参1820节）。主承受了最严重的试探（参1663，1668，1787节）。通过这些试探和胜利，主凭借自身的力量成为公义（参1813，2025节）。这些试探和胜利也使主的人性本质与神性本质得以结合（参1737，1813，1921，2025，2026节）。
　　关于试探的一般性质，我们可以总结如下（参59，63，227，847节）：试探本质上是一场善恶、真伪之间的权力斗争（参1923节）。试探中会
　　出现愤怒和各种复杂的情感（参1917节）。试探可以分为属天的、属灵的和自然的三种（参847节）。在试探中，邪灵会攻击那些属于爱的东西，也就是人的生命（参847，1820节）。试探的效果（1692，1717，1740节）。试探的目的是驯服人的肉体（参857节）。在重生的人身上，恶与伪通过试探被驯服，但不是被消除（参868节）。真理首先投入战斗（参1685节）。人们会凭借通过知识获得的良善和真理来战斗，尽管这些本身并不是良善和真理（参1661节）。邪灵激起人内心的恶与伪，由此产生试探（参741，751，761节）。在经历试探时，人可能会感到主的远离，但实际上，主此时更加亲近（参840节）。人绝不能靠自己承受试探的战斗，因为这是与所有地狱作战（参1692节）。只有主在人里面战斗（参1661，1692节）。通过试探，邪灵会失去在人身上行恶和灌输伪谬的能力（参1695，1717节）。试探发生在有良心的人身上，对于拥有直接领受的人，试探可能更加激烈（参1668节）。如今很少有试探，但有其它来源的焦虑（参762节）。灵性上的“死人”无法承受试探的战斗（参270节）。试探常常伴随着对结果的绝望感（参1787，1820节）；试探之后会出现动摇（参848，857节）。善良的人通过试探明白他们只有邪恶，一切事情都是出于怜悯（参2334节）。通过试探，良善与真理更紧密地结合（参272节）。如果人在经历试探时失败，或者认为自己通过承受试探而获得了功德，那么他们就不会因为经历这些试探而得救。（参273节）。在每次试探中都存在选择的自由，而且这种自由比平常更加强烈（参1937节）。
　　2820、第十一节 耶和华的使者从天上呼叫他说：“亚伯拉罕！亚伯拉罕！”他说：“我在这里。”
　　"耶和华的使者从天上呼叫他"象征那时来自神性本身的安慰；"说：‘亚伯拉罕！亚伯拉罕！’他说：‘我在这里’"这句话象征在经历试探后，在理性的神性良善中直接领受到的安慰。
　　2821、"耶和华的使者从天上呼叫他"象征那时来自神性本身的安慰。这一点可以从以下几个方面得到证实：首先，"从天上呼叫"的含义就是安慰，这在上下文中清晰可见；其次，"耶和华的使者（或天使）"这一表述也有特殊含义。在圣经中，当提到天使时，通常是指主的某些特质，具体指什么则需要根据上下文来理解(参1925节)。在这里，它指的是神性本身。我们可以找到类似的例子：当主在客西马尼园承受最严峻的试探时，有一位天使从天上向他显现，给他力量（路加福音22:43）；"从天上”来的“天使"在内在意义上也理解为在主里面的神性。
　　2822、"说：‘亚伯拉罕！亚伯拉罕！’他说：‘我在这里’"这句话象征在经历试探后，在理性的神性良善中直接领受到的安慰。我们可以从圣经历史记载中"说"这个词的含义来理解这一点。如前所述，"说"在这里象征直接领受，特别是在理性的神性良善中的直接领受，因为这里的"亚伯拉罕"象征主的理性或人性中的神性良善。
　　关于什么是理性的神性良善中的直接领受，这是一个难以用人类能理解的方式来解释的概念。要真正理解这一点，我们需要先对主的神性之人有一个全面的认识。如果没有这样的基础，任何解释都可能落入空洞或模糊的概念中，甚至可能歪曲真理或导致理解上的不协调。
　　这节经文描述的是主经历试探后的第一个状态，即安慰的状态。值得注意的是，这里使用了"耶和华"而不是"神"这个称呼。通常，当谈到真理时使用"神"，而当谈到带来安慰的良善时则使用"耶和华"（参2769节）。试探之后的所有安慰都源于良善，因为所有喜乐都来自良善，然后从良善传递到真理。
　　因此，这里的"亚伯拉罕"象征着理性的神性良善，这种用法在圣经其它地方也很常见，尤其是当"耶和华"在同一节中被提及时。
　　2823、第十二节 他说：“你不可把你的手伸向这孩子，不要对他做任何事，因为现在我知道你是敬畏神的，你没有将你的儿子，那独一的，留下不给我。”
　　"他说，不要伸手害这孩子"象征不再允许对理性的神性真理进行试探；"不要对他做什么"象征着释放；"因为现在我知道你是敬畏神的"象征着通过神性之爱实现的荣耀化；"你没有将你的儿子，那独一的，留下不给我"象征通过最后的试探，人性与神性的结合。
　　2824、"他说，不要伸手害这孩子"象征不再允许对理性的神性真理进行试探。这一解释基于以下几点：首先，"伸手"在此处象征着将试探推至极限的行为。这一点在先前的2816节中已有详细讨论。其次，"孩子"或在这里特指的"以撒"，象征着理性中的神性真理。这个神性真理曾经历了试探，这一观点在2803，2813，2814和2817节中都有阐述。
　　2825、"不要对他做什么"象征着释放，不需要解释就可以明白，因为当说不要对他做任何事时，就是说行为将被中止，因此他将被释放。
　　2826、"因为现在我知道你是敬畏神的"象征着通过神性之爱实现的荣耀化。这一解释基于以下几点：
　　首先，当"知道"这个词用于描述主的神性时，它实际上意味着合一或荣耀化。这种合一是通过人性经历试探而与神性结合实现的（参1737，1813节）。
　　其次，"敬畏神"或"神的敬畏"在这里特指神性之爱。值得注意的是，这里使用"敬畏神"而非"敬畏耶和华"，因为这里讨论的是主的神性理性中的真理。在圣经中，当涉及真理时使用"神"，而涉及良善时则用"耶和华"（参2586，2769，2822节）。
　　主通过神性之爱将人性本质与神性合一，或者说将神性与人性合一，从而实现了自身的荣耀化（参1812，1813，2253节）。
　　在圣经的内在意义中，"敬畏神"有着丰富的含义。它通常指代敬拜，但这种敬拜可以有不同的形式：对于未重生者，它是出于敬畏的敬拜；对于重生的属灵之人，它是出于信仰之良善的敬拜；对于重生的属天之人，它是出于仁爱之良善的敬拜。
　　【2】"敬畏神"这一概念在圣经中通常指的是敬拜。在列王纪下中，我们看到了一个鲜明的例子：
　　以色列人……敬畏别神，随从外邦人的风俗……安置在撒玛利亚的外邦人……不敬畏耶和华，所以耶和华叫狮子进入他们中间……有一个从撒玛利亚掳去的祭司回来，住在伯特利，指教他们如何敬畏耶和华……耶和华曾与以色列人立约，吩咐他们说：“不可敬畏别神，不可跪拜侍奉他，不可事奉它们，也不可向他献祭。你们当敬畏，跪拜，向他献祭，"（列王纪下17:7-8，24-25，28，32-33，35-37，41节）
　　这里，"敬畏"明显等同于"敬拜"。以赛亚书中说：
　　因为这百姓亲近我，用嘴唇尊敬我，心却远离我；他们敬畏我，不过是领受人的吩咐。（以赛亚书29:13）
　　这里"他们敬畏我"是指一般的敬拜，因为说这敬畏是人所教导的命令。路加福音中还说：
　　某城里有一个官，不敬畏神，也不尊重人。（路加福音18:2）
　　"不敬畏神"是指不敬拜神。
　　【3】在描述未重生者时，"敬畏神"常常表现为出于恐惧的敬拜。这种理解可以从以下几个经文中得到印证：
　　百姓对摩西说，"求你和我们说话，我们必听；不要神和我们说话，恐怕我们死亡。"摩西对百姓说："神降临是要试验你们，叫你们时常敬畏他，不至犯罪。"（出埃及记20:19-20）
　　现在这大火将要烧灭我们，我们何必冒死呢？若再听见耶和华－我们 神的声音就必死亡。……求你近前去，听耶和华－我们 神所要说的一切话，将他对你说的话都传给我们，我们就听从遵行。耶和华对摩西说："惟愿他们存这样的心敬畏我，常遵守我的一切诫命。" （申命记5:25，27，29）
　　那里"时常敬畏他，不至犯罪"和"存这样的心敬畏我，常遵守我的一切诫命”对他们来说象征着出于恐惧的敬拜，因为那些只有外在敬拜而没有内在敬拜的人，是通过恐惧而被引导去遵守律法和服从。然而，真正的内在敬拜或圣洁的敬畏，需要人们生活在善中，理解内在的含义，并且有信仰。申命记进一步阐述了这一点：
　　这书上所写律法的一切话是叫你敬畏耶和华你神可荣可畏的名。你若不谨守遵行，耶和华就必将奇灾，就是至大至长的灾，至重至久的病，加在你和你后裔的身上。也必使你所惧怕、埃及人的病都临到你，贴在你身上。（申命记28:58-60）
　　"敬畏耶和华你神可荣可畏的名"这一表述也是出于恐惧的敬拜。为了使人产生这种敬畏之心，圣经中将一切恶事乃至咒诅都归于耶和华（参592，2335，2395，2447节）。耶利米书中还说：
　　你自己的恶必惩治你；你背道的事必责备你。由此可知可见，你离弃耶和华你的神，不存敬畏我的心，乃为恶事，为苦事。（耶利米书2:19）
　　路加福音中还说：
　　我的朋友，我对你们说，那杀身体以后不能再做什么的，不要敬畏（或怕，下同）他们。我要指示你们当敬畏的是谁：当敬畏那杀了以后又有权柄丢在地狱里的。我实在告诉你们，正要敬畏他。（路加福音12:4-5 ；马太福音10:28）
　　"敬畏神"包含了出于某种恐惧的敬拜，如上所述，恐惧驱使他们服从。
　　【4】当论及重生的属灵之人时，“敬畏神”或“敬畏耶和华”象征出于信仰之良善的敬拜，这从以下经文中可以看出：
　　王要将这律法书抄录一本，存在他那里，要平生诵读，好学习敬畏耶和华他的神，谨守遵行这律法书上的一切言语和这些律例。（申命记17:18，19）
　　"王"在内在意义上是指信仰的真理，因为王权代表主的属灵王国（参1672，1728，2015，2069节），因此"敬畏耶和华他的神"是指出于信仰的真理敬拜他，这与仁义的良善不可分离，通过"谨守这律法书上的一切言语和这些律例"来描述。在撒母耳书中：
　　看哪，耶和华已经为你们立王。你们若敬畏耶和华，侍奉他，听从他的话……你们和治理你们的王也都顺从耶和华-你们的神就好了。（撒母耳记上12:13，14）
　　这里的"敬畏耶和华"在内在意义上也是指出于信仰的良善和真理而敬拜，如前所述，因为这里谈到王或王权。
　　【5】约书亚记中：
　　现在你们要敬畏耶和华，诚心实意地事奉他，将你们列祖在大河那边和在埃及所侍奉的神除掉。（约书亚记24:14）
　　这里"敬畏耶和华"也是指出于属灵之人的良善和真理进行敬拜，“诚心"是指信仰的良善（参612节），"实意"是指信仰的真理。耶利米书中说：
　　他们要作我的人民，我要作他们的神。我要使他们彼此同心同道，好叫他们永远敬畏我，使他们和他们后世的子孙得福乐，又要与他们立永远的约，必随着他们施恩，并不离开他们，且使他们有敬畏我的心不离开我。（耶利米书32:38-40）
　　这里"敬畏神"是指出于信仰的良善和真理而敬拜，因为说到"人民"和"神"——"人民"是指那些有信仰之真理的人（参1259，1260节），"神"是在谈到真理时使用的（参2586，2769，2807节）。以赛亚书中还说：
　　所以，刚强的民必荣耀你；强暴之国的城必敬畏你。（以赛亚书25:3）
　　这里"敬畏你"也是指出于属灵真理的敬拜，因为这里说的是"民"和"城"，其中的“城"是指教义的真理（参402，2268，2449，2451节）
　　【6】诗篇中说：
　　谁敬畏耶和华的人，耶和华必指示他当选择的道路。（诗篇25:12）
　　这里"敬畏耶和华的人"是指敬拜他的人；这是指属灵之人，从"必指示他道路"可以看出；"道路"象征真理（参627，2333节）。还说：
　　凡敬畏耶和华、遵行他道的人便为有福！（诗篇128:1）
　　你们敬畏耶和华的人要赞美他！雅各的后裔都要荣耀他！以色列的后裔都要惧怕他！（诗篇22:23）
　　这里"惧怕他"是指出于信仰之真理的敬拜；"以色列的后裔"是指教会的属灵事物，或信仰的良善和真理（参1025，1447，1610节）。
　　以色列啊，现在耶和华你神向你所要的是什么呢？只要你敬畏耶和华你的神，遵行他的道，爱他，尽心尽性侍奉他，遵守他的诫命律例。（申命记10:12，13节）
　　这里描述了对属灵之人，即"以色列"来说，什么是"敬畏神"，即"遵行耶和华的道，爱他，侍奉他，遵守他的诫命和律例"。启示录中说：
　　我又看见另有一位天使飞在空中，有永远的福音要传给住在地上的人。……他大声说：“应当敬畏神，将荣耀归给他！因他施行审判的时候已经到了。”（启示录14:6，7）
　　这里"敬畏神"是指出于信仰的良善和真理的神圣敬拜。路加福音中说：
　　耶稣就对瘫子说："起来，拿你的褥子回家去吧！……众人都惊奇，也归荣耀与神，且满心惧怕。（路加福音5:24-26）
　　这里的"惧怕"是指神圣的敬畏，就像那些通过信仰之真理被引入仁义之良善的人所具有的。
　　【7】当论及重生的属天之人时，“敬畏神”或“敬畏耶和华”象征出于仁爱之良善的敬拜，这从玛拉基书中可以看出：
　　我曾与他立生命和平安的约，将这两样赐给他，使他存敬畏的心，他就敬畏我，惧怕我的名。真实的律法在他口中，他嘴里没有不义的话。他以平安和正直与我同行。（玛拉基书2:5-6）
　　这里说的是主，在内在意义上他就是"利未"；"利未"象征祭司职分，也象征仁爱。这里的"敬畏"是指神性之爱的良善；"真实的律法"是指其真理；"平安和正直"是指这两者。
　　【8】以赛亚书中说：
　　从耶西的本必发一条，从他根生的枝子必结果实。耶和华的灵必住在他身上，就是使他有智慧和聪明的灵，谋略和能力的灵，知识和敬畏耶和华的灵。他必以敬畏耶和华为乐。（以赛亚书11:1-3）
　　这里也是说主；"知识和敬畏耶和华的灵"是指对真理的神性之爱，"以敬畏耶和华为乐"是指对良善的神性之爱。
　　【9】大卫诗篇中说：
　　耶和华的训词正直，能快活人的心。耶和华的命令清洁，能明亮人的眼目。耶和华的道理洁净，存到永远。耶和华的典章真实，全然公义。（诗篇19:8，9）
　　这里"耶和华的道理洁净"是指仁爱，"耶和华的典章真实"是指信仰。"公义"是指仁爱的良善，"典章"是指信仰的真理（参2235节）。说它们"全然公义"，是因为真理成为良善，或者说信仰成为仁义。
　　【10】诗篇中还说：
　　耶和华的眼目看顾敬畏他的人和仰望他慈爱的人。（诗篇33:18）
　　耶和华不喜悦马的力大，不喜爱人的腿快。耶和华喜爱敬畏他和盼望他慈爱的人。（诗篇147:10，11）
　　"马的力"是指思考真理的自身能力；"马"是指理解（参2760-2762节）。"人的腿"是指行善的自身能力；"敬畏耶和华的人"是指出于对真理之爱而敬拜他的人；"盼望他慈爱的人"是指出于对良善之爱而敬拜的人。先知书中谈到良善时也谈到真理，谈到真理时也谈到良善，这是因为良善和真理在每一处都有天堂般的结合（参683，793，801，2516，2712，2731节）。
　　【11】诗篇中还说：
　　耶和华要赐福给以色列的家，赐福给亚伦的家。凡敬畏耶和华的人，无论大小，主必赐福给他。（诗篇115:12，13）
　　这里"敬畏耶和华的人"是指出于信仰的良善而敬拜的人，这是"以色列家”；还有出于仁爱之良善而敬拜的人，是指"亚伦家"；两者都被提到是因为在圣经的每一处都有天堂般的结合。
　　【12】以赛亚书中说：
　　你一生一世必得安稳——有丰盛的救恩，并智慧和知识；你以敬畏耶和华为至宝。（以赛亚书33:6）
　　这里"智慧和知识"是指与其真理结合的信仰之良善，"敬畏耶和华"是指仁爱之良善。同一先知书中还说：
　　你们中间谁是敬畏耶和华、听从他仆人声音的呢？（以赛亚书50:10）
　　"敬畏耶和华的"是指出于仁爱而敬拜的，"听从他仆人声音的"是指出于信仰而敬拜的；当这两种敬拜方式在一个人身上结合时，就形成了一种天堂般的婚姻。
　　【13】从圣经中引用的这些经文可以看出，"敬畏神"是指出于恐惧的敬拜，或出于信仰之良善的敬拜，或出于仁爱之良善的敬拜。但敬拜中恐惧越多，信仰就越少，仁爱就更少；反之，敬拜中信仰越多，更进一步说仁爱越多，恐惧就越少。其实，所有敬拜中都有恐惧，但是以另一种形式和状态出现的恐惧是神圣的恐惧。而神圣的恐惧不是对地狱和诅咒的恐惧，而是害怕做或想任何违背主和邻舍的事，因此是害怕做任何违背仁爱之良善和信仰之真理的事。这种神圣的恐惧成为了信仰和仁爱之圣洁性的一个保护边界。它不是出于对惩罚的恐惧，而是源于对主的深切敬爱。因此，那些在信仰之良善中的人会体验到这种恐惧，而那些已经达到仁爱之良善境界的人，也就是那些真正与主亲近的人，可能会更少感受到这种恐惧。
　　【14】"惧怕"在圣经中有时也表示缺乏信任，或缺乏信仰和仁爱。这一点在多处经文中得到了体现：
　　雅各啊，创造你的耶和华，以色列啊，造成你的那位，现在如此说：你不要害怕！因为我救赎了你。我曾提你的名召你，你是属我的。（以赛亚书43:1，5；44:8）
　　就是他对我们祖宗亚伯拉罕所起的誓－叫我们既从仇敌手中被救出来，就可以终身在他面前，坦然无惧地用圣洁、公义侍奉他。（路加福音1:73-75）
　　你们这小群，不要惧怕，因为你们的父乐意把国赐给你们。（路加福音12:32）
　　耶稣对管会堂的说："不要怕，只要信！"（马可福音5:36；路加福音8:49-50）
　　耶稣说：“为什么胆怯？你们还没有信心吗？”（马可福音4：40）
　　就是你们的头发也都被数过了。不要惧怕，你们比许多麻雀还贵重！（路加福音12:7）
　　在这些经文中，"惧怕"实际上表达了不信任，或者没有信仰和仁爱。
　　2827、"你没有将你的儿子，那独一的，留下不给我"象征通过最后的试探，人性与神性的结合。这一解释基于以下几点：
　　"你的儿子"指的是以撒，象征着神性的理性或神性之人。这种神性之人始于理性（参2106和2194节）。"那独一的"，是因为是独生的（参2773节）。"没有留下不给我"，就是使神性之理性与神性之本身结合。这种结合是通过终极试探达成的，这一点从前文的叙述中可以清楚地看出。
　　2828、第十三节 亚伯拉罕举目观看，看哪，有一只公绵羊，它的角后来被扣住在纠缠中；亚伯拉罕就去取了那只公绵羊来，献为燔祭，代替他的儿子。
　　"亚伯拉罕举目观看"象征主从神性而来的思考和洞察；"看哪，有一只公绵羊"象征人类中的属灵之人；"后来被扣住在纠缠中"象征被卷入在自然层面的事实性知识中；"它的角"象征关于信仰真理的全部力量；"亚伯拉罕就去取了那只公绵羊来”象征通过主的神性之人得到解救；"献为燔祭，代替他的儿子"象征他们的成圣和被收养。
　　2829、"亚伯拉罕举目观看"象征主从神性而来的思考和洞察，请参见上文第2789节，那里有相同的词语。从神性而来的思考和洞察，是对永恒中将要发生的一切事物，无论整体还是细节，都有神圣的预见。
　　2830、"看哪，有一只公绵羊"象征人类中的属灵之人，这一含义可以从"公绵羊"的象征意义中得出。在教会传统中，众所周知，犹太和以色列的代表性教会中的燔祭和祭祀都象征着主的神性之人。然而，不同动物的祭祀有着不同的含义：羊羔、绵羊、山羊、山羊羔、公绵羊、公山羊、公牛、小公牛、牛犊，以及斑鸠和鸽子，甚至素祭和奠祭，都各有其特定的象征意义。
　　总的来说，这些祭祀象征了主的神性属天、神性属灵和神性自然的属性。同时，它们也代表了在主的王国中，以及在每个属于主王国的人身上，源自主的属天、属灵和自然的品质。
　　这种象征意义也可以从后来取代燔祭和祭祀的圣餐中看出。在圣餐中，饼和酒象征主的神性之人，其中"饼"象征他的神性属天性质，"酒"象征他的神性属灵性质。因此，这些元素代表主对全人类的爱，以及人类对主的爱（参2343，2359节）。
　　由此可见，燔祭和祭祀包含了两个层面的敬拜：一是源于对主之爱的属天敬拜，二是源于对邻舍之爱的属灵敬拜，这两者都源于对主的信仰（参922，923，1823，2180节）。
　　关于属天和属灵的概念，以及在主的王国或教会中什么是属天的人和属灵的人，我们已经多次讨论过（参1155， 1577， 1824， 2048， 2088， 2184， 2227， 2669， 2708， 2715节）。
　　【2】"公绵羊"在圣经中象征主的神性之属灵性质，同时也代表人的属灵性质。换句话说，它象征着人类中具有属灵性质的个体。这一含义可以从圣经中描述的公羊祭祀仪式中得到印证。
　　让我们以亚伦和他儿子们的祭司就职仪式为例。在这个仪式中，他们需要献上一只公牛犊作赎罪祭，将其血洒在祭坛的四角和基座周围。接着，他们要宰杀一只公绵羊，将其血洒在祭坛四周，然后将整只公绵羊焚烧作为燔祭。还有另一只公绵羊被宰杀，其血被用来抹在亚伦的右耳垂、右手大拇指和右脚大拇指上。这只公绵羊在经过摇祭仪式后，最终被焚烧在燔祭上。这些细节记载在出埃及记29:1-35和利未记8:1-9:2以及后续的内容中。
　　这些仪式的神圣性不仅仅在于其外在的行为，更重要的是它们所代表和象征的深层属灵含义。如果没有这些象征意义，这些看似复杂的仪式——宰杀动物、洒血、焚烧等——就会失去其神圣性和敬拜的意义。每个细节背后的具体含义只有通过深入理解圣经的内在意义才能完全领会。
　　在这个象征体系中，作为赎罪祭的公牛犊代表主的神性之自然性质，而公绵羊则象征主的神性之属灵性质，同时也代表人类中具有属灵性质的个体。这种解释基于圣经中对"公牛犊"和"公绵羊"的一贯象征意义。
　　值得注意的是，祭司的就职仪式是通过属灵的方式进行的。这反映了一个重要的属灵原则：人是通过属灵的途径被引导进入属天的事物中，或者说，通过信仰的真理被引导进入仁义的良善中。同样，当亚伦进入圣所时，他要献上一只公牛犊作赎罪祭，一只公绵羊作燔祭（利未记16:2，3）。
　　【3】拿细耳人，当他的拿细耳期满时，要献一岁的公羊羔一只作燔祭，一岁的母羊羔一只作赎罪祭，和一只公绵羊作平安祭（民数记6:13，14，16，17）；这是因为"拿细耳人"象征属天的人，他是主的样式（参51，52，1013节）。属天的人处于属天之爱中，也就是对主的爱中，并因此处于属天的真理中（参202，337，2069，2715，2718节）。因此他必须献祭"公羊羔和母羊羔"，这些象征属天的事物；还有"公绵羊"，象征属灵的事物。
　　在节期中献祭公牛、公绵羊和羊羔，例如在无酵节的第一天，要献两只公牛，一只公绵羊，和七只羊羔，连同素祭，作为燔祭（民数记28:18-20）。在初熟节，也要献两只公牛，一只公绵羊，和七只羊羔，连同素祭，作为燔祭（民数记28:26-28）。在月朔，要献两只公牛，一只公绵羊，和七只羊羔，连同素祭，作为燔祭（民数记28:11，12）。在七月初一，要献一只公牛，一只公绵羊，七只羊羔，连同素祭。在七月十五日，要献十三只公牛，两只公绵羊，十四只羊羔；依此类推（民数记29:1，2，12-14，17，18，20-24，26-36）。"公牛和公绵羊"象征属灵的事物，而"羊羔"象征属天的事物；因为在节期中必须圣化，并通过属灵的事物被引入。
　　【4】"公绵羊"象征主的神性之人的神性之属灵，也用来象征人里面的属灵事物，所以在谈到新圣殿和新耶路撒冷，也就是主的属灵王国时，就说在洁净祭坛之后，要献一只公牛作赎罪祭，一只公绵羊作燔祭，七天内每天要献一只公山羊作赎罪祭，和一只公牛和一只公绵羊（以西结书43:23-25）。而且，王在这日要为众民献一只公牛作赎罪祭，在七天的节期中每天要献七只公牛和七只公绵羊，连同素祭，作为燔祭（以西结书45:22-24）。在安息日，要献六只羊羔和一只公绵羊（以西结书46:4，6）。
　　【5】 "新圣殿"和"新耶路撒冷"在普遍意义上象征主的王国（参402，940节），特别是指新教会（参2117节），那里不会有燔祭和祭祀，这是众所周知的。由此可见，这些象征仁爱的属天事物和信仰的属灵事物，因为这些是主王国的事物，所以这里公牛、公绵羊、羊羔象征类似的事物。"公牛和公绵羊"象征属灵的事物，这从那里的每个细节的内在意义中可以看出，特别是因为"新圣殿"和"新耶路撒冷"特别象征主的属灵王国，而"锡安"象征主的属天王国。
　　【6】 "公绵羊"象征属灵的事物，或者说属灵的人，这也可以从但以理看见一只公绵羊，站在河边，有两角；然后有一只公山羊，冲向那只公绵羊，折断了它的两角，将它践踏（但以理书8:3-7）。这里的"公绵羊"无非是指属灵的教会，“公山羊"指那些将信仰与仁义分离，将真理与良善分离的人，他们逐渐抬高自己，反对良善，最后反对主。经上还描述：
　　撒母耳对扫罗说：“耶和华喜悦燔祭和祭祀，岂如喜悦人听从他的话呢？看哪，听命胜于献祭；顺从胜于公绵羊的脂油。”（撒母耳记上15:22）
　　因为这里谈到的是顺从，也就是属灵的真理，而这些话是对王说的，王也代表真理（参1672，2015，2069节），所以不说胜于公牛或羊羔的脂油，而是说"胜于公绵羊的脂油"。
　　【7】诗篇中说：
　　以色列出了埃及，雅各家离开说异言之民；犹大就成为主的圣所，以色列成为他所治理的国度。沧海看见就奔逃，约旦河也倒流。大山踊跃如公绵羊，小山跳舞如羊羔。沧海啊，你为何奔逃？约旦哪，你为何倒流？大山哪，你们为何踊跃如公绵羊？小山哪，你们为何跳舞如羊羔？大地啊，你在主面前当战抖，在雅各的神面前当战抖！他叫磐石变为水池，叫坚石变为泉源。（诗篇114:1-8）
　　这里在内在意义上谈到重生后的属灵之善，描述了它的性质，它的属天之属灵由"大山踊跃如公绵羊"来表示，它的属天之自然由"小山跳舞如羊羔"来表示；"大山"是仁爱的属天事物（参795，1430节）。每个人都能认识到，这些话语中，就如同诗篇的其它部分一样，蕴含着神圣的内容。然而，这种神圣性主要体现在其内在意义中。比如"大山踊跃如公绵羊，小山跳舞如羊羔"，以及"大地在主面前当战抖"这样的表述，若不理解其内在含义，就可能显得缺乏实质意义。因此，探索这些词语背后的深层含义是必要的，这样才能真正把握其中的神圣本质。
　　【8】摩西五经中的这些话也是如此：
　　耶和华使他乘驾地的高处，得吃田间的土产；又使他从磐石中咂蜜，从坚石中吸油；也吃牛的奶油，羊的奶，羊羔的脂油，巴珊所出的公绵羊和山羊，以及上好的麦子；也喝葡萄汁酿的酒。（申命记32:13-15）
　　"巴珊所出的公绵羊"象征属天之属灵的事物；至于什么是属天之属灵的事物，参见1824节。诗篇中还说：
　　我要把肥畜作燔祭，献给你，连同公绵羊的香气；我要把公牛和山羊献上。（诗篇66:15）
　　"肥畜的燔祭"象征仁爱的属天事物，"公绵羊的香气"象征信仰的属灵事物。：
　　【9】以西结书中说：
　　阿拉伯人和基达的一切首领都作你的客商，用羊羔、公绵羊、公山羊与你交易。（以西结书27:21）
　　这里说的是"推罗"，象征那些有良善和真理知识的人（参1201节）。"阿拉伯人"象征他们的智慧，"基达的首领"象征他们的聪明，"羊羔"象征属天的事物，"公绵羊"象征属灵的事物，"公山羊"象征自然的事物，这些是按顺序排列的。此外，以赛亚书中还说：
　　基达的羊群都要聚集到你这里。尼拜约的公绵羊要供你使用，在我坛上必蒙悦纳；我必荣耀我荣耀的殿。（以赛亚书60:7）
　　这里说的是主的神性之人。"基达的羊群"象征神性的属天事物，"尼拜约的公绵羊"象征神性的属灵事物。从所有这些现在可以看出，"公绵羊"在内在意义上象征主的神性之属灵性质，因此也象征人的属灵性质，或者说同样的，来自人类的属灵之人。
　　2831、"后来被扣住在纠缠中"象征被卷入在自然层面的事实性知识之中。在这里，“被扣在”实际上指的是“被卷入”；而“纠缠”或“缠绕”则指的是事实性知识，这一点我们稍后会详细讨论。关于属灵之人在信仰真理方面被卷入自然层面的事实性知识的情况，可以这样解释：属灵之人并不像属天的人那样能直接领受良善和真理，而是依靠良心。这良心是由他们从婴儿时期开始，通过父母、老师的教导，以及后来接受的信仰教义而形成的。那些无法直接领受良善和真理的人，唯一的方法就是通过事实性知识来确认自己的信念。每个人都会对所学到的内容，包括信仰中的良善和真理，形成自己的理解。如果没有这种理解，任何信息都无法真正留在记忆中，记忆就会变成一个空洞的容器。用来确认这种理解的细节来源于其它知识，甚至来自事实性知识。这些细节被添加进来，丰富了人对概念的理解。当一个概念得到多方面的确认后，不仅能牢固地留在记忆中，随时可以被唤起思考，而且还能成为信仰被灌输的基础。
　　【2】关于直接领受这个概念，由于很少有人真正了解它，所以有必要进行说明。直接领受可以分为几种：对属天和属灵事物中良善和真理的直接领受，对公民生活中公正与公平的直接领受，以及对道德生活中诚实的直接领受。
　　让我们着重讨论对属天和属灵事物中良善和真理的直接领受。内层的天使从主那里直接获得这种领受能力，上古教会的人也具备这种能力，那些全心爱主的属天之人同样拥有这种直接领受。他们能够立即通过某种内在的觉察知道什么是善的，什么是真的。这是因为他们通过爱与主紧密结合，主将这种直接领受灌输给他们。
　　然而，属灵的人在属天和属灵事物方面并不具备这样的直接领受能力。他们拥有的是良心，良心指示他们。良心是由他们从父母和老师那里吸收的良善和真理的知识，以及后来通过自己对教义和圣经的研究而形成的。他们对这些知识深信不疑，即便这些知识可能并非完全正确。正因如此，人们可以从任何教义中形成良心，甚至外邦人也可以从他们的宗教中获得类似良心的东西。
　　【3】属灵的人没有对信仰的良善和真理的直接领受，他们只是相信并宣称他们所学到和所掌握的就是真理。这一点可以从以下现象中得到证实：每个人都坚称自己的教义是真理，尤其是异端更是如此。他们无法看到真理本身，更不用说承认它了，即使有成千上万的人告诉他们真相。
　　让每个人扪心自问：他是否能从其它途径领受什么是真理？当最真实的事物呈现在眼前时，他是否仍然不愿承认？举个例子，那些认为信仰是救恩核心而不是仁爱的人，即使你在他们面前朗读主所说的关于仁爱和仁义的所有话语（参2371节），即使他们从圣经中知道所有的律法和先知都建立在爱主和爱邻舍之上，他们仍然会固守信仰的观念，坚持只有信仰才能带来救赎。相比之下，那些具有属天和属灵直接领受的人则会有不同的理解和态度。
　　【4】关于在公民生活中对公正和公平的直接领受，世界上那些理性的人拥有这种能力，他们同样具备对道德生活中荣誉的直接领受。在这两方面，每个人都有所不同。然而，这些人并不因此就拥有对信仰之良善和真理的直接领受，因为后者是一种更高级、更内在的能力，是由主通过理性的最深处灌输的。
　　【5】属灵之人缺乏对信仰之良善和真理的直接领受，其原因在于：良善和真理并非如同在属天之人那样植入他们的意志部分，而是植入了理智部分（参863，875，927，1023，1043，1044，2256节）。因此，属灵之人无法达到属天之人所处的那种光明境界（参2718节），与之相比，他们处于相对的黑暗中（参1043，2708序言，2715节）。这也导致属灵之人在理解信仰真理时，常常与自然层面的事实性知识纠缠在一起。
　　【6】"纠缠"或"缠绕"在内在意义上象征自然层面的事实性知识，即那些存留在外在记忆中的知识。这一点可以从圣经的其它章节中得到证实。例如：
　　看哪，亚述是黎巴嫩中的香柏树，枝条华美，林荫茂密，树身高大，枝条在缠绕之间。（以西结书31:2-3）
　　这里的"埃及"象征事实性知识（参1164，1165，1186，1462节）。"亚述”象征理性（参119，1186节），在圣经中它也常被比作"香柏树"和"黎巴嫩"。“在缠绕之间"指的是在各种事实性知识之间，因为人的理性是建立在其所掌握的事实性知识基础之上的。
　　【7】同一先知书中还说：
　　所以主耶和华如此说：“因为他在高处自高，将枝条伸向缠绕之间，且心骄气傲……外邦人，就是列邦中强暴的，将它砍断弃掉。 （以西结书31:10，12）
　　这里说到”埃及“，"将枝条伸向缠绕之间"是指停留在事实性知识中，并由此看待属灵、属天和神性的事物。还有：
　　好像水旁的诸树不因高大而自尊，也不要将枝条伸向缠绕之间，并且那些得水滋润、有势力的，也不得高大自立。因为它们在世人中，和下坑的人都被交与死亡，到阴府去了。（以西结书31:14）
　　这里说的是那些想通过事实性知识的推理进入信仰奥秘的人，他们完全被蒙蔽（参215，232，233，1072，1911，2196，2203，2568，2588节）。从事实性知识来推理，就是"将枝条伸向缠绕之间"。同一先知书中还说：
　　生出坚固的枝干，可作掌权者的杖，它的高度超过缠绕之间的事物。（以西结书19:11）
　　这里表达的意思类似。
　　【8】以色列被杀的人倒在他们偶像中间，在他们祭坛的四围，就是在……各青翠树下，在每一棵缠绕的橡树下。（以西结书6:13）
　　这里讲的是人们为自己虚构的崇拜，相信自己，因此相信他们从自己的事实性知识中排除的东西；"缠绕的橡树"指处于这种状态的事实性知识；"橡树"是指来自事实性知识的领受（参1442，1443，2144节）。在同一先知书中还有类似的话：
　　他们看见各高山，和每一棵缠绕的树，就在那里献祭。（以西结书20:28）
　　"缠绕的树"指的是那些不是由圣经指示，而是由自己的事实性知识指示的东西。崇拜在树林中进行，并根据树木的品质具有象征意义（参2722节）。
　　【9】以赛亚书中还说：
　　邪恶像火燃烧，烧灭荆棘和蒺藜，必在丛林的缠绕处着起来。（以赛亚书9:18）
　　"荆棘和蒺藜"象征伪谬和欲望；"丛林的缠绕处"指事实性知识。
　　丛林缠绕的树枝，万军之耶和华必用铁器砍下，黎巴嫩必被大能者伐倒。（以赛亚书10:34）
　　"丛林缠绕的树枝"指事实性知识，"黎巴嫩"指理性。
　　应当向锡安竖立大旗……因我必使灾祸与大毁灭从北方来到。有狮子从缠绕中上来，是毁坏列国的。它已经动身出离本处，要使你的地荒凉，使你的城邑变为荒场无人居住。（耶利米书4:6-7）
　　"从缠绕中"指从事实性知识中，它"上来"进入神圣的奥秘，"使地荒凉"，就是使教会荒凉。
　　【10】事实性知识在圣经中被称为"缠绕"，原因是它们相对而言就是如此，尤其是当自我之爱和世俗之爱的欲望以及伪谬的原则渴望它们时。属天的爱和属灵的爱是将外部记忆中的事实性知识安排有序的，但自我之爱和世俗之爱扰乱秩序，搅乱其中的一切。
　　人并不注意到这一点，因为他将扭曲的混乱视为秩序，将邪恶视为良善，将伪谬视为真理，因此这些事物是缠绕的。还因为外部记忆中的事实性知识相对于内部记忆中的理性知识而言是缠绕的，或者说如同在阴暗的森林中。人在肉身中生活时可能不知道那里相对而言有多阴暗、多模糊和多黑暗，因为他认为所有的智慧和聪明都来自那里。但当人进入来世，接触到内部记忆的内容时，他将会认识到：外部记忆中的事物（即人在世上生活时所特有的记忆）绝非智慧和聪明之光，相反，与内部记忆相比，外部记忆是黑暗的、混乱的、纷繁复杂的（参2469-2494节）。
　　2832、"它的角"象征关于信仰真理的全部力量，这可以从"角"的含义中得知。在圣经中，"角"经常被提及，它象征源于良善的真理之力，在相反意义上则代表源于邪恶的伪谬之力。在这里，"公绵羊"所象征的属灵之人，被自然层面事实性知识的力量所束缚，以至于失去了直接领受真理的能力。因为人越是依赖事实性知识，在思想上越是执着于它，就越难以理解信仰的真理，从而失去真理之光，随之也失去真理的生命。
　　任何人都可以通过观察和反思那些声称除非通过感官或知识理解否则无法相信的人来验证这一点。如果你深入了解这些人，你会发现他们根本不相信，而且在他们看来，似乎没有什么比将一切归因于自然更明智的了。也有许多人声称他们相信，尽管他们不理解，但实际上他们在内心深处仍然像其他人一样，用感官和知识来推理信仰的真理是否如此。这些人要么被自我之爱和世俗之爱所驱使，要么根本不信。他们的本质可以从他们的生活中看出。
　　这些人虽然在主的属灵教会中，但并不真正属于教会。真正属于教会的人，过着良善的生活并相信真理。但这些人（属灵的人）除了从幼年时就印在心中的真理，以及后来通过教义或其它方式确认的真理之外，并不接受其它真理。这就是属灵之人的状态，在这里被比喻为"公绵羊的角被扣住在纠缠中"（参2831节）。
　　【2】"角"象征着源于良善的真理所具有的力量，这一点可以从以下经文中得到证实：
　　你是他们力量的荣耀，因为你喜悦我们，我们的角必被高举。因为耶和华是我们的盾牌，以色列的圣者是我们的王…….我的信实和我的慈爱要与他同在；因我的名，他的角必被高举。我要使他的左手伸到海上，右手伸到河上。（诗篇89:17-18，24-25）
　　在这段经文中，"我们的角"和"他的角"明显指的是真理的力量。这里描述的是主的属灵国度。"以色列的圣者是我们的王"象征主就是神性真理。"王"象征真理，而主的王权就是神性真理（参1672，1728，2015，2069节）。"使左手伸到海上，右手伸到河上"象征着真理在事实性知识和信仰性知识中的力量。"手"和"右手"象征力量（参878节），而"海和河"则象征事实性知识和信仰性知识（参28，2702节）。同样，大卫在另一处说：
　　耶和华啊，我的力量，我爱你！耶和华是我的岩石，我的山寨，我的救主，我的神，我所投靠的磐石，是我的盾牌，是拯救我的角。（诗篇18:1-2；撒母耳记下22:2-3）
　　这里的"拯救的角"指的是真理的力量。文中提到的"力量、岩石、山寨、神、磐石、盾牌"等词，都是用来象征真理力量的表述。
　　【3】在同一书中还说：
　　我要叫大卫的角在锡安发生；我为我的受膏者预备明灯。我要使他的仇敌披上羞耻。（诗篇132:17-18）
　　这里讲的是主，他就是"大卫"（参1888节）。"角"指真理的力量；"明灯"指真理之光。另外，在撒母耳记那里说：
　　我的心因耶和华快乐；我的角因耶和华高举。我的口向仇敌张开；我因耶和华的救恩欢欣。……耶和华必将力量赐给他的王，高举他受膏者的角。"（撒母耳记上2:1，10）
　　这是哈拿的预言；"角"指真理的力量：
　　【4】摩西五经那里说：
　　他头生的公牛有威严；他的角是野牛的角，用以抵触万邦，直到地极。（申命记33:17）
　　这是摩西关于约瑟的预言，其中"野牛的角"指真理的巨大力量，这也从"用以抵触万邦，直到地极"可以看出。诗篇中还说：
　　你却高举了我的角，如野牛的角。（诗篇92:10）
　　耶和华啊，救我脱离狮子的口！你已应允我，使我脱离野牛的角！（诗篇22:21）
　　神性真理因其高度被称为"野牛的角"；因此经常说到角被高举，高举表示内在的力量；"高"象征内在（参1735，2148节）。
　　【5】他发烈怒，把以色列的角全然砍断，在仇敌面前收回右手。（耶利米哀歌2:3）
　　"把以色列的角全行砍断"指剥夺真理的力量，这也就是"在仇敌面前收回右手"。
　　到那日，我必使以色列家的角发生，又必使你在他们中间得以开口。（以西结书29:21）；
　　"使以色列家的角发生"指增加属灵教会的真理，"以色列"就是这属灵教会，"开口"指承认这些真理。
　　【6】神从提幔而来，圣者从巴兰山临到。他的荣光遮蔽诸天；颂赞充满大地。他的辉煌如同日光；从他手里射出光线，在其中藏着他的能力。（哈巴谷书3:3-4）
　　这里讲的是主，"从他手里射出光线"和"在其中藏着他的能力"明显指真理的力量；"巴兰山"象征主之人的神性之属灵或神性之真理（参2714节），这也就是"辉煌”和“光"。
　　【7】主的神性之人的神性真理在经上是这样描述的：
　　我又看见宝座与四活物，并长老之中有羔羊站立，像是被杀过的，有七角七眼，就是神的七灵，奉差遣往普天下去的。（启示录5:6）
　　"七角"象征神性或神性的真理；"七"象征神圣（参716，881节）；"奉差遣往普天下去的七灵"是这些真理的神圣宣告。
　　【8】祭坛的角也无非代表有力量的真理，关于这点摩西五经中是这样说的：
　　要在坛的四拐角上做四个角，与坛接连一块。（出埃及记27:2；38:2）
　　香坛的四角要与坛接连一块。（出埃及记30:2； 37:25）
　　"祭坛"是主和对他敬拜的主要代表物（参921节）；"祭坛"象征他的神性良善，"角"象征他的神性真理；真理源于良善，这由角与坛接连一块来代表。除了源于良善的真理外别无其它真理（参654，1608，1162，1176，2063，2261， 2417节）。由此可见，"角"在其本义上表示源于良善之真理的力量。
　　【9】当亚伦和他的儿子们被授予祭司职分时，他们要取些公牛的血，用指头抹在坛的四角上（出埃及记29:12；利未记8:15）；亚伦一年一次要在坛的角上行赎罪之礼（出埃及记30:10）；祭司若犯罪，就当献一只公牛，把些血抹在香坛的四角上（利未记4:3，7）；官长若犯罪，就要献上燔祭，把血抹在燔祭坛的四角上（利未记4:22，25）；平民若犯罪，也是如此（利未记4:27，30，34）；还有为坛赎罪时（利未记16:18，19）；这些都是描述源于良善的真理。所有的圣化、就职和赎罪都是通过真理完成的，因为真理引导人进入良善（参2830节）。"祭坛的角"象征源于良善的真理，在启示录那里也可以看出：
　　第六位天使吹号，我就听见有声音从神面前金坛的四角出来。（启示录9:13）
　　"金坛的角"显然指源于良善的真理，因为声音从那里发出。"金"象征良善（参113，1551，1552节），"金坛"更是如此。
　　【10】我讨以色列罪的日子，也要讨伯特利祭坛的罪；坛角必被砍下，坠落于地。（阿摩司书3:14）
　　"坛角必被砍下"象征那里不再代表源于良善的真理；"伯特利"是神性的良善，因此被称为"王的圣所"和"王的宫殿"（阿摩司书7:13）。君王们用角里的油受膏（撒母耳记上16:2，13；列王纪上1:39），同样代表源于良善的真理；"油"象征良善（参886节），而"角"象征真理；王权本身在内在意义上就是这样有力量的真理（参1728，2015节）。
　　【11】角在相反的意义上代表源于邪恶之伪谬的力量，这从以下经文可以看出：
　　你们喜爱虚浮的事，说：“我们不是凭自己的力量取了角来吗？”（阿摩司书6:13）
　　这里的"角"象征伪谬的力量。
　　我举目观看，见有四角。我就问与我说话的天使说：“这是什么意思？”他回答说：“这是打散犹大、以色列，和耶路撒冷的角。”耶和华又指四个匠人给我看，我说：“他们来做什么呢？”他说：“这是打散犹大的角，使人不敢抬头；但这些匠人来威吓列国，打掉他们的角，就是那举起打散犹大地的角。”（撒迦利亚书1:18-21）
　　"角"指破坏教会的伪谬的力量。
　　你们用胁用肩拥挤一切瘦弱的，又用角抵触，以致使它们四散。（以西结书34:21）
　　这里说的是牧人们用伪谬误导人，"角"象征伪谬的力量，"肩"象征一切力量（参1085节）。
　　耶和华成就他所定的，应验了他古时所命定的。他倾覆了，并不顾惜，使你的仇敌向你夸耀；使你敌人的角也被高举。（耶利米哀歌2:17）
　　摩押的角砍断了，摩押的膀臂折断了。（耶利米书48:25）
　　这里的"角"指强大的伪谬。
　　【12】我对狂傲的人说：不要行事狂傲！对凶恶的人说：不要举角！不要把你们的角高举，不要挺着颈项说话。...恶人的角，我要砍断；惟有义人的角必被高举。（诗篇75:4-5，10）
　　"恶人的角"指源于邪恶之伪谬的力量，"义人的角"象征源于良善之真理的力量。
　　【13】我见第四兽甚是可怕，极其强壮，大有力量，有大铁牙，吞吃嚼碎，所剩下的用脚践踏。这兽有十角……我正观看这些角，见其中又长起一个小角；先前的角中有三角在这角前，连根被拔出来。这角有眼，像人的眼，有口说夸大的话。……那时我观看，见那小角因说夸大话的声音……那时我愿知道第四兽的真情……和它头上的那十角，并那另长的角，在这角前，有三角被拔出来。这角有眼，有说夸大话的口……我观看，见这角与圣民争战，胜了他们。直到亘古常在者来给圣民伸冤，圣民得国的时候就到了。他说：第四兽就是世上必有的第四国，与一切国大不相同，必吞吃全地，并且践踏嚼碎。至于那十角，就是从这国中必兴起的十王，后来又兴起一王，与先前的不同；他必制伏三王。他必向至高者说夸大的话，必折磨至高者的圣民……然而审判者必坐着行审判。（但以理书7:7-8，11，19-26）
　　这里在内在意义上讲的是教会的败坏状态。但以理所见的那些，如"兽、铁牙、有眼的角、说话的角"，以及"与圣民争战"和"向至高者说话"，都表示教会内部伪谬和异端的状态。"角"表示强大且占上风的伪谬，这可以从它们被赋予“眼睛"（即理解，参2701节）以及它们"向至高者说话"这一事实中看出。"国"和“王”并不表示实际的国家和国王，而是象征伪谬的教义，这可以从它们在圣经中的含义看出，他们代表真理的教义，而在相反的意义上代表伪谬的教义（参1672，2015， 2069，2547节）。
　　【14】我见有一只公绵羊站在河边，有两角；两角都高，这角高过那角，更高的是后长的。我见公绵羊往西、往北、往南抵触。兽在它面前都站立不住，也没有能救护脱离它手的；但它任意而行，自高自大。我正观看的时候，见有一只公山羊从西而来，遍行全地……这山羊两眼当中有一非常的角。它来到那有两角的公绵羊那里，……以烈怒的力量向它直闯。……撞断它的两角，绵羊在它面前站立不住……后来这山羊极其自高自大，正强盛的时候，那大角折断了，又在它根上向天的四方长出四个非常的角来。四角之中有一角长出一个小角，向南、向东、向荣美之地，渐渐成为强大。它渐渐强大，高及天象，将些天象和星宿抛落在地，用脚践踏。……两角公绵羊就是玛代和波斯王。那公山羊就是希腊王……那一角折断之后，在其根上向天的四方长出四角，这四角就是四国……（但以理书8:1-末尾）
　　这里在内在意义上讲的是属灵教会的状态，即"公绵羊"（参2830节），描述了这个教会的状态，以及它如何逐渐衰落和败坏。"公山羊"是指那些信仰与仁义分离，或真理与良善分离的人，他们开始反对善，最后反对主。"公绵羊的角"是属灵教会的内在和外在真理；"公山羊的角"是逐渐退化为伪谬的真理。这里的"国"和"王"并不表示实际的国家和国王，而是表示真理和伪谬，如前所述。主的话在其本质上不是讲论世俗和地上的事，而是讲论属灵和属天的事。
　　【15】天上又现出异象来：有一条大红龙，七头十角；七头上戴着七个冠冕。它的尾巴拖拉着天上星辰的三分之一，摔在地上。（启示录12:3-4）
　　我又看见一个兽从海中上来，有十角七头，在十角上戴着十个冠冕，七头上有亵渎的名号。……又任凭它与圣徒争战，并且得胜……我又看见另有一个兽从地中上来，有两角如同羊羔。（启示录13:1-2， 7， 11）
　　我又看见一个女人骑在朱红色的兽上；那兽有七头十角，遍体有亵渎的名号……就是大巴比伦……那七头就是女人所坐的七座山，又是七位王……那十角就是十王。（启示录17:3，5，7，9-10，12-13）
　　这里的"角"，和但以理书中一样，象征伪谬的力量。
　　2833、"亚伯拉罕就去取了那只公绵羊来"象征通过主的神性之人得到解救，这从“亚伯拉罕"象征主可以看出，这里的“亚伯拉罕”特指主的神性之人，因为当耶和华或耶和华的使者与亚伯拉罕说话时，"耶和华"或”耶和华的使者“就是神性本身，而"亚伯拉罕"则是神性之人。此外，从"公绵羊"象征属灵的人也可以看出（参2830节）。由此可见，"亚伯拉罕就去取了那只两角被扣住在纠缠中的绵公羊"象征主的神性之人解救了属灵的人。属灵的人若没有主降世，绝不可能得救（参2661，2716节）；他们的得救和释放是通过主的神性之人实现的（参2716节）。
　　2834、"献为燔祭，代替他的儿子"象征他们的成圣和被收养，这可以从"献为燔祭"的含义是被圣化（参2776节）和"代替他的儿子"的含义是被收养看出，即被主的神性之人所收养，这里的"主的神性之人"就是"亚伯拉罕"（参2833节）。
　　属灵之人的被收养在约翰福音中被描述，耶稣说：
　　我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子；因为离了我，你们就不能做什么。"（约翰福音15:5）
　　"葡萄树"是属灵的教会，参见1069节。
　　2835、第十四节 亚伯拉罕给那地方起名为“耶和华以勒”（或“耶和华看见”）。直到今日人还说：“在耶和华的山上必看见。”
　　“亚伯拉罕给那地方起名”象征属灵之人所处状态的性质，这状态是由主的神性之人带来的。"耶和华以勒"或“耶和华看见”象征主的圣治。"直到今日人还说"象征那是永恒的。"在耶和华的山上必看见"象征仁义，借此主为他们得救做了准备。
　　2836、“亚伯拉罕给那地方起名”象征属灵之人所处状态的性质，这状态是由主的神性之人带来的。这从"起名"的含义可知，它象征知道某物是什么或其性质如何（参144，145，1754，1896，2009节）；从"地方"的含义可知，它象征状态（参1273-1277，1376-1381，2625节）；以及从"亚伯拉罕"的象征意义可知，他象征主的神性之人（参2833节）；由此可见，"亚伯拉罕给那地方起名"象征属灵之人所处状态的性质，这状态是由主的神性之人带来的。属灵之人通过主降世而得救，这在第2661和2716节中已经说明；而且他们从主的神性之人得到启示（参2716节）。
　　本节后续内容将进一步阐明，那些具有仁义之信仰的人，也就是那些在仁义之中的人，将会得到救赎。这正是这段经文所描述的状态。
　　2837、"耶和华以勒"或“耶和华看见”象征主的圣治，这从"看见"当用于耶和华或主时的含义是预见和眷顾可知（参2807节）。而"耶和华"就是指主自己（参1343，1736，2156，2329节）。
　　从字面意义上看，这句话是在为一个地方命名。但从更深层的内在意义来看，它描述的是一种特定状态的本质。这里有一个重要的转换：时间和空间的概念仅存在于物质世界中。因此，当我们试图理解圣经的更深层含义，将其从自然界的理解提升到天堂的层面时，这些具体的时空概念就会消失，取而代之的是与之相对应的灵性概念。
　　2838、"直到今日人还说"象征那是永恒的，这从圣经中"今日"的含义可以看出。在圣经中多次提到“直到今日”“现今”或“直到这一天”，例如前面说过：
　　就是现今摩押人的始祖……就是现今亚扪人的始祖。（创世记19:37-38）
　　后文会提到：
　　那城名叫别是巴，直到今日。（创世记26:33）
　　以色列人不吃大腿窝的筋，直到今日 。（创世记32:32）
　　就是拉结的墓碑，到今日还在。（创世记35:20）
　　约瑟定下法令，直到今天。（创世记47:26）
　　这些在历史意义上指的是摩西生活的时期，但在内在意义上，"这一天"和"今日"象征永恒和永久的状态。关于"日"象征状态，可见第23，487，488，493，893节。
　　同样，"今日"也代表当前的时间。在世俗世界中被视为时间的概念，在世上是时间的，在天堂则等同于永恒。为了表达这一层含义，文中特意加入了"今日"或"直到今日"这样的表述。虽然对那些仅从历史角度理解的人来说，这些词似乎没有特别的含义，但实际上它们蕴含着更深层的寓意。在圣经的其它地方也有类似的说法（约书亚记4:9；6:25；7:26；士师记1:21，26；以及其它地方）。
　　【2】"今日"一词象征永恒和永久，这一点可以从大卫的话中得到证实：
　　我要传圣旨；耶和华曾对对我说：“你是我的儿子，我今日生你。"（诗篇2:7）
　　在这里，"今日"显然指的是永恒。大卫在另一篇诗中也说：
　　耶和华啊，你的话安定在天，你的信实存到万代。你使大地坚固，它就长存。天地照你的安排存到今日。（诗篇119：89-91）
　　这里的"今日"同样明显地指代永恒。耶利米书中也有类似的用法：
　　我未将你造在腹中，我已晓得你；你未出母胎，我已分别你为圣。我已派你作列国的先知。……我今日立你在列邦列国之上……我今日使你成为坚城、铁柱、铜墙。（耶利米书1:5，10，18）
　　从字面上看，这段话是关于耶利米的，但从内在含义来看，它指的是主。"我今日立你在列邦列国之上，我今日使你成为坚城"这样的表述意味着从永恒开始。关于主，我们只能谈论永恒的事物。
　　【3】摩西五经中说：
　　今日，你们都站在耶和华你们的神面前，要与他立约……今日立你作他的子民，他作你的神。我不但与你们立这约……并今日不在我们这里的人立这约。（申命记29:10-15）
　　从字面意义上看，"今日"指的是摩西对百姓说话的当时，但"直到"这个词包含了未来的时间和永恒。与在场和不在场的人立约意味着这约是永恒的；在内在含义上，我们理解的正是这种永恒性。
　　【4】"每日"和"今日"象征永恒，这一点也可以从每日献的祭看出来。因为"日""每日"和"今日"的特殊含义，这种祭被称为常献或永久的祭（民数记28:3，23；但以理书8:13；11:31；12:11）。这一点在天降吗哪的记载中更加明显，摩西说：
　　我要将粮食从天降给你们。百姓每天出去，每天收每天的份。不许什么人留到早晨。……然而他们不听……留到早晨的，就生虫变臭了。……但在安息日前一天可以多收。（出埃及记16:4，19，20，23）
　　这是因为"吗哪"象征主的神性之人（约翰福音6:31，32，49，50，58）。而主的神性之人代表属天的食物，这食物不是别的，而是仁爱与仁义，以及信仰的良善和真理。在天上，这食物每时每刻都由主赐给天使，因此是永久和永恒的（参2493节）。
　　这也是主祷文中所说的"我们日用的饮食，今日赐给我们"（马太福音6:11；路加福音11:3）的含义，指的是每时每刻直到永恒。
　　2839、"在耶和华的山上必看见"象征仁义，借此主为属灵之人的得救做了准备。这可以从"山"象征仁爱和仁义的含义得知（参795，796，1430节）。"耶和华必看见"象征主的眷顾，或主所预备的（参2837节）。这里使用"仁义"而非"仁爱"，是因为两者有所区别（参2023节）。
　　属灵的人是通过仁义得救，而非仅凭与仁义分离的信仰，这一点在圣经中多处可见。仁义与信仰的关系是这样的：没有信仰的仁义不是真正的仁义，没有仁义的信仰也不是真正的信仰。要有仁义，就必须有信仰；要有信仰，就必须有仁义。但本质的是仁义，因为信仰的种子只能种植在仁义的土壤中。
　　这两者相互结合形成天堂的婚姻，也就是主的王国。若信仰未植根于仁义，它仅仅是知识，不会超越记忆的范畴，因为心中没有接受它的情感。但当信仰植根于仁义，也就是生命中时，它就会转化为聪明和智慧。
　　没有信仰的仁义，比如婴孩和良善的外邦人所具有的，只是可以种植信仰的土壤。如果这信仰在没有肉身生活时被种下，也会在来生中实现（参1802，2280，2289-2309，2417，2589-2604节）。
　　2840、第十五至十六节 耶和华的使者第二次从天上呼叫亚伯拉罕。他说： “耶和华说：‘我指着自己起誓，因为你行了这事，没有留下你的儿子，就是你独一的（儿子）。’”
　　"耶和华的使者第二次从天上呼叫亚伯拉罕"象征主从神性中给予更大的安慰；"他说：‘耶和华说，我指着自己起誓’”象征来自神性的不可撤销的确认；“因为你行了这事"是指事情已经完成；"没有留下你的儿子，就是你独一的”象征通过终极试探，人性与神性结合。
　　2841、"耶和华的使者第二次从天上呼叫亚伯拉罕"象征主从神性中给予更大的安慰。我们可以从"从天上呼叫"象征安慰，以及"耶和华的使者"象征主自身的神性这些含义中得出这一结论。这些在前面的2821节中已有相同的解释。
　　这里提到"第二次"，是因为这是更大的安慰。第一次安慰包含在12-14节中，那里讲述了神的眷顾，即那些被称为属灵的人将被收养。第二次更大的安慰则包含在随后的17-18节直到结尾，即属灵的人将增多如同天上的星，海边的沙。不仅如此，所有在良善中的人都将得救。
　　这些都是主所爱的，因此也成为主的安慰。对任何人来说，安慰只能来自于他所爱的事物。
　　2842、"他说：‘耶和华说，我指着自己起誓’”象征来自神性的、不可撤销的确认，特别是针对随后要说的事。我们可以从"说""耶和华说"和"我指着自己起誓"这些词的含义中看出，它们都包含了确认的意思，而且是来自神性，也就是来自神自己。
　　神性只能从自身确认，而他所确认的是不可撤销的，因为这是永恒的真理。正如马太福音24:35所说，凡耶和华或主所说的，都是永恒的真理，因为它源自真理本身的存在。
　　在这里和圣经的其它地方，神似乎用誓言来确认，这并不是因为这样做会使事情变得更真实，而是因为那些不容易接受神性真理的人需要这样的确认。这些人对耶和华或主的理解，往往仅限于人的层面，认为他可以随意说话和改变主意，就像圣经中多次描述的那样。但在内在意义上，情况是不同的。
　　我们应该明白，耶和华或主从不需要用誓言来确认任何事。然而，当神性真理及其确认传达给这样的人时，它就会被理解为类似誓言的形式。这就像耶和华降临西奈山时，在百姓眼前出现的吞噬的火和烟（出埃及记19:18；申命记4:11-12，5:22-24）。神在天上的荣耀，甚至是他的怜悯，在那些处于邪恶和伪谬中的人眼中，就是以这种方式显现的（参1861节）。
　　同样的原则也适用于圣经中记载的许多耶和华的话语和行为。因此，"我指着自己起誓，这是耶和华说的"这句话，象征着来自神性的、不可撤销的确认。
　　【2】当"起誓"这个词用于描述耶和华时，它象征着对这类人的确认。这一点可以从圣经中的许多地方看出。例如：
　　耶和华记念他的约，直到永远；他所吩咐的话，直到千代——就是与亚伯拉罕所立的约，向以撒所起的誓。（诗篇105:8，9）
　　约和誓言的概念是相似的。实际上，耶和华或主并不与人立约，但当涉及通过仁爱和仁义与人建立联系时，这种关系就表现为一种约定（参1864节）。还有：
　　耶和华起了誓，绝不反悔，你是照着麦基洗德的等次永远为祭司。（诗篇110:4）
　　这里说的是主，"耶和华起了誓"象征来自神性的、不可撤销的确认，说明这是永恒的真理。
　　【3】再看诗篇：
　　我与我所拣选的人立了约，向我的仆人大卫起了誓：我要建立你的后裔，直到永远；我要建立你的宝座，直到万代。（诗篇89:3-4）
　　这段经文也是指主。"与所拣选的立约，向大卫起誓"象征着不可撤销的确认或永恒的真理。这里的"大卫"指的是主（参1888节）。"立约"象征神性的良善，而"起誓"象征神性的真理。诗篇中还说：
　　我必不违背我的约，也不改变我口中所出的。我一次指着自己的圣洁起誓：我决不向大卫说谎。（诗篇89:34-35）
　　这里的"大卫"同样指的是主。"约"象征神性的良善，而"口中所出的"象征神性的真理。这种良善与真理的结合在圣经的每一处都能找到（参683，793，801，2516，2712节）。
　　【4】耶和华向大卫凭诚实起了誓，必不反悔，说：“我要使你所生的坐在你的宝座上。你的众子若守我的约和我所教训他们的法度，他们的子孙也必永远坐在你的宝座上。"（诗篇132:11-12）
　　"耶和华向大卫凭诚实起了誓"明显是对永恒真理的确认，因此说"必不反悔”。我们前面已经提到，这里的"大卫"实际上指的是主。这个誓言是向大卫说的，因为大卫是这样一个人，相信这是对他和他后裔的确认。大卫爱自己和自己的后裔，因此相信所说的是关于他的，就像前面提到的"我要建立你的后裔，直到永远；我要建立你的宝座，直到万代"。但实际上，这些话是指主说的。
　　【5】这事在我好像挪亚的洪水。我怎样起誓不再使挪亚的洪水漫过遍地，我也照样起誓不向你发怒，也不斥责你。（以赛亚书54:9）
　　这里的"起誓"表示立约并用誓言确认。这实际上是一个约，而不是一个誓言（创世记9:11）。在以赛亚书中还有其它例子：
　　耶和华起誓说：我怎样思想，必照样成就。（以赛亚书14:24）
　　耶和华指着自己的右手和大能的膀臂起誓。（以赛亚书62:8）
　　在耶利米书中，我们也看到类似的表述：
　　所以你们住在埃及地的一切犹大人当听耶和华的话。……我指着我的大名起誓，在埃及全地，我的名不再被犹大一个人的口称呼说：“我指着主永生的耶和华起誓。”（耶利米书44:26）
　　耶和华说：“我指着自己起誓，波斯拉必荒凉。”（耶利米书49:13）
　　万军之耶和华指着自己起誓说：“我必使敌人充满你，像蝗虫一样多。"（耶利米书51:14）
　　阿摩司书中还说：
　　主耶和华指着自己的圣洁起誓说：“日子快到。”（阿摩司书4:2）
　　耶和华指着雅各的荣耀起誓说：“他们所行的一切事，我必永远不忘。"（阿摩司书8:7）
　　【6】在这些经文中，“耶和华指着自己的右手、大名、自己、灵、圣洁、雅各的荣耀起誓”都象征着在耶和华或主里面的确认。耶和华的确认只能来自他自己。"耶和华的右手""耶和华的大名""耶和华的灵""耶和华的圣洁""雅各的荣耀"这些表述都象征着主的神性之人，通过这个神性之人，确认得以实现。
　　【7】耶和华或主曾起誓"要将土地赐给亚伯拉罕、以撒和雅各"以及他们的后代。这句话在更深层的含义上，实际是表明主确认会将天国赐给那些以爱和信仰与祂连接的人。在圣经的内在含义中，亚伯拉罕、以撒和雅各的子孙后代实际上指的就是这些有爱心和信仰的人，而不仅仅是血缘上的后代。
　　这一深层含义通过实际赐给他们后代迦南地的事件得到了象征性的体现。当时，他们中间建立的教会象征着主的天堂，那片迦南地本身也是如此。“土地"和"迦南地"在更深的含义上其实就是指主的国度（参1413，1437，1607节）。这就是为什么摩西说：
　　使你们的日子在耶和华向你们列祖起誓、应许给他们和他们后裔的地上得以长久；那是流奶与蜜之地。……使你们和你们子孙的日子在耶和华向你们列祖起誓、应许给他们的地上得以增多，如天覆地的日子那样多。（申命记11:9，21）
　　从这些经文现在可以看出，"耶和华起誓"象征着确认，而且是不可撤销的；这在以赛亚书中更明显地表现出来：
　　我指着自己起誓，我口所出的话是凭公义，并不返回：万膝必向我跪拜，万口必凭我起誓。（以赛亚书45:23）
　　【8】此外，那些属于犹太代表性教会的人被命令在确认盟约、许愿、承诺和保证时要奉耶和华的名起誓。虽然这只是被允许的，但其目的是为了代表内在人的确认。因此，那时奉耶和华的名起誓就像其它事情一样，是代表性的。这样的事被命令，也就是被允许，经上有多处可以看到：
　　你要敬畏耶和华你的神，侍奉他，奉他的名起誓。不可随从别神。（申命记6:13-14）
　　你要敬畏耶和华你的神，侍奉他，专靠他，也要指着他的名起誓。（申命记10:20）
　　这样，在地上为自己求福的，必凭真实的神求福；在地上起誓的，必指着真实的神起誓。（以赛亚书65:16）
　　耶和华说："以色列啊，你若回来归向我，若从我眼前除掉你可憎的偶像，你就不被迁移。你必凭诚实、公平、公义，指着永生的耶和华起誓，列国就必因耶和华称自己为有福，也必因他夸耀。"（耶利米书4:1-2）
　　他们若殷勤学习我百姓的道，指着我的名起誓……他们就必建立在我百姓中间。（耶利米书12:16）
　　他们也奉耶和华的名起誓，或向耶和华起誓，经上说：
　　雅各家，称为以色列名下，从犹大水源出来的，当听我言！你们指着耶和华的名起誓，提说以色列的神，却不凭诚实，不凭公义。（以赛亚书48:1）
　　当那日，在埃及地必有五城的人说迦南的方言，又指着万军之耶和华起誓。（以赛亚书19:18）
　　会众的首领就指着耶和华以色列的神向他们起誓。（约书亚记9:18，19）
　　【9】由此可见，他们被允许奉耶和华的名起誓，或指着耶和华起誓。但这不过是内在人确认的代表，这是明显的。众所周知，内在的人，即有良心的人，不需要用誓言来确认任何事，他们也不会这样做，誓言对他们来说是可耻的。他们确实可以带着一些郑重说这是如此，也可以用理由来确认真理，但他们不能发誓说这是如此。他们有内在的约束，即良心；在这之上再加上外在的约束，即誓言，就像是指责他们不正直。内在人也是这样的，他们喜欢自由地说话和行动，而不是被强迫，其内在约束外在，而不是相反。因此，有良心的人不发誓，更不用说那些对良善和真理能直接领受的人，即属天的人；他们甚至不会在自己和彼此之间用理由来确认，只是说是或不是（参202，337，2718节），因此他们更远离誓言。
　　【10】因此，也因为誓言是将要废除的代表之一，所以主教导绝不可起誓，在马太福音中说：
　　你们又听见有吩咐古人的话，说："不可背誓，所起的誓总要向主谨守。"只是我告诉你们，什么誓都不可起。不可指着天起誓，因为天是神的座位；不可指着地起誓，因为地是他的脚凳；也不可指着耶路撒冷起誓，因为耶路撒冷是大君的京城；又不可指着你的头起誓，因为你不能使一根头发变黑变白了。你们的话，是，就说是；不是，就说不是；若再多说，就是出于那恶者。（马太福音5:33-37）
　　这些话的意思是，绝不可指着耶和华起誓，也不可指着任何与耶和华有关的事物起誓。
　　2843、“因为你行了这事"是指事情已经完成，其含义是不言自明的，不需要进一步解释。
　　2844、"没有留下你的儿子，就是你独一的”象征通过终极试探，人性与神性结合。这一解释可以从先前2827节的讨论中得到证实，那里使用了类似的词语。然而，值得注意的是，本节中没有出现"不给我"这个词，这暗示着未来还会有更深层次的联合。
　　关于主耶稣的人性本质与他的神性本质之间持续不断地进行更深入的结合，直至最终达到完全的结合，这一观点在1864和2033节中有详细讨论。
　　2845、第十七节 “我必大大赐福给你，必叫你的种极其增多，如同天上的星，如同海边的沙。你的种必承受你仇敌的门。”
　　"我必大大赐福给你"象征通过真理的情感而结出丰盛的果实；"必叫你极其增多"象征由此衍生的真理；"你的种"象征那些因主的神性之人而在信仰的良善中得救的属灵之人；"如同天上的星"象征良善和真理的信仰性知识的增多；"如同海边的沙"表示相应的事实性知识的增多；"你的种必承受你仇敌的门"象征仁义和信仰将取代先前邪恶和伪谬所在之处。
　　2846、"我必大大赐福给你"这句话象征通过真理的情感而结出丰盛的果实。这可以从"赐福"的深层含义中看出，它象征着被属天和属灵的良善所充实（参981，1096，1420，1422节）。在这里，它特指信仰的良善，或者说通过真理的情感而结出果实，因为这段经文讨论的是属灵层面的事。
　　在这段经文中，耶和华对亚伯拉罕说"我必大大赐福给你"。如本章前面所述，此处的"亚伯拉罕"象征主的神性之人。需要注意的是，主自身不能被赐福，因为他本身就是一切福分的源泉。但是，当那些得救的人因着主的爱而日益增多时，我们就说主被赐福了。因此，在这句话的内在意义上，指的是那些得救的人，这一点从紧随其后的内容也可以看出。
　　这里使用"结果实"这个词，是因为它与情感有关；而后面提到的"增多"，则是指由这种情感衍生出的诸多真理。
　　2847、"必叫你极其增多"象征由此衍生的真理。这种理解源于"增多"（或"繁多"）一词的特殊用法，它通常与真理相关联。在这个语境中，它特指从对真理的情感或热爱中衍生出的各种真理。
　　如刚才上面所说；"结果实"是关于良善的说法，而"增多"是关于真理的说法（参43，55，913，983节）。
　　2848、"你的种"象征那些因主的神性之人而在信仰的良善中得救的属灵之人，这可以从"种（子）"的含义看出，它象征仁义的信仰（参1025，1447，1610，1941节），或者说，它象征人类中那些有仁义之信仰的人，即属灵的人。这些人也被主称为"种"和"天国之子"：
　　那撒好种的就是人子，好种就是天国之子。（马太福音13:37，38）
　　2849、"如同天上的星"象征着良善和真理的信仰性知识的增多，这可从"星"的含义得知。如1808和2495节所述，”星“象征良善和真理的知识。
　　在圣经中，属灵的人常常被比作星辰，这是因为他们拥有良善和真理的知识。相比之下，属天的人则不被如此比喻，因为他们拥有的不是知识，而是直接的领受。
　　此外，正如星辰照亮夜空，属灵之人拥有的是如同月亮和星辰的夜间之光，这与属天之人所处的白昼之光形成对比。关于属灵之人相对而言处于昏暗状态的论述，可参见1043节、2708节序言和2715节。
　　2850、"如同海边的沙"表示相应的事实性知识的增多，这一含义可以从"海"和“沙”两个词的象征意义中理解。"海"象征着一般意义上的事实性知识或这类知识的集合（参28，2120节）。而"沙"则象征特殊和具体的事实性知识。事实性知识之所以被比作"沙"，是因为构成沙子的小石子在内在意义上代表着事实性知识，这一解释可见于643和1298节。
　　经文中同时提到他们的增多“如天上的星"和"如海边的沙"，这两个比喻各有其特殊含义。"星"或信仰性知识指的是理性层面的内容，而海边的"沙"或事实性知识指的则是自然层面的内容。当理性层面的内容（即信仰性知识的良善和真理）与自然层面的内容（即具体的事实性知识）和谐一致，形成一个整体或相互印证时，它们就产生了所谓的对应关系。
　　主在重生一个人或使他成为属灵之人时，就是在促成人的理性和自然达到这种对应关系。正是因为需要强调这种理性和自然的双重含义，经文中才同时提到了天上的星辰和海岸的沙子。如果不是为了突出这种双重意义，只提及其中一个比喻就足够了。
　　2851、"你的种必承受你仇敌的门"象征仁义和信仰将取代先前邪恶和伪谬所在之处。这可从"承受"的含义得知，即接受主的生命，如第2658节所述。这里指继承或承受，因为当仁义和信仰取代先前邪恶和伪谬所在之处时，主的生命就被继承了。"种（子）"象征仁义和信仰（参1025，1447，1610，1941节）。"城门"的含义如下所述。"仇敌"的含义是邪恶和伪谬，或者说，那些处于邪恶和伪谬中的人；这些人在圣经的内在意义中由仇敌和敌人表示。
　　【2】关于"城门"的含义，每个人通常有两个门：一个通向地狱，对邪恶和由此而来的伪谬开放，在那门中有地狱的鬼魔精灵；另一个门通向天堂，对良善和由此而来的真理开放，在那门中有天使。因此，有一个通向地狱的门，和一个通向天堂的门。地狱之门对那些处于邪恶和伪谬中的人开放，只有通过其周围上方的缝隙才能进入一些来自天堂的光，借此他们能够思考和推理。而天堂之门对那些处于良善和由此而来的真理中的人开放。
　　【3】人的理性心智有两条通路：一条是高层的内在之路，主的良善和真理通过它进入；另一条是低层的外在之路，邪恶与伪谬从地狱经由它潜入。理性心智位于中间，是这两条路的交汇点。在圣经中，这个心智因其中的良善和真理被比作一座城。既然被比作城，它就被赋予了城门。经常有描述说，敌人（即邪恶的鬼魔精灵）包围并攻击这座城，而主的天使（实际上是主自己）则保卫它。
　　来自地狱的鬼魔精灵带着邪恶和伪谬，只能到达较低或外部的门，永远无法进入城。如果他们能够进城（即理性心智），人就会彻底毁灭。但当他们自以为已经征服了城时，城就会关闭，良善和真理不再从天堂流入，只有少量能通过周围的缝隙进入。因此，这样的人失去了仁义和信仰，反而将良善视为邪恶，将真理视为伪谬。他们不再真正理性，尽管自认为是理性的（参1914，1944节）。因此，他们被称为"死人"，尽管他们认为自己比他人更有活力（参81，290节）。这是因为天堂之门对他们关闭了，这一点在来生清晰可见。相反，天堂之门对那些处于良善和真理的人是开放的。
　　【4】本节提到的"敌人的门"特指人的自然心智之门。当一个人完全属自然或未经重生时，邪恶和伪谬占据了这扇门，邪恶的鬼魔精灵带着邪恶的欲望和伪谬的信念涌入它。但当一个人变得属灵或重生时，邪恶和伪谬（或说邪恶的鬼魔精灵）就会从自然心智被驱逐出去，随之良善和真理（或说仁义和信仰）取而代之。这就是"你的种将承受敌人的门"的含义。这种转变发生在每个重生的人身上，也发生在进入主王国的人身上，同时也普遍发生在教会中，即在众多信徒中间。
　　【5】这个概念在以色列人驱逐迦南地的民族时得到了体现。"你的种将承受仇敌的门"在字面上是这个意思，但在更深层的含义上，它指的是我们之前讨论的那些事情。因此，在古代，当人们祝福新婚夫妇时，常常会用这样的话。例如，当利百加被许配给以撒时，她的哥哥拉班就这样祝福她：
　　我们的妹妹啊，愿你作千万人的母，愿你的种得着恨你之人的门。（创世记24:60）
　　【6】 在圣经中，"仇敌或恨你之人的门"具有这样的象征意义，这可以从以下经文中看出：
　　我必以饥荒治死你的根，你所余剩的人必被杀戮。门哪，应当哀号！城啊，应当呼喊！非利士全地哪，你都消化了！因为有烟从北方出来。（以赛亚书14:30-31）
　　这里，"我必以饥荒治死你的根，你所余剩的人必被杀戮"象征着除去主在人心深处隐藏的良善与真理；"余剩"是指那些事物（参468，530，560-562，661，798，1050，1738，1906，2284节）。"门"象征着通向内在或理性心智的入口，"城"象征那个心智，或者说，象征其中的良善和真理（参402，2268，2449，2451，2712节）。“非利士"象征信仰认知的事实性知识，或者说，那些有这些知识但没有信仰之善的人（参1197，1198节）。"从北方来的烟"象征着来自地狱的伪谬；”烟“象征源于邪恶的伪谬（参1861节）。
　　【7】同一先知书中还说：
　　混沌的城将被摧毁，所有房屋将被关闭不得进入。街上将有因酒哀号的声音，一切快乐将被荒凉，地上的欢喜将被放逐。城中所剩下的将是荒凉；而门将被毁灭所击打；因为在地中，在民中将会如此。（以赛亚书24:10-13）
　　这里，"混沌的城将被摧毁"象征着失去真理的人类心智。"所有房屋将被关闭”象征缺乏良善；“房屋”（或“家”）象征良善（参2233节）。"街上将有因酒哀号的声音"象征着伪谬的状态；其中，”哀号“被用来描述伪谬（参2240节）；"酒"象征真理，；因酒发出哀号是因为没有真理（参1071，1798节）。"一切快乐将被荒凉"象征真理的丧失，"地上的欢喜将被放逐"象征良善的丧失。由此可见"城中所剩下的将是荒凉，门将被毁灭所击打"的含义，当只有邪恶和伪谬统治时，就说城的“门”被摧毁了。
　　【8】锡安的道路因无人来守圣节就悲伤；她所有的城门荒凉；她的祭司叹息；她的处女受艰难，自己也愁苦。她的敌人为首；她的仇敌亨通；因为耶和华为她许多的罪过使她受苦；她的孩童在敌人面前被掳去。（耶利米书哀歌1:4，5）
　　"锡安的路径悲伤"是因为不再有来自良善的真理；"道路"是真理（参189，627，2333节）。"所有城门荒凉"是因为所有入口都被伪谬占据。"敌人为首"是因为邪恶统治。
　　【9】耶和华使锡安城的外郭和城墙都悲哀，一同衰败；她的门沉陷入地内，他毁坏折断她的门闩；她的君王和首领落在没有律法的外邦中；她的先知不得见耶和华的异象。……你的仇敌都向你大大张口；他们嗤笑，又切齿说，我们吞灭她。这真是我们所盼望的日子临到了！我们亲眼看见了！（耶利米书哀歌2:8，9，16）
　　"门沉陷入地内"是因为自然心智被邪恶和伪谬占据；"她的君王和首领落在外邦"是因为真理沉浸在邪恶中；"君王"象征普遍意义上的真理（参1672，1728，2015，2069节）；"首领"象征主要的真理（参1482，2089节）；"外邦"象征邪恶（参1259，1260，1849，1868，2588节）。
　　【10】从远方地极而来的民……必将你困在你各城里，直到你所倚靠、高大坚固的城墙都被攻塌。他们必将你困在耶和华你神所赐你遍地的各城里。……你的仇敌必这样围困你。（申命记28:49，52，53）
　　这是摩西预言的诅咒，如果人们不遵守诫命和律例；"从远方地极而来的民"在内在意义上是指邪恶和伪谬，或那些处于邪恶和伪谬中的人；"困在你各城里"是指切断所有通向良善和真理的入口。
　　【11】看哪，你的人民在你中间如妇女；你地的城门向仇敌敞开；火吞噬了你的门闩。为你自己汲取围困的水；坚固你的保障，踹土和泥，修补砖窑。（那鸿书3:13-14）
　　"你地的城门向仇敌敞开"是指邪恶占据了本应属于良善的地方。
　　大道停止了，都行小路，走上弯曲的路。以色列中的乡村停止了……他们选择新神，城门就被攻击，那时，在以色列四万人中岂能见盾牌枪矛呢？（士师记5:6-8）
　　这是底波拉和巴拉的预言。"城门被攻击"是指善良和真理被攻击。
　　【12】坐在城门口的谈论我，酒徒也以我为歌曲。（诗篇69:12）
　　"城门口的"是指邪恶和伪谬，以及地狱的事物。
　　在神的异象中，带我到耶路撒冷朝北的内院门口……以色列家所行的，就是在此行的大可憎的事，你看见了吗？他领我到耶和华殿朝北的门口……看见比这更可憎的事。（以西结书8:3，6，14，15）
　　"朝北的内院门口"象征内在层面的伪谬所在之处；"耶和华殿朝北的门口"象征内在层面的邪恶所在之处；关于伪谬与邪恶是内在的，以及这些鬼魔精灵所处的内在领域，请参见2121-2124节。
　　【13】儿女是耶和华所赐的产业；所怀的胎是他所给的赏赐。少年时所生的儿女好像勇士手中的箭。箭袋充满的人便为有福；他们在城门口和仇敌说话的时候，必不至于羞愧。（诗篇127:3-5）
　　"在城门口与仇敌说话"象征不惧怕邪恶和伪谬，也不惧怕地狱。经上还说：
　　到那日，万军之耶和华必作……也作了在位上行审判者公平之灵，并城门口打退仇敌者的力量。就是这些人，因酒摇摇晃晃，因浓酒东倒西歪。（以赛亚书28:5-7）
　　因一句话使人犯罪，在城门口设陷阱陷害人的，并使义人枉然失去公理的，必被剪除。（以赛亚书29:20-21）
　　以拦带着箭袋，还有坐战车的和马兵；吉珥揭开盾牌。你佳美的谷遍满战车，也有马兵在城门前排列。……那日，你们就仰望林库内的军器。（以赛亚书22:6-8）
　　犹大悲哀，城门衰败，众人披上黑衣坐在地上；耶路撒冷的哀声上达。他们的贵胄打发家僮打水，他们来到水池，见没有水。（耶利米书14:1-3）
　　老年人在城门口断绝，少年人不再作乐。（耶利米哀歌5:14）
　　【14】从这些经文可以看出"仇敌的门"象征什么，即地狱，或地狱的居民，他们不断攻击良善和真理，他们的住所如前所述，在人的自然心智中。但当人愿意接受良善和真理，因此接受天使时，主就将地狱的居民从那个位置驱逐出去，他们被驱逐后，天堂之门或天堂就开启了。这个门在圣经中多次被提及：
　　在犹大地有人唱这歌说：我们有坚固的城。耶和华要将救恩定为城墙，为外郭。敞开城门，使守信的义民得以进入。（以赛亚书26:1-2）
　　耶和华对所膏的古列，我搀扶他的右手，使列国降伏在他面前。我也要放松列王的腰带，使城门在他面前敞开，不得关闭。我对他如此说：“我必在你前面行，修平崎岖之地。我必打破铜门，砍断铁闩。”（以赛亚书45:1-2）
　　外邦人必建筑你的城墙，他们的王必服侍你。……你的城门必时常开放，昼夜不关。……你地上不再听见强暴的事，境内不再听见荒凉毁灭的事。你必称你的墙为“拯救”，称你的门为“赞美”。（以赛亚书60:10-11，18）
　　你们当从门经过，经过，预备百姓的路；修筑，修筑大道。...你们当对锡安的女儿说：看哪，你的拯救已经来到。（以赛亚书62:10-12）
　　他们直闯过城门，从城门出去。他们的王在前面行；耶和华引导他们。（弥迦书2:13）
　　众城门哪，你们要抬起头来！永久的门户，你们要被举起！那荣耀的王将要进来。荣耀的王是谁呢？就是有力有能的耶和华，在战场上有能的耶和华。众城门哪，你们要抬起头来！永久的门户，你们要把头抬起！那荣耀的王将要进来。（诗篇24:7-10）
　　耶路撒冷啊，你要颂赞耶和华！锡安哪，你要赞美你的神！因为他坚固了你的门闩，赐福给你中间的儿女。（诗篇147:12-13）
　　【15】从这些经文中我们可以看出，"天堂之门"是天使与人同在的地方，也就是主的良善和真理流入的地方。正如前面所说，有两个门。关于这两个门，主在福音书中说：
　　你们要进窄门。因为引到灭亡，那门是宽的，路是大的，进去的人也多；引到生命，那门是窄的，路是小的，找到的人也少。（马太福音7:13-14；路加福音13:23-24）
　　此外，关于新耶路撒冷的门和新圣殿的门，在以西结书中有许多论述，约翰在启示录中也有提及，这些门无非是指通往天堂的入口（以西结书40:6-49；43:1-2，4；44:1-3；46:1-9，12；48:31-34；启示录21:12-13，21，25；22:14；以赛亚书54:11-12）。因此，耶路撒冷被称为"民的门"（弥迦书1:9；俄巴底亚书1:13）。
　　2852、第十八节 “并且地上的万族都必因你的种得福，因为你听从了我的声音。”
　　"地上的万族都必因你的种得福"象征所有在良善中的人的救赎；"因为你听从了我的声音"象征通过主的人性本质与其神性的结合。
　　2853、"地上的万族都必因你的种得福"象征所有在良善中的人的救赎。这一点从"得福"的含义可以看出，它指的是被属天和属灵的良善所丰富（参981，1096，1420，1422节）。在这里，"得福"象征得救，因为那些得福的人就是得救的人。我们知道，"得福"有广泛的含义。"种（子）"在这里指的是仁义的信仰（参1025，1447，1610节）。“地上的万族"则指那些在良善中的人（参1159，1258-1260，1416，1849节）。
　　【2】这段话还包含一个奥秘：通过教会（这里指地上的教会，如662，1066，1068，1262节所述），那些在教会之外的人也能得救。"你的种"指的是仁义的信仰，而拥有仁义之信仰的人只存在于教会之内，这是因为仁义的信仰是将教义的真理与生活的良善结合在一起。
　　事实上，主在地上的王国是由所有在良善中的人组成的。尽管这些人分散在世界各地，但他们仍然是一体的，就像身体的各个部分构成一个整体。主在天上的王国也是如此，整个天堂代表一个人，因此被称为"至大之人"（参684，1276节）。奇妙的是，人体的所有部分都与天堂的群体相对应。有些群体对应头部区域，有些对应眼睛区域，还有一些对应胸部，等等。关于这种对应关系，蒙主怜悯，将另行详述。
　　【3】主在地上的教会就像心脏和肺部，而教会之外的人则代表由心脏和肺部维持生命的其它身体部分。由此可见，如果地上没有教会，人类就无法存在，就像身体没有心脏和肺部就无法生存一样（参468，637，931，2054节）。
　　因此，每当一个教会因失去仁义而消亡时，主的圣治就会兴起一个新的教会。例如，当上古教会（被称为"人"的教会）灭亡时，主创造了一个新的，称为"挪亚"的教会，这就是洪水之后的古教会。当这个教会退化并消失时，犹太和以色列的代表性教会被建立。当这个教会完全熄灭时，主亲自降临世间，建立了一个新的教会。这一切都是为了通过教会将天堂与人类联系起来。这就是"地上的万族都必因你的种得福"所蕴含的深意。
　　2854、"因为你听从了我的声音"象征通过主的人性本质与其神性的结合，这可以从前面所有的内容中看出，这是结论。"听从声音"象征主经历了最后的试探，从而将人性本质与神性结合在一起。
　　主通过持续的试探和胜利将人性与神性、神性与人性结合（参1737，1813节）。通过这种结合，主拯救了人类（参1676，1990，2016，2025节）。人类的所有救赎都源于此。
　　人们通常认为，天父差遣圣子，让他忍受最严酷的苦难，甚至死在十字架上，然后天父因看到他儿子的受难和功德而对人类施以怜悯。但我们应该明白，耶和华的怜悯并非源于他看到圣子所做的事，因为耶和华就是怜悯本身。主降临世界的真正奥秘在于，他在自身内部实现了神性与人性的结合，这种结合只能通过经历极其痛苦的试探才能完成。通过这种结合，拯救才有可能降临到人类中间。因为当时的人类已经失去了所有属天的、属灵的，甚至是自然的良善。正是这种神人结合拯救了那些拥有植根于仁义之信仰的人。我们应该明白，显示怜悯的是主自己。
　　2855、第十九节 亚伯拉罕回到他的少年人那里，他们起身，一同往别是巴去；亚伯拉罕就住在别是巴。
　　"亚伯拉罕回到他的少年人那里"象征再次与先前的理性结合；"他们起身"象征更高层次的提升；"一同往别是巴去"象征在仁义和信仰的教义中前进，这教义是神圣的，与之相连的是人的理性；"亚伯拉罕就住在别是巴"象征主就是那教义本身。
　　2856、"亚伯拉罕回到他的少年人那里"象征再次与先前的理性结合，这里的"少年人"象征先前的或纯粹人性的理性，它将服务于神性的理性（参2782，2792节）。"回到他们那里"则象征重新结合（参2795节）。
　　我们可以从第5节经文的解释（参2791-2793，2795节）中看出，主在经历最严重的试探时，曾将纯粹人性的理性与自己分离。而在试探之后，他又重新与那理性结合，这一点从先前第2795节的论述，以及本节中"他回到少年人那里"的描述可以得到证实。
　　2857、"他们起身"象征更高层次的提升。在圣经中，"起身"通常意味着某种提升，正如第2401节所解释的。在这里，它特指经历试探之后理性能力的提升。事实上，每次经历试探后，理性都会得到提升，这不仅适用于主，也适用于普通人。
　　当一个人在面对试探时获胜，他的心智和与心智相关的一切都会得到提升。这是因为胜利不仅确认了已有的良善和真理，还会带来新的良善和真理（参1692，1717，1740，2272节）。
　　2858、"一同往别是巴去"象征在仁义和信仰的教义中前进，这教义是神圣的，与之相连的是人的理性。这里的"别是巴"象征仁义和信仰的教义，该教义是神性的，并且与人性的理性相结合（参2614，2723节）中。在这个上下文中，"少年人"象征人性的理性（参2782，2792，2856节）。而"他们与亚伯拉罕一同去"则象征这些人性的理性与神性的教义相结合（参2767节）。
　　2859、"亚伯拉罕就住在别是巴"象征主就是那教义本身。这一解释基于"住""亚伯拉罕"以及"别是巴"的含义，这些在先前都有详细说明，并与前文内容一致。“住在别是巴"是指在教义中，但当用于主时，则象征主就是教义本身。这类似于说主"住在天上"，不仅是说他在天上，更表示他就是天堂本身，因为他是天堂的一切（参551，552节）。
　　众所周知，主就是圣经。因此，主也就是教义本身（参2533节）。这是因为所有的教义都源自圣经，而圣经中的所有教义都来自主，也都是关于主的。圣经的内在意义只论及主和他的王国，这一点已多次得到证实。特别要强调的是，圣经的内在意义主要讨论的是主的神性之人。对人而言，圣经中所有的教义本质上就是敬拜主和爱主。
　　2860、第二十至二十三节 在那些话之后，有人告诉亚伯拉罕说：“看哪，密迦给你兄弟拿鹤也生了儿子。长子乌斯，他的兄弟布斯，和亚兰的父亲基母利，并基薛、哈琐、必达、益拉、彼土利。彼土利生利百加。”这八个人都是密迦给亚伯拉罕的兄弟拿鹤生的。
　　"在那些话之后"象征关于那些在教会内的人的事已经完成；"有人告诉亚伯拉罕说"象征主的直接领受；"看哪，密迦给你兄弟拿鹤也生了儿子"象征那些在教会外但因良善而在兄弟关系中的人；"长子乌斯，他的兄弟布斯，和亚兰的父亲基母利，并基薛、哈琐、必达、益拉、彼土利"象征各种宗教和由此产生的崇拜；"彼土利生利百加"象征从良善而来的真理情感；"这八个人都是密迦给亚伯拉罕的兄弟拿鹤生的"象征另一类被拯救的人。
　　2861、"在那些话之后"象征关于那些在教会内的人的事已经完成。在原文中，"话"实际上指的是事，因此"在那些话之后"象征在这些事发生之后。从第13节到本节，经文主要讨论了主的神性之人如何拯救属灵的人，特别是那些教会内、在良善中的人。这些人能够真正成为属灵的人，因为他们拥有圣经，也就是信仰的真理。人通过将教义的真理与生活的良善结合，才能成为属灵的人。所有属灵的事物都源于此。
　　相比之下，教会之外的外邦人因为没有圣经，也就缺乏信仰的真理。只要他们还活在世上，即使他们有仁义之善，也不是真正的属灵人，直到他们在信仰的真理上受到教导。由于大多数外邦人在世时无法接受这样的教导，那些生活中践行相互仁爱和顺从的人，会通过主的圣治和怜悯在来生接受教导。在那时，他们会很容易接受信仰的真理，从而成为属灵的人。关于外邦人在来生的状态和命运，可参见2589-2604节。
　　【2】前文讨论了那些在教会内通过主的神性之人得救的人，而本章结尾则转向那些在教会外得救的人。这些人由亚伯拉罕的兄弟拿鹤与妻子密迦和妾流玛所生的后代来代表。这也是照着次序来讨论的。
　　不了解圣经内在意义的人可能会认为这只是他拉家族的家谱，用来解释利百加如何成为以撒的妻子，以及彼土利的两个孙女利亚和拉结如何成为雅各的妻子。然而，正如我们常说的，圣经中的所有名字都代表着更深层的含义（参1224，1264，1876，1888节）。如果这些名字不代表更深层的意义，圣经就不是神性的，而仅仅是世俗的记录。
　　因此，接下来的内容实际上是按顺序讨论主的属灵教会，特别是存在于外邦人中的教会。这是通过亚伯拉罕的兄弟拿鹤来表示的，象征那些因良善而在兄弟关系中的人（参2863节）。
　　2862、"有人告诉亚伯拉罕说"象征主的直接领受。这一解释基于以下含义："告诉"在这里象征思考和反思；"说"象征直接领受。这些含义在之前的讨论中已多次提及。
　　在圣经的内在意义中，要表达主的反思和直接领受，只能用"告诉"和"说"这样的词语来描述。实际上，反思和直接领受实际上是一种内在的指示和陈述。
　　2863、"看哪，密迦给你兄弟拿鹤也生了儿子"象征那些在教会外但因良善而在兄弟关系中的人。这一解释可以从先前关于密迦和拿鹤的讨论（参1363，1369，1370节）中得到支持。
　　我们知道，他拉有三个儿子：亚伯兰、拿鹤和哈兰。他们曾拜其它神（参1356节）。密迦是哈兰的女儿，后来成为拿鹤的妻子（参1369节）在迦勒底的吾珥，哈兰死在他拉面前（参1365-1368节）。由此可以看出"密迦和拿鹤"所象征的，即"密迦"象征那些外邦人的真理，"拿鹤"象征良善。
　　外邦人中确实存在真理，这一点可以从多方面得到证实。古时的外邦人就表现出智慧和聪明，例如他们承认一位神，并以敬畏的态度写到这位神。他们也相信灵魂不朽、死后的生命，以及善人得福、恶人受罚的道理。
　　【2】此外，他们遵守类似十诫的道德准则，如敬拜神、孝敬父母、不可杀人、偷盗、奸淫，也不可贪恋他人之物。他们不仅在外在行为上遵守这些准则，在内心也是如此。即使在今天，来自世界各地的有教养的外邦人在讨论这方面的事情时，有时比基督徒表现得更好，而且不仅仅是空谈，还能付诸实践。
　　【3】这些真理与主赐给他们的良善相结合，使他们能够接受更多的真理。因为一个真理会吸引另一个真理，它们之间有着内在的联系和亲和力。因此，那些在世上行善的人，在来生更容易接受信仰的真理。
　　值得注意的是，外邦人中的伪谬不会与良善结合，而只是表面附着。这些伪谬可以被分离出去（那些结合的保持不变，而那些附着的被分离），特别是当他们学习并接受信仰的真理时。每一个信仰的真理都会帮助移除并分离伪谬，直到最后，人甚至会厌恶并远离伪谬。
　　因此，"密迦给亚伯拉罕的兄弟拿鹤所生的儿子们"象征着那些虽然在教会之外，但因良善而在兄弟关系中的人。
　　2864、"长子乌斯，他的兄弟布斯，和亚兰的父亲基母利，并基薛、哈琐、必达、益拉、彼土利"象征各种宗教和由此产生的崇拜。正如我们之前讨论过的，在圣经中，名字往往具有深层的象征意义，代表着特定的事物或概念。在这里，这些名字代表了不同的宗教传统和崇拜形式，类似于我们在创世记5-11章中看到的名字所代表的含义。
　　然而，我们不能轻易地确定每个具体名字和每个儿子的确切含义，因为在这里它们只是被简单地列举出来。值得注意的是，其中一些名字在圣经的其它地方也有出现：
　　乌斯和布斯在耶利米书25章20和23节中被提及，但它们是在一长串其他名字中出现的。乌斯这个名字还在耶利米哀歌4章21节中被提到。在约伯记1章1节中，我们也看到了乌斯这个地名。关于乌斯的更多讨论，可以参考创世记10章23节，以及本书第1233和1234节的解释。
　　2865、"彼土利生利百加"象征从良善而来的真理情感。这一解释可以从彼土利和利百加在圣经中所代表的含义得到证实，详细内容将在下一章（即第二十四章）中进行讨论。
　　2866、"这八个人都是密迦给亚伯拉罕的兄弟拿鹤生的"象征另一类被拯救的人。这一解释基于以下几点：
　　首先，"八"这个数字具有特殊含义。第八天是下一个七天的第一天，因此"八”象征着与之前不同的新事物（参2044节），因此这里的"八"象征另一类人群。这就是为什么特意提到这个数字。
　　其次，密迦给亚伯拉罕的兄弟拿鹤生了这些儿子，正如我们在2863和2865节中所解释的，这些话代表那些虽然在教会之外，但因其良善而在兄弟关系中的人。
　　最后，由于这句话出现在段落的结尾，它不仅重申了前面的含义，还进一步暗示了这些人也将得到救赎。
　　2867、第二十四节 他的妾名叫流玛，她也生了提八、迦含、他辖和玛迦。
　　"他的妾名叫流玛"象征虽然信奉偶像崇拜，但仍然行善的外邦人；"她也生了提八、迦含、他辖和玛迦"象征他们的各种宗教信仰，并且这些人构成了得救的属灵之人的第三类。
　　2868、"他的妾名叫流玛"象征虽然信奉偶像崇拜，但仍然行善的外邦人。这一解释可以从前文中得到佐证：
　　首先，我们看到拿鹤的后代分为两类：一类是从妻子所生的，另一类是从妾所生的。从妻子所生的，如2863节所述，代表那些虽在教会之外，但因行善而与信徒有兄弟关系的人。而从妾所生的，则代表那些在教会之外，信奉偶像崇拜但仍然行善的人。
　　虽然妾所生的子女在身份上不如妻子所生的正统，但在当时的社会中，他们仍被视为合法子嗣。这一点可以从雅各的故事中得到印证：他的儿子们，无论是从妻子利亚、拉结所生，还是从婢女辟拉、悉帕所生，都同样成为以色列的支派，没有明显区别（创世记30:4-12）。尽管如此，在某些场合仍能看出微妙的差异（创世记33:1，2，6，7）。
　　【2】在那个时代，妻子给丈夫的婢女也被称为妾，如拉结的婢女辟拉就被称为雅各的妾（创世记35:22）。允许从婢女或妾生育子女，其深层含义是为了代表那些在教会之外的人，以及那些在教会内地位较低的人。
　　"流玛"这个名字本身也具有象征意义，如1896和2009节所述，它暗示了一种品质，在这里特指"高举"或"提升"。
　　关于教会之外的外邦人和民族的状态和命运，可参考593，932，1032，1059，1327，1328，1366，2049，2051，2284，2589-2604等节的详细讨论。
　　2869、"她也生了提八、迦含、他辖和玛迦"象征他们的各种宗教信仰，并且这些人构成了得救的属灵之人的第三类，从前文（参2864，2866，2868节）的解释的内容可以看出。
关于人的自由
　　2870、很少人知道什么是自由，什么不是自由。通常，人们会认为凡是符合自己某种爱欲、让自己快乐的事就是自由的，而与之相反的则是不自由。
　　属于爱自己和爱世界，以及由此产生的欲望，在人看来似乎是自由的，但这是地狱的自由。而属于爱主和爱邻舍，因而爱良善和爱真理的，才是真正的自由，这是天堂的自由。
　　2871、地狱中的灵不理解，除了自我之爱和对世俗的贪恋之外，还有什么可以称之为自由。对他们来说，自由就是渴望统治他人，迫害和憎恨所有不顺从的人，折磨任何人，甚至如果可能的话，为了自己的利益毁灭整个宇宙，掠夺并占有他人的一切。当他们沉浸在这些行为和类似的状态中时，他们感到自由，因为这给他们带来快乐。他们的生命就依存于这种所谓的自由，以至于如果失去它，他们剩下的生命力甚至不如一个刚出生的婴儿。
　　这一点通过生动的经验得到了证实。有一个邪恶的灵坚信他们可以剥夺这种自由，从而进入天堂，仿佛他的生命可以奇迹般地转化为天堂的生命。为此，他们的那些爱欲被剥夺了，这在来生是通过分离来实现的。结果，这个灵就像一个刚出生的婴儿，徒劳地挥动着几乎无法移动的手臂，处于一种比任何婴儿都更无法思考、完全无法说话、对一切一无所知的状态。但很快，他就恢复了自己的快乐，也就是他所谓的自由。
　　由此可见，那些从自我之爱和对世俗的贪恋中获得生命，因而沉溺于这种所谓自由中的人，是不可能进入天堂的。因为如果剥夺了他们这种生命方式，他们就会失去所有的思想和意志。
　　2872、天堂的自由源于主。所有在天堂的天使都沐浴在这种自由之中。如前所述，这种自由体现为对主的爱，以及相互之间的爱，因此也是对良善和真理的情感。这种自由的本质可以从以下方面得到体现：在天堂中的每个个体都以最真挚的情感将自己的幸福和快乐传递给他人，而他们的幸福和快乐恰恰在于能够进行这种传递。
　　由于整个天堂都遵循这一原则，每个个体都成为所有幸福和快乐的中心，同时所有天使又共同构成每个个体的幸福源泉。这种奇妙的传递是由主通过不可思议的方式实现的，形成了一种超越人类理解的天堂形式。
　　由此我们可以理解天堂自由的本质，以及它是如何单单来自主的。
　　2873、天堂的自由源于对良善和真理的情感，而地狱的自由则源于对邪恶和伪谬的情感。这两种自由之间的巨大差异可以从以下现象中清晰地看出：
　　当天堂中的天使们仅仅是想到那种源于对邪恶和伪谬的情感的自由，也就是源于自我之爱和对世俗贪恋的欲望时，他们就会立即感到内心的痛苦。相反，当邪恶的灵稍微想到源于对良善和真理的情感的自由，即源于相互之爱的渴望时，他们也会立即陷入痛苦之中。
　　令人惊讶的是，这两种自由是如此对立，以至于自我之爱和世俗贪恋的自由对良善的灵来说就如同地狱一般。反之，爱主和相互之爱的自由对邪恶的灵来说则如同身处地狱。
　　正是因为这种鲜明的对比，在来生，所有灵都根据他们所追求的自由而被区分开来。这种区分实际上也就是根据他们的爱和情感，以及由此产生的生命快乐来划分。因为生命本质上就是一种快乐的体验，而这些快乐无非就是爱的情感。
　　2874、从这里我们可以清楚地看出什么是自由。自由实际上是根据内心的情感来进行思考和意愿。而这种自由的性质，则完全取决于驱动它的情感的性质。我们可以看到，有两种截然不同的自由：一种是属于地狱的自由，另一种是属于天堂的自由。地狱的自由源自地狱本身，而天堂的自由则来自于主。
　　值得注意的是，那些沉浸在地狱自由中的人无法进入天堂的自由。这种转变就如同从地狱跃入天堂一般，除非他们的全部生命被剥夺。同样，除非通过主的改造，否则没有人能进入天堂的自由。这个过程是通过培养对良善和真理的情感来完成的。换句话说，是通过过一种良善的生活，让真理的教义在这种生活中扎根并茁壮成长。
　　2875、生活的良善或良善的情感，是由主通过内在途径悄然注入的，这个过程人是完全无法察觉的。而教义的真理或信仰，则是通过外在途径被输入到人的记忆中。随后，在主所安排的适当时机和顺序中，这些真理会被唤醒，并与良善的情感相结合。
　　这个过程发生在人的自由中，因为正如前面所说，人的自由源于他的情感。这就是信仰如何在人心中播种和生根的过程。任何在自由中发生的事都能够相互结合，而在强迫下发生的事则无法结合。
　　这一点可以从以下事实中得到证实：除非有相应的情感，否则任何事物都无法真正地结合。情感本身就是接受者。违背情感去接受某物，就等同于违背生命本身。
　　由此可见，教义的真理或信仰只能通过对它的情感来接受。但接受的方式和程度，取决于情感的性质。只有对真理和良善的情感，才能真正接受信仰的真理。这是因为它们是一致的，而这种一致性使它们能够相互结合。
　　2876、人的改造只能在自由的状态下进行，这就是为什么自由永远不会被剥夺的原因，至少在表面上是如此。这实际上是一条永恒的法则：每个人在内在方面，也就是在情感和思维方面，都应该是自由的；因为只有在这种状态下，对良善和真理的情感才能被真正地注入。
　　2877、每当主将真理的情感和良善的情感注入时，这个过程人是完全不知情的。在这种情况下，人会在自由的状态下，出于情感，自然而然地接受真理并行善。这是因为，正如前面所说，任何源于情感的，都是自由的。在这个过程中，属于信仰的真理就会与属于仁义的良善结合起来。
　　如果人在所思考和所意愿的一切事上没有自由，那么主就无法向任何人注入思考真理和意愿良善的自由。这是因为，要使一个人得到改造，他必须感觉到是似乎出于自己在思考真理，是似乎出于自己在行善。这种"似乎出于自己"的感觉正是自由的体现。如果没有这种自由，就永远不会有任何改造或重生。
　　2878、人们学习真理和追求良善的原因和动机是多种多样的。这些原因可能来自外部世界，也可能源于个人的身体需求。有时，人们追求真理和良善甚至不是为了天堂，更不是为了主。
　　主通过情感来引导每个人进入真理和良善的境界。值得注意的是，每个人被引导的方式都是独特的，这取决于他们与生俱来的性情以及后天培养的品格。这种通过情感引导人进入真理和良善的过程是持续不断的，因此也是在不断的自由选择中进行的。最终，人被引导人进入对灵性真理和灵性良善的情感。只有主知道这个过程中的各个时期和状态。也只有主能根据每个人的独特天性和生活经历来安排和管理这个过程。
　　由此可见为什么人有自由。
　　2879、主将良善注入人的至内在，并在那里使真理与之结合。这至内在将成为良善和真理的根源。然而，一个人只有在内心对所有的情感和思维都保持自由时，才能为良善和真理的生根创造条件。
　　2880、对一个人来说，只有源于自由的事物才真正被视为属于自己的。这是因为所有存在于爱中的情感构成了一个人内在生命的本质。当一个人出于这种情感行动时，他实际上是从自己的生命出发，也就是从他自己，因此是从属于他的，即真正属于他自己的东西出发。为了让一个人能够获得如同天堂中的天使所拥有的那种天堂本性，他需要被维持在自由中。通过这种自由，他才能以前面所描述的方式被引导进入这种状态。
　　任何人都能理解，当一个人在自由中崇拜主时，这种崇拜看似是出于自己进行的，是从自己本质中自然流露出来的。相反，在强迫下进行的崇拜并非出于自己，而是受到外部力量或其它因素的驱使。
　　因此，我们可以清楚地看到，只有在自由中进行的崇拜才是真正的崇拜，而在强迫下进行的崇拜根本不能称之为崇拜。
　　2881、若人能够通过强制而改变，那么世上就不会有人无法得救；因为对于主来说，没有比强迫人敬畏他、崇拜他，甚至可以说是爱他更容易的事了。实现这一点的方法数不胜数。然而，在强制下所做的事无法与人真正结合，因此也无法成为人自身的一部分。正因如此，主绝不会强迫任何人。
　　当人处于内心争战中，或者说当教会中的一员正在经历这种争战时，可能会感觉好像是主在强迫他，似乎剥夺了他的自由。这是因为他不断地与自我之爱和世俗之爱争战，也就是与他与生俱来并在其中成长的自由进行争战。但实际上，在这些获胜的争战中，人所体验到的自由比平时更为强烈。不过，这种自由并非源于人自身，而是来自主，尽管它看起来像是属于人自己的（参1937，1947节）。
　　2882、人最初会认为自己没有任何自由，因为他知道自己无法凭借自身行善或思考真理。然而，我们不应认为任何人，无论过去还是现在，能够凭借自身拥有思考真理和行善的自由。即使是那个被称为神的形象和样式、处于完美状态的人也不例外。
　　实际上，思考信仰之真理和实践仁义之良善的自由，完全来自于主的流入。主就是良善本身和真理本身，因此是源头。所有的天使都在这样的自由中，他们甚至能直接领受到这种流入。最内层的天使直接领受到多少来自主，多少来自自己。来自主的越多，他们就越幸福；而来自自己的越多，他们就越不幸福。
　　2883、为了能够接受天堂的品性，人必须努力从自身出发行善和思考真理。然而，他始终要明白，并且在经历改造后，要深信所有的良善和真理，即使是最微小的部分，都源自于主。这就是事实的真相。然而，允许人以为是出于自己来行善和思考真理，这样做的目的是让这些良善和真理仿佛成为他个人品格的一部分。
　　2884、自我之爱和世俗之爱，以及由此产生的欲望，虽然被称为"自由"，实际上却丝毫不是自由，反而是彻底的奴役。这种情况类似于我们在不同语境中使用"爱""情感"和"快乐"这些词。然而自我之爱和世俗之爱根本不是爱，而是一种憎恨。因此，由这些而生的情感和快乐也是如此。我们之所以用这些词来称呼它们，是基于它们的表象，而非它们的本质。
　　2885、要理解什么是奴役，什么是自由，人必须先了解它们的起源。而这种起源只能从圣经中获知。此外，人还需要明白自己的情感（源于意志）和思维（源于理智）是如何运作的。没有这些认知，就无法真正理解奴役和自由的本质。
　　2886、关于人的情感和思维，情况是这样的：无论是人、灵还是天使，都无法凭自己产生意愿和思维。这些都来源于他人，而这些他人的意愿和思维又来自于其它存在，如此循环往复。最终，所有的意愿和思维都可以追溯到生命之源——主。任何不与之相连的事物都无法存在。
　　邪恶和伪谬与地狱相连。因此，那些沉溺其中的人，他们的意愿、思维、爱欲、情感、快乐，以及他们所谓的"自由"，都源于地狱。相反，良善和真理与天堂相连。那些追求良善和真理的人，他们的意愿、思维、爱俗、情感、愉快，以及真正的自由，都源于天堂。
　　通过这种理解，我们可以明白不同类型的"自由"究竟来自何处。这种认知在来生是众所周知的，但在今世却鲜为人知。
　　2887、每个人的周围都始终存在着邪恶的灵，以及天使。通过这些灵，人与地狱建立联系；通过天使，人与天堂沟通。如果这些灵和天使突然离开其中一个，那么这个人会立即失去意愿和思考能力，也就是说，失去生命。
　　这种说法可能听起来像是一个悖论，但实际上却是最真实的。关于围绕在人周围的灵和天使的更多细节，蒙主怜悯，我们将在其它地方讨论。
　　2888、所有生命，无论是人、灵还是天使的，都源自于主。主就是生命本身，他的生命以一种难以理解的秩序和方式，扩散到整个天堂，甚至渗透到地狱，最终流入每一个个体。然而，每个接收者根据自己的本性来接受这种生命的流入。良善和真理被善人接受为良善和真理；但良善和真理被恶人接受为邪恶和伪谬，并且在这些人里面变成了邪恶和伪谬。这个过程可以比作阳光，它普照大地，遍及万物，但每个物体根据自身的特质来接收光线。在美好的事物上，阳光呈现出美丽的色彩；在丑陋的事物上，则显现出不悦的色调。
　　这个概念在现世还是一个奥秘，但在来生却是常识。为了让我理解这种流入是如何发生的，我被允许与周围的灵和天使交流，并亲身感受和察觉这种流入。这种经历如此频繁，以至于我无法计数。
　　但我知道，错觉会使人们相信他们是凭自己意愿的，靠自己思考的，因此拥有自己的生命，然而事实却恰恰相反。
　　2889、恶灵难以理解一个事实：他们的生命并非源自于自身，他们只是生命力量的容器。他们更难以接受的是，除了源于良善和真理的生命之外，别无其它源头。最难以理解的是，在他们摆脱邪恶欲望和伪谬信念之前，他们并未真正开始生活。这些恶灵错误地认为，如果失去了邪恶欲望和伪谬信念，他们就会失去全部的生命。然而，事实恰恰相反。当他们摆脱了这些负面因素后，他们才真正开始活着。在此之前，他们无法接受主所带来的良善和真理，而这些才是生命的真正本质。只有在这个时候，聪明和智慧，也就是真正的生命，才能流入他们的心中。从那一刻起，这种生命会无限地增长。这个过程伴随着深刻的愉悦、幸福和快乐，是一种最深层的喜悦。更令人惊叹的是，这种喜悦会以无法言喻的多样性，永恒地持续下去。
　　2890、与人同在的恶灵是人与地狱沟通的媒介。这些恶灵将人视为卑贱的奴隶，它们向人灌输自己的欲望和信念，随意操控人的行为，引导人走向它们所希望的方向。
　　相比之下，天使是人与天堂沟通的桥梁。天使将人视为弟兄，向人传递良善和真理的情感。天使通过尊重人的自由来引导人，不是按照天使自己的意愿，而是按照主的旨意行事。
　　从这个对比中，我们可以清楚地看出两者的根本区别：被魔鬼引导的人处于奴役状态，而被主引导的人则享有真正的自由。
　　2891、新近进入灵界的灵常常深感困扰，他们不知如何理解这样一个概念：没有人能靠自己行善或思考真理，这一切都来自主。他们担心，如果真是这样，自己岂不是成了毫无能力的机器，只能放弃一切主动性，任由摆布。然而，有人告诉他们：你们确实应该自主地思考、意愿和行善，否则就无法获得天堂的本质和自由。但同时，你们也要认识到，良善和真理并非源于自身，而是来自主。他们还被教导说，所有的天使都有这样的认知，甚至能直接领受到确实如此。事实上，天使们越是精确地直接领受到自己被主引导，从而在主里面，他们就越自由。
　　2892、一个人若生活在良善之中，并且坚信主统治着整个宇宙，相信一切仁爱与仁义之善、一切信仰之真理，乃至生命本身，都唯独来自主，因此经上说"我们生活、动作、存留，都在乎他"；这样的人就处于一种天堂自由的状态，并且随之而来的还有平安，因为那时他唯独信靠主，对其它一切毫不在意，并且确信那时一切都将导向他永恒的福祉、幸福和快乐。
　　相反，若有人认为自己能掌控一切，他就会陷入持续的不安之中。他会被欲望所驱使，为未来忧心忡忡，因此陷入各种焦虑之中。更糟糕的是，正因为他持有这样的信念，邪恶的欲望和伪谬的说服才会紧紧附着于他。
　　2893、善灵们对一件事感到十分不解：现今教会中的人竟然不相信"人的一切邪恶和伪谬都来自地狱，一切良善和真理都来自主"这个简单的道理。这种不信真是令人惊讶，因为无论是圣经还是信仰教义都清楚地教导了这一点。更有趣的是，在日常生活中，当人们看到某人做了严重的坏事时，常常会说“他是被魔鬼引诱了"；而当看到某人做了好事时，又会说"他是被主引导的"。这种说法恰恰反映了这个真理，只是人们却没有真正相信它。
创世记第二十三章
　　2894、约翰福音开篇这样写道：
　　太初有道，道与神同在，神就是道。这道太初与神同在。万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。生命在他里头，这生命就是人的光。光照在黑暗里，黑暗却不接受光……道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典有真理。我们也见过他的荣光，正是父独生子的荣光。（约翰福音1:1-5， 14）
　　很少有人真正理解这里"道"的含义。从上下文可以看出，"道"指的是主。但从更深层的意义来看，"道"代表了主的神性之人。这一点从"道成了肉身，住在我们中间，我们见过他的荣光"这句话中可以清楚地看出。
　　更进一步说，因为"道"指的是神性之人，它也代表了关于主的一切真理，以及从主而来的一切真理，无论是在天堂还是在地上的教会中。这就是为什么经文说"生命在他里头，这生命就是人的光，光照在黑暗里"。
　　此外，由于"道"是真理，它也指所有的启示，因此也指圣经本身。
　　2895、关于圣经的特殊性，我们需要理解，圣经在人类历史的每个时期都存在，但它并非我们今天所熟知的形式。在不同的时代，圣经呈现出不同的形式：大洪水之前的上古教会有其独特的圣经；大洪水之后的古教会也有其特有的圣经；在犹太教会时期，我们看到了摩西和先知所记录的圣经；而在新的教会时代，我们有了福音作者所写的圣经。
　　圣言之所以在每个时代都存在，是因为它承担着重要的使命：它是天堂与地球之间沟通的桥梁。更重要的是，圣经论及良善和真理，这是人类获得永恒幸福生活的源泉。从更深层的意义上来说，圣经的核心主题始终是主自己，因为一切良善和真理都源于他。
　　2896、在大洪水之前的上古教会中，圣经并非以书面形式存在，而是直接向每个教会成员启示。这是因为当时的人是属天的人，他们在良善和真理的直接领受上如同天使，并且能与天使直接交往。因此，圣经是直接铭刻在他们心中的（参597，607，895，920，1114-1125节）。
　　这些属天的人由于与天使有密切的交往，所以他们所看到和直接领受到的一切事物都成为了属天和属灵事物的代表和象征。虽然他们用肉眼看到或用感官感觉到的是世俗和地上的事物，但他们能够通过这些事物思考和理解属天和属灵的事物。这就是他们能够与天使交流的方式，因为天使那里的事物是属天和属灵的，当这些信息传达给人类时，就会以人类世界中的事物形式呈现。
　　从创世记第一章到现在，我们已经看到世界上的每一件事物都代表和象征着天上的事物。然而，当人类与天使的直接交流开始减少时，那些被称为"以诺"的人开始收集和记录这些代表和象征。这就是"以诺与神同行，神将他取去，他就不在了"（创世记5:24）这句话的深层含义（参521节）。
　　2897、大洪水之后的古教会中的圣经源自前一时期。这个教会的成员是属灵的，而非属天之人，所以他们知道各种代表和象征的含义，但无法直接领受。因为这些代表和象征包含神性，所以被用于他们的崇拜中，目的是为了与天堂保持交流。正如前面所说，世界上的一切都代表和象征着天堂中的事物。
　　这个时期也有书面的圣经，包括历史和预言部分，类似于我们现在的旧约圣经，但随着时间的推移而失传了。历史部分被称为"耶和华的战记"，预言部分被称为"神谕”（原文是mashal），这在摩西五经中有所引用（民数记21:14，27）。
　　他们的历史书以预言的风格写成，大部分记录的是虚构的历史，就像创世记第1至11章那样。这可以从摩西所引用的内容看出：
　　所以耶和华的战记上说：“苏法的哇哈伯与亚嫩河的谷， 并向亚珥城众谷的下坡，是靠近摩押的境界。”（民数记21:14-15）
　　【2】他们的预言书的写作风格类似于旧约的预言书，这也可以从摩西五经中的引用看出。例如：
　　所以谕言说：“你们来到希实本；愿西宏的城被修造，被建立。因为有火从希实本发出，有火焰出于西宏的城，烧尽摩押的亚珥和亚嫩河邱坛的祭司 。摩押啊，你有祸了！基抹的民哪，你们灭亡了！基抹的男子逃奔，女子被掳，交付亚摩利的王西宏。我们射了他们；希实本直到底本尽皆毁灭。我们使地变成荒场，直到挪法；这挪法直延到米底巴。”（民数记21:27-30）
　　这些预言包含天堂的奥秘，就像旧约的预言一样。这不仅从摩西引用并应用于当时的情况可以看出，而且几乎相同的话也出现在耶利米书中，请看：
　　因为有火从希实本发出，有火焰出于西宏的城，烧尽摩押的角和哄嚷人的头顶。摩押啊，你有祸了！属基抹的民灭亡了！因你的众子都被掳去，你的众女也被掳去。(耶利米书48:45-46）
　　这些相似之处表明，古教会的圣经也具有内在意义，就像我们现在的圣经一样。每个词都包含着天堂的奥秘，这可以从关于圣经内在意义的解释中看出。关于大洪水之后的古教会的更多信息，可以参考第640，641，765，1238，1327，2385节。
　　2898、他们当中存在预言性的内容，其内在意义涉及主和他的王国。这不仅可从上述内容得到证实，还可从叙利亚人巴兰的预言中看出。这些预言记载在摩西五经中（民数记23:7-10；18-25；24:3-10，15-25）。这些预言的写作风格与圣经中其它预言相似，并且明确地预示了主的降临。其中有这样的话：
　　我看他却不在现时；我望他却不在近日。有星要出于雅各，有杖要兴于以色列，必打破摩押的四角，毁坏扰乱之子。（民数记24:17）
　　这些预言同样被称为"神谕"，因为在原文中使用了相同的词（mashal）。这一点可以在民数记（23:7，18；24:3，15，20）中看到。
　　2899、在犹太教会中传承下来的圣经，是以象征和代表的方式写成的。这样特殊的写作方式有其深意：使圣经的内在含义能被天堂理解，并且通过圣经，将主的天堂与地上的王国连接并合一。圣经之所以称为神圣，是因为其中每一件事都具有代表性，每一个用来记录的词语都象征着主的神性，以及他王国中属天和属灵的事物。正是因为这个原因，圣经必须用这种独特的风格写成，不能用其他方式。因为只有通过这种写作风格，人间的事物和语言才能与天堂的事物和观念完全对应，这种对应关系精确到每一个细节。这就解释了为什么即便是婴儿在读经时，天使也能直接领受到其中的神性（参1776节）。
　　2900、关于新约圣经中福音书的话语，因为主从神性本身说话，所以他所说的每一件事也都代表和象征神性的事物，即他的王国和教会中属天的事物，正如在前面多次所示。
经文
概览
　　2901、这章经文从内在意义上讲述了一个新的属灵教会的诞生，这是在先前的教会完全消亡后，由主重新兴起的；以及该教会成员对信仰的接受。“撒拉”在此象征神性真理，在地上已经消亡；“埋葬”象征再次兴起；“以弗仑”和“赫人（原文是赫的儿子们）”代表那些接受教会的真理与良善的人；幔利前”的““麦比拉”象征重生；“迦南地的希伯仑”象征新的教会。
　　2902、关于在地上已经消亡的神性真理（第1-3节）；主建立了新的教会（第4节）；新的教会受到友好接纳（第5-6节）；因此带来了喜悦（第7，12节）。他们最初的状态是模糊的，并且相信仁义的良善和信仰的真理来自于自己（第8-11，14，15节）；但被教导，良善和真理不是来自他们自己，而是来自主（第13节）；他们因此被救赎（第16节）；并被重生（第17-18节）；如此形成新的教会（第19节）； 新教会成员来自外邦（第20节）。
内义
　　2903、第一节 撒拉的一生是一百二十七岁，这是撒拉一生的年岁。
　　"撒拉的一生"象征神性真理先前所有时期和状态。"一百二十七岁”象征这些时期和状态的圆满或终结。"撒拉一生的年岁"象征当地上仍然存在某些神性真理的时候。
　　2904、"撒拉的一生"象征教会神性真理先前所有时期和状态。这可以从"一生"一词的含义和"撒拉"所代表的意义中得出。"一生"在这里指的是年龄的各个阶段，包括婴儿期、青少年期、成年期和老年期，象征着不同的状态，就像时间的普遍概念一样(参2625，2788，2837节)。由于接下来要讨论的是教会，所以"一生"代表了教会的时期和状态。"撒拉"象征神性真理（参1468，1901，2063，2172，2173，2198，2507节)。因此，"撒拉的一生"在内在意义上象征教会在神性真理方面的先前时期和状态。
　　【2】撒拉在世时作为亚伯拉罕的妻子，代表主的神性真理，是与神性良善相结合的神性真理，这一点可以从前面引用的段落中看出。由于主的神性真理由她来代表，因此也代表教会的神性真理，因为教会中除了来自主的真理外，没有其它真理。不是来自主的真理就不是真理。这一点可以从圣经中得到证实：
　　若不是从天上赐的，人就不能得什么。(约翰福音3:27)
　　离了我，你们就不能做什么。(约翰福音15:5)
　　信仰教义也教导我们，所有的信仰和真理都来自主。
　　【3】圣经中的象征和代表都指向主，这是圣经生命力的源泉。既然指向主，那么也指向他的王国，因为主是他王国中的一切。从主而来的神性构成了他的王国。因此，天使、灵和人从主那里接受并相信多少良善和真理，就在多大程度上属于他的王国；反之，不接受也不相信来自主的良善和真理，就在多大程度上不属于他的王国。这就是此处所说的主是他王国中的一切的含义。
　　2905、"一百二十七岁”象征这些时期和状态的圆满或终结。这可以从以下含义中看出："一百"象征圆满（参2636节），"二十"或两个十也象征圆满（参1988节），"七"象征神圣（参395，433，716，881节）。因此，这里象征教会神圣状态的圆满或终结。圣经中所有的数字都有其特定含义（参482，487，647，648，755，813，1963，1988，2075，2252节）。这里所说的圆满，即教会状态和时期的圆满，意味着它们的终结。
　　【2】教会的发展可以比作人的一生：婴儿期、青少年期、成年期和老年期。老年期被称为圆满或终结。它也可以比作一年的四季：春、夏、秋、冬，冬天是一年的终结。同样，它还可以比作一天的时间：黎明、正午、傍晚、夜晚，夜晚是一天的圆满或终结。在圣经中，教会的状态常常用这些比喻来表示，因为"时间"象征着状态（参2625，2788，2837节）。
　　在教会中，良善和真理往往会逐渐减少。当再也没有良善和真理，或者说没有信仰，也就是没有仁义时，教会就进入了它的"老年期""冬天"或"夜晚"。这时，教会的时间和状态被称为终结、完成和圆满（参1857节）。
　　关于主，人们说时间满了，他将降世，意思是那时再也没有任何良善，甚至连自然层面的良善也没有了，因此也就没有任何真理。这就是本节经文所特别要表达的含义。
　　2906、"撒拉一生的年岁"象征当地上仍然存在某些神性真理的时候。首先，从“年”的含义可以看出，它是指教会从开始到结束的整个时期，因此"年岁"是指时期（参2905节）。其次，从"撒拉的一生"的含义也可以看出，它是指关于神性真理的状态（参2904节），因此这里是指当不再有任何神性真理存在时的最后时刻。这一解释也与前文的内容相呼应，形成了连贯的思路。
　　【2】在圣经中，"年"这个词常常象征着教会从建立到终结的整个时期，或者说一个完整的周期。而"年岁"则代表这个大周期内的各个时期或阶段。这种解释可以从以下圣经段落中得到印证：
　　耶和华用膏我，叫我传好信息给谦卑的人，差遣我医好伤心的人，报告被掳的得释放，被囚的出监牢，报告耶和华的恩年，和我们神报仇的日子。（以赛亚书61:1-2）
　　这段经文预言了主的降临，其中"耶和华的恩年"是指新教会建立的时期。同一先知书还说：
　　因为报仇之日在我心中，救赎我民之年已经来到。（以赛亚书63:4）
　　这里也是预言主的降临，其中"救赎的年日"同样指新教会的时期。以下经文的含义类似：
　　因耶和华有报仇之日，为锡安的争辩有报应之年。（以赛亚书34:8）
　　【3】这个时期也被称为"追讨之年"，例如：
　　因为在追讨之年，我必使灾祸临到亚拿突人。（耶利米书11:23）
　　因我必使追讨之年临到摩押。（耶利米书48:44）
　　以西结书中讲的更明显：
　　过了多日，你必被差派。到末后之年，你必来到脱离刀剑从列国收回之地，到以色列常久荒凉的山上。（以西结书38:8）
　　"末后之年"是指教会的最后时期，那时前教会被废弃，从其它地方接纳新的人。以赛亚书中的“年”也是指最后的时期：
　　主对我这样说：“一年之内，照雇工的年数，基达的一切荣耀必归于无有。”（以赛亚书21:16）
　　【4】以西结书说：
　　你因流了人的血，就为有罪；你做了偶像，就玷污自己，使你的日子临近，你的年岁来到。所以我叫你受列国的凌辱和列邦的讥诮。（以西结书22:4）
　　"你的年岁来到"象征着终结的来临，也就是主离开教会之时。以赛亚书中说：
　　但现在耶和华说：“三年之内，照雇工的年数，摩押的荣耀与他的群众必被藐视，余剩的人甚少无几。”（以赛亚书16:14）
　　"三年之内"也是指前教会的终点，"三"象征一个阶段的完成，也意味着一个新的开始（参1825，2788节）。
　　【5】 "七"和"七十"也有类似的含义（参720，728，901节），因此以赛亚书说：
　　到那日，推罗必被忘记七十年，照着一王的年日。七十年的末了，耶和华必眷顾推罗，她就复原仍得雇价。（以赛亚书23:15，17）
　　"七十年"表示教会存在到消亡的整个时期，这也是"一王的年日"，因为"王"象征教会的真理（参1672，1728，2015，2069节）。犹太人被掳七十年也包含类似的含义，关于这一点，耶利米书中说：
　　这些国民要服事巴比伦王七十年。七十年满了以后，我必刑罚巴比伦王和那国民。（耶利米书25:11，12；29:10）
　　【6】 "年"以及"年数"是教会的整个时期，或其持续的时间，这一点在玛拉基书中还可以看出：
　　万军之耶和华说：“我要差遣我的使者在我前面预备道路。你们所寻求的主必忽然进入他的殿；立约的使者，就是你们所仰慕的，快要来到。他来的日子，谁能当得起呢？……那时，犹大和耶路撒冷所献的供物必蒙耶和华悦纳，仿佛古时之日、上古之年。（玛拉基书3:1，2，4）
　　这里说的是主的降临。“古时之日"象征上古教会，"上古之年"象征古教会。“犹大的供物"象征出于属天之爱的敬拜，"耶路撒冷的供物"象征出于属灵之爱的敬拜；这里显然不是指犹大，也不是指耶路撒冷。
　　我思想古时的日子，上古的年代。（诗篇77:5）
　　这里的"古时的日子"和"上古的年代"同样指上古教会和古教会。摩西五经中更明确地说：
　　你当追想上古之日，思想历代之年；问你的父亲，他必指示你；问你的长者，他必告诉你。至高者将地业赐给列邦，将世人分开。（申命记32:7，8）
　　【7】"年"和"年数"是教会的完整时期，这一点在哈巴谷书中也很明显：
　　耶和华啊，我听见你的名声就惧怕。耶和华啊，求你在这些年间复兴你的作为，在这些年间显明出来；在发怒的时候以怜悯为念。神从提幔而来，圣者从巴兰山临到。（哈巴谷书3:2，3）
　　这里说的是主的降临；"在这些年间"指在时间的完满中；什么是时间的完满，见上文第2905节。
　　【8】正如年和年岁表示两个终点之间的完整时间，即当用于描述主在地上的王国（即教会）时的开始和结束，当描述主在天上的王国是，它们表示永恒。正如大卫诗篇所说：
　　我的神啊，你的年数世世无穷！……惟有你永不改变，你的年数没有穷尽。你仆人的子孙要长存，他们的后裔要坚立在你面前。（诗篇102:24，27，28）
　　你要加添王的寿数，他的年岁必存到世世。他必永远坐在神面前。（诗篇61:6，7）
　　这里的"年岁"象征永恒，因为这里说的是主和他的王国。
　　【9】作为燔祭和祭物献上的羊羔是一岁的（利未记12:6；14:10；民数记6:12；7:15，21，27，33，39，45，51，57，63，69，75，81节，以及其它地方），这代表主王国中永恒的属天纯真。因此，弥迦书6章6节也提到用一岁的牛犊献上最蒙悦纳的燔祭。
　　【10】 "年"在内在意义上不表示年，这一点也可以从以下事实得到证实：天使们在理解圣经的内在意义时，不可能有任何年的概念，但因为年是自然界中时间的完整，所以他们用完整的概念来理解教会的状态，用永恒的概念来理解天堂的状态。对他们来说，时间就是状态（参1274，1382，2625，2788，2837节）。
　　2907、第二节 撒拉死在基列亚巴，就是迦南地的希伯仑；亚伯拉罕来为撒拉哀恸，为她哭号。
　　"撒拉死"象征关于信仰真理的黑暗时期；"在基列亚巴，就是迦南地的希伯仑"象征在教会中；"亚伯拉罕来为撒拉哀恸，为她哭号"象征主的悲伤状态。
　　2908、"撒拉死"象征关于信仰真理的黑暗时期，这种解释基于以下几点：
　　首先，"死、死亡和死人"等词用于教会时，指的是教会的最后时期，也就是所有的信仰，即仁义消失时。这个时期在圣经中常被称为"夜晚"（参221，709，1712，2353节）。其次，"死"象征某种状态不再存在（参494节）。再者，"撒拉"在圣经中象征神性真理（参2904节）。
　　2909、"在基列亚巴，就是迦南地的希伯仑"象征在教会中，这可以从"基列亚巴"的含义看出，它在真理方面象征教会；还可从"迦南地的希伯仑"的含义看出，它在良善方面象征教会。在圣经中，尤其是先知书部分，当谈到真理时，也会谈到良善，因为在圣经的每个部分都有天堂的婚姻（参683，793，801，2173，2516，2712节）。因此这里提到基列亚巴时，还说这是迦南地的希伯仑。"迦南地"象征主的王国（参1413，1437，1607节），而迦南地中的各地方，都以不同方式代表着灵性的意义（参1585，1866节）。
　　【2】基列亚巴，也就是希伯仑，是亚伯拉罕、以撒和雅各曾经居住的地方。这一点可以从创世记中的几处记载得到证实：13章18节提到亚伯拉罕来到希伯仑的幔利橡树那里居住；35章27节提到，雅各来到他父亲以撒那里，到了基列亚巴的幔利，也就是希伯仑。这里是亚伯拉罕和以撒曾经寄居的地方；37章14节描述，雅各从希伯仑谷中派约瑟去看望他的兄弟们。
　　从这三人的代表意义，如前所述，我们可以得出这样的结论：基列亚巴，也就是希伯仑，代表了一个比耶路撒冷更早的教会。
　　【3】圣经中描述了教会随时间衰落的过程。每个教会最终都会失去信仰和仁爱，导致毁灭。这一过程在"基列亚巴，就是希伯仑"的故事中得到了体现。当希伯仑被亚衲族人占据时，象征着教会被伪谬的观念所控制（参581，1673节）。这一占据在多处经文中有记载（民数记13:21，22；约书亚记11:21；14:15；15:13，14；士师记1:10）。教会的终结或结束，以及毁灭，由约书亚彻底摧毁那地方的一切来代表（约书亚记10:36，37；11:21），以及犹大和迦勒击杀亚衲族人来表示（士师记1:10；约书亚记14:13-15；15:13，14）。新教会的再次建立则由迦勒获得希伯仑的土地作为产业来象征（约书亚记21:12）。希伯仑后来成为逃城（约书亚记20:7；21:13）和祭司城，归属于亚伦的子孙（约书亚记21:10，11），位于犹大的产业之内（约书亚记15:54）。
　　【4】从这些记载中，我们可以看出希伯仑代表主在迦南地的属灵教会。因此大卫也遵照耶和华的指示来到希伯仑，在那里被膏立为犹大家的王。他在希伯仑统治了七年零六个月后，转而前往耶路撒冷，并占领了锡安（撒母耳记下2:1-11；5:5；列王纪上2:11）。从那时起，主的属灵教会开始由"耶路撒冷"来象征，而属天的教会则由"锡安"来象征。
　　2910、"亚伯拉罕来为撒拉哀恸，为她哭号"象征主的悲伤状态，即因教会中对信仰真理的黑暗而悲伤，这从"亚伯拉罕"代表主可以看出（参1893，1965，1989，2011，2172，2501，2833，2836节）。此外，"哀恸和哭号"表示悲伤状态，这无需解释；"哀恸"是因教会中良善的缺失而悲伤，"哭泣"是因真理的缺失而悲伤。
　　这段经文描述的是教会的末期。教会的末期指的是当仁义完全消失的时候。圣经中多次提到这一主题，尤其是在先知书和启示录中。主耶稣在福音书中也多次描述这一末期，称之为"世代的终结"或"黑夜"。
　　【2】这反映了教会发展的一般规律：
　　在教会的初期，仁义是根基。那时，人们彼此相爱如弟兄，他们接收良善的流入不是为了自己，而是为了邻舍、共同利益、主的王国，尤其是为了主。然而，随着时间推移，仁义开始冷淡，最终消失。
　　接着，人与人之间的仇恨开始出现。虽然在表面上看不出来，因为他们受到社会法律和外部约束的限制，但仇恨在内心滋长。这些外部约束源于自我之爱和世俗之爱，包括对荣誉、卓越、利益、权力和名声的追求。在这些表面的爱之下，隐藏着对邻舍的仇恨。这种仇恨使人想要统治他人，占有他人的一切。当遭到反对时，他们心中充满蔑视，渴望报复，甚至在他人遭难时感到快乐，有机会时还会施加残酷。当教会发展到这种状态时，就是它的末期。此时可以说它已失去信仰，因为没有仁义就没有信仰。
　　【3】圣经中提到的几个教会都经历了相似的结局。上古教会在大洪水时期消亡；洪水之后的古教会也是如此；还有一个被称为希伯来教会的古教会同样衰落。最后是犹太教会，它从未真正成为一个以仁义为基础的教会，而只是教会的代表，目的是通过这种代表性保持与天堂的交流，直到主降临世间。
　　之后，主建立了一个新的教会，被称为外邦人教会。这个教会是内在的，因为主启示了内在的真理。然而，如今这个教会也已到了末期。现在不仅没有仁义，反而充满仇恨。虽然这种仇恨在表面上不易察觉，但它深藏在人们心中。一旦外部约束消失，这种仇恨就会爆发出来。
　　【4】除了上述提到的教会外，还有许多未被详细记载的教会，它们同样经历了衰落和自我毁灭。教会衰落和自我毁灭的原因是多方面的。其中一个重要原因是父母积累的罪恶。这些罪恶通过反复实践最终成为习惯，融入本性，并通过遗传传给后代。
　　父母在日常生活中频繁犯下的过错会根植于他们的本性，并通过遗传传给子孙。除非经过改造或重生，否则这种倾向会一代代延续，而且不断加深。因此，后代的意志会越来越倾向于邪恶和虚假。
　　然而，当一个教会走向终结并灭亡时，主总会在某处兴起一个新的教会。值得注意的是，如果有的话，这个新教会很少，是从前一个教会的人中兴起，而更多是从那些没有信仰知识的外邦人中兴起。关于这个主题，我们将在接下来的内容中进行更详细的讨论。
　　2911、第三节 亚位拉罕从他的死人面前起来，并对赫的儿子们说。
　　"亚伯拉罕起来"象征着提升；"从他死者的面前"象征在那个夜晚的状态中；“并对赫的儿子们说"象征那些将成为新的属灵教会的人。
　　2912、"亚伯拉罕起来"象征着提升，这从"起来"的含义可以看出，它包含了某种提升的意思（参2401，2785节），这里是指从悲伤中提升，因为新的教会将取代先前灭亡的教会而建立。"从他的死人面前"象征在那个夜晚的状态，这从“死、死亡和死人"的含义可以看出，它指的是教会状态的夜晚（参2908节）。
　　2913、“并对赫的儿子们说"象征那些将成为新的属灵教会的人，这可以从赫和赫人的含义中看出。迦南地有许多居民，在圣经中多处被列举，其中包括赫人（创世记15:20；出埃及记3:8，17；13:5；23:23；申命记7:1；20:17；约书亚记3:10；11:1，3；12:8；24:11；列王纪上9:20；以及其它地方）。他们中的大多数属于古教会，这个教会曾遍布多个地区，包括迦南地（参1238，2385节）。那个教会的所有成员都认为仁义是最重要的原则；他们所有的教义都是关于仁义或生活的。那些培养信仰教义的人被称为迦南人，他们与迦南地的其它居民分开（民数记13:29），相关解释请参见1062，1063，1076节。
　　【2】赫人在迦南地的居民中是较为优秀的群体。这一点可以从以下事实得到证实：亚伯拉罕、以撒和雅各都曾居住在他们中间，并在那里安葬；他们对亚伯拉罕表现出虔诚和谦逊的态度，这在本章关于他们的记载中清晰可见，尤其是在第5，6，10，11，14，15节。因此，赫人作为一个正直的民族，代表并象征着属灵的教会或教会的真理。
　　然而，随着时间的推移，赫人的遭遇与古教会的其他成员相似，逐渐偏离了仁义和信仰的善。因此，在后来的经文中，如以西结书16:3，45等处，他们开始象征教会的伪谬。尽管如此，赫人仍然保持着一定的尊贵地位。这一点可以从大卫身边有赫人的事实得到证实，例如亚希米勒（撒母耳记上26:6）和乌利亚（撒母耳记下11:3，6，17，21）。值得一提的是，乌利亚的妻子拔示巴后来成为大卫的妻子，并生下了所罗门（撒母耳记下12:24）。
　　"赫"这个名字象征与生活相关的外在知识，这些知识构成了属灵教会的外在真理（参见1203节）。
　　【3】这节经文讲述了主在前一个教会衰亡时建立新教会的过程。随后的经文则描述了人们如何接受这新的信仰。需要注意的是，这里并非特指赫的众子中的某个具体教会，而是普遍地讲述主在前一个教会衰亡或完结后重建属灵教会的过程。”赫的儿子们“在这里只是起到代表和象征的作用。
　　关于教会的发展，我们可以参考以下几点：
　　教会会随时间衰落和被污染（参494，501，1327，2422节）。教会会偏离仁义，产生邪恶和伪谬（参1834，1835节）。衰落的教会被称为荒废和荒凉（参407-411，2243节）。教会会在外邦人中重建（1366节）。即使在衰落的教会中，仍有一些核心内容被保存（参468，637，931，2422节）。地上若无教会，人类将灭亡。教会如同人类这个大身体中的心肺（参637，931，2054，2853节）。属灵教会的特征（参765，2669节）。仁义而非分离的信仰构成教会（参809，916节）。若所有人都有仁义，教会将成为一体，尽管教义和崇拜可能有差异（参1285，1316，1798，1799，1834，1844，2385节）。地上所有属于主的教会成员，尽管分散在世界各地，仍然如同一体，就像在天上那样（参2853节）。每个教会都有内在和外在之分，两者共同构成一个整体（参409，1083，1098，1100，1242节）。没有内在教会，外在教会则毫无价值（1795节）。教会的发展可比作日出日落、四季更替和一天的时间变化（参1837节）。最后的审判是教会的最后时期（参900，931，1850，2117，2118节）。
　　2914、第四节 我在你们中间是外来的居住者，请你们在你们中间给我坟墓的产业，我将把我的死人从我面前埋葬。
　　"我在你们中间是外来的居住者"象征他们的初始状态，即尽管主对他们来说是未知的，但仍可以在他们中间；"请你们在你们中间给我坟墓的产业"象征他们可以重生；"我将把我的死人从我面前埋葬"象征这样他就可以从他们中间的黑夜中出现并复活。
　　2915、"我在你们中间是个外来的居住者"这句话揭示了一种初始状态：尽管主对他们来说是未知的，但仍能与他们同在。这一点可以从"亚伯拉罕"象征主的含义中得到印证，这在之前已多次提及。"外来的"和"居住者"这两个词暗示了未知但仍同在的含义。这是其内在意义，从上下文可以看出。
　　这里讲述的是新教会的形成，特别是其初始状态。在这个阶段，主对他们来说是陌生的，但由于他们生活在仁义的良善中，在公民生活中遵守公正和公平，在道德上保持诚实和得体，因此主能与他们同在。主与人同在是通过良善来实现的，具体表现在公正、公平、诚实和得体中。其中，诚实包含了所有道德美德，而得体则是其外在表现。
　　这些品质是按顺序相继出现的良善，构成了人内心的基础，主在此基础上建立良心，进而发展聪明和智慧。然而，对于那些内心或情感上缺乏这些品质的人，天堂的种子就无法播种，因为他们缺乏接受的基础和土壤。
　　主的同在取决于良善的品质，而良善的品质又取决于纯真、仁爱和仁义的状态。只有在这样的状态中，真正的信仰才能被植入或已经植入。
　　2916、"请你们在你们中间给我坟墓的产业"象征他们可以重生，这一含义源自“坟墓”在圣经内在意义中的特殊解读。在这种解读中，“坟墓”代表生命或天堂，相反的意义上则代表死亡或地狱。
　　坟墓之所以代表生命或天堂，是因为天使们在理解圣经的内在意义时，并不具有坟墓或死亡的概念。对他们来说，坟墓代表生命的延续，也就是复活。这种理解基于人在灵性上复活，而肉体则被埋葬的观念（参1854节）。
　　"埋葬"不仅象征复活，也象征重生。重生可以被视为人的第一次复活，因为在这个过程中，旧的自我死去，新的自我诞生。通过重生，人从死亡状态转变为生命状态。
　　当坟墓的概念出现时，天使们会自然而然地联想到重生。这种联想的合理性也可以从第2299节关于婴儿的记述中得到印证。
　　【2】"坟墓"在相反意义上象征死亡或地狱，这是因为邪恶之人不会复活进入真正的生命。因此，当讨论恶人并提到坟墓时，天使们的理解会直接联想到地狱。这就解释了为什么在圣经中，地狱有时也被称为坟墓。
　　【3】"坟墓"不仅象征复活，还象征重生。这一点在以西结书中得到了明确的体现。经文说道：
　　我的民哪，我必开你们的坟墓，使你们从坟墓中出来，领你们进入以色列地。我的民哪，我开你们的坟墓，使你们从坟墓中出来，你们就知道我是耶和华。我必将我的灵放在你们里面，你们就要活了。我将你们安置在本地，你们就知道我耶和华如此说，也如此成就了。（以西结书37:12-14）
　　在这段经文中，先知描述了骸骨复活的景象，其内在意义实际上是在讲述重生。这一点从"我必将我的灵放在你们里面，你们就要活了。我将你们安置在本地"这句话中可以清楚地看出。
　　这里的"坟墓"象征着人的旧我，以及与之相关的邪恶和伪谬。开启这些坟墓并从中升起，就象征着重生的过程。因此，当重生或新生命的概念出现时，坟墓的字面意义就会消退，仿佛被脱去一般。
　　【4】坟墓被打开，许多睡了的圣徒的身体复活，在主复活后从坟墓里出来，进入圣城，向许多人显现。（马太福音27:52，53）
　　这段经文包含了相同的意思，即从主的复活带来的复活，在内在意义上是指任何复活。
　　同样，主使拉撒路从死里复活（约翰福音11:1及以后），也象征着从外邦人中兴起新教会。事实上，主所行的所有神迹，因其神圣性，都包含了对他教会状态的深刻启示。
　　同样的，一个被扔进以利沙坟墓的人，一碰到他的骨头就复活了（列王纪下13:20，21），这里的以利沙代表了主自己。
　　【5】古人非常重视他们的埋葬和埋葬地点，这是因为埋葬象征着普遍的复活和各种形式的复活。例如，亚伯拉罕、以撒和雅各及其妻子们都被埋葬在迦南地的希伯仑（创世记47:29-31；49:30-32）；约瑟的骨头从埃及被带回迦南地（创世记50:25；出埃及记13:19；约书亚记24:32）；大卫和他之后的诸王都被埋葬在锡安（列王纪上2:10；11:43；14:31；15:8，24；22:51；列王纪下8:24，12:22；14:20；15:7，38；16:20）。这是因为“迦南地”和“锡安”象征并代表了主的王国，而“埋葬”则象征着复活。然而，需要明白的是，实际的地点对复活并无影响。
　　【6】埋葬象征着进入新生命的复活，这一点也可以从其它象征性事件中看出。例如，邪恶的人不被哀悼，不被埋葬，而是被抛弃（耶利米书8:2；14:16；16:4，6；20:6；22:19；25:33；列王纪下9:10；启示录11:9）；已埋葬的邪恶之人被从坟墓中扔出（耶利米书8:1，2；列王纪下23:16-18）。
　　然而，"坟墓"在相反的意义上也可以象征死亡或地狱，这一点在多处经文中都有体现（以赛亚书14:19-21；以西结书32:21-23，25-26；诗篇88:5，6，11，12；民数记19:16，18，19）。
　　2917、"我将把我的死人从我面前埋葬"象征这样他就可以从他们中间的黑夜中出现并复活。这里的"埋葬"并非字面意义，而是象征着复活，正如我们在前面第2916节中所讨论的。"死人"则象征着阴暗或黑夜的状态，也就是无知的状态（参2908，2912节）；当主被承认时，他从这种状态中出现，并在人里面复活。
　　2918、第五至六节 赫的儿子们回答亚伯拉罕，对他说：“"请听我们，我主，你在我们中间是神的首领，在我们选中的坟墓里埋葬你的死人，我们没有人会禁止你使用他的坟墓来埋葬你的死人。”
　　"赫的儿子们回答亚伯拉罕，对他说"象征新教会中那些人的相互状态；"请听我们"象征接受；"我主，你在我们中间是神的首领"象征主在神性良善和真理方面与他们同在；"在我们选中的坟墓里"象征关于重生的满意；"埋葬你的死人”象征通过这种方式，他们将从黑暗中走出，被唤醒进入新的生命；"我们没有人会禁止你使用他的坟墓"象征所有人都准备好接受重生；"来埋葬你的死人"象征从黑暗中被唤醒，获得新生。
　　2919、"赫的儿子们回答亚伯拉罕，对他说"象征新教会中那些人的相互状态，这从"回答"的含义可以看出，当同意所请求的事情时，它就是相互的；而且从"赫的儿子们"的含义可以看出，他们是新的属灵教会中的那些人（参2913节）。
　　2920、"请听我们"象征接受，这从"听我们"的含义可以看出，当它是同意的回应方式时，就是接受。
　　2921、"我主，你在我们中间是神的首领"象征主在神性良善和真理方面与他们同在，这一含义可以从"主""神的首领"以及"在我们中间"这些词的意义中得出。在旧约圣经中，"主"这个称呼通常用于谈论良善。我们可以看到，耶和华在圣经中有多种称呼：有时被称为耶和华，有时被称为神，有时被称为主，有时被称为耶和华神，有时被称为主耶和华，有时被称为万军之耶和华。这些不同的称呼背后有深奥的原因，只有通过理解内在意义才能明白。
　　一般来说，当谈到属天的爱或良善时，使用"耶和华"；当谈到信仰的属灵事物或真理时，使用"神"；当同时涉及两者时，则说"耶和华神"。而当谈到良善的神性力量或全能时，就用"万军之耶和华"或简称"主"。因此，"万军之耶和华"和"主"实际上具有相同的含义。
　　基于这种对良善的力量的理解，人和天使也被称为"主"。相反，那些没有力量或力量来自他人的人则被称为"仆人"。由此可见，这里的"我主"在内在意义上指的是主所代表的良善。这一点将在后文中通过圣经进一步阐明。
　　"神的首领"则象征主在真理方面的力量或主所代表的真理，这可以从"首领”或"诸侯"的含义中看出，它们象征主要的真理（参1482，2089节）。之所以称为"神的首领"，是因为在谈到真理时使用"神"这个称呼，而在谈到良善时则用“耶和华"（参2586，2769，2807，2822节）。
　　至于"在我们中间"，其含义很明确，就是指在他们之间或在他们那里，无需进一步解释。
　　【2】在旧约圣经的话语中，万军之耶和华和主具有相同的意义，例如：
　　万军之耶和华的热心必成就这事。主使一言入于雅各家，落于以色列家。（以赛亚书9:7-8）
　　我必将埃及人交在残忍主的手中；强暴王必辖制他们。这是主－万军之耶和华说的。（以赛亚书19:4）
　　主－万军之耶和华从耶路撒冷和犹大，除掉众人所倚靠的，所仗赖的，就是所倚靠的粮，所仗赖的水。（玛拉基书3:1）
　　以赛亚书中这段话更加明显：
　　我见主坐在高高的宝座上。他的衣裳垂下，遮满圣殿。其上有撒拉弗侍立，各有六个翅膀……彼此呼喊说：“圣哉！圣哉！圣哉！万军之耶和华；他的荣光充满全地！”我说：“祸哉！我灭亡了！因为我是嘴唇不洁的人……又因我眼见大君王─万军之耶和华。”……我又听见主的声音说……（以赛亚书6:1，3，5，8）
　　从这些经文中可以看出，万军之耶和华和主具有相同的意义。
　　【3】 而主耶和华这个称呼，主要是在寻求和祈求全能的帮助时使用，如经上所说：
　　对犹大的城邑说：“看哪，你们的神！主耶和华必像大能者临到，他的膀臂必为他掌权。他的赏赐在他那里；他的报应在他面前。他必像牧人牧养自己的羊群。”（以赛亚书40:9-11）
　　主耶和华这个称呼还可见于其它地方（以赛亚书25:8；40:10；48:16；50:4，5，7，9；61:1；耶利米书2:22；以西结书8:1；11:13，17，21；12:10，19，28；13:8，13，16，18，20；14:4，6，11，18，20，21；弥迦书1:2；诗篇71:5，16；以及其它多处）。
　　【4】此外，在旧约圣经的话语中，主包含与耶和华相似的含义，即当谈到良善时就说主，因此主也同样与神区分开来，就像耶和华与神区分一样。如经上所说：
　　因为耶和华─你们的神─他是万神之神，万主之主。（申命记10:17）
　　你们要称谢万神之神，因他的慈爱永远长存。你们要称谢万主之主，因他的慈爱永远长存。（诗篇136:2-3）
　　【5】但在新约圣经的话语中，无论是福音书还是启示录中，都没有提到耶和华，而是用主来代替耶和华，这是出于奥秘的原因，将在后面讨论。在新约圣经的话语中，主被用来代替耶和华，这一点可以从马可福音中明显看出：
　　耶稣回答说：“所有诫命中第一要紧的是：'以色列啊，你要听，主-我们的神是独一的主。你要尽心、尽性、尽意、尽力爱主你的神。'"（马可福音12:29-30）
　　这些话在摩西五经中是这样说的：
　　以色列啊，你要听！耶和华我们的神是独一的耶和华。你要尽心、尽性、尽力爱耶和华你的神。（申命记6:4-5）
　　在这里可以看出，主被用来代替耶和华。同样，启示录中说：
　　看哪，有一个宝座安置在天上，有一位坐在宝座上。……宝座周围有四个活物，前后遍体都满了眼睛。……四活物各有六个翅膀，遍体内外都满了眼睛。……他们昼夜不住地说：“圣哉！圣哉！圣哉！主神是昔在、今在、以后永在的全能者。”（启示录4:2，6，8）
　　这些在以赛亚书中是这样说的：
　　我见主坐在高高的宝座上。……其上有撒拉弗侍立，各有六个翅膀……彼此呼喊说：”圣哉！圣哉！圣哉！万军之耶和华。"（以赛亚书6:1，3，5，8）
　　在这里，主被用来代替耶和华，或者说全能的主神被用来代替万军之耶和华。四活物就是撒拉弗或基路伯，这一点可以从以西结书中看出（以西结书1:5，13-15，19及后续；10:15）。新约中的主就是耶和华，这一点也可以从其它许多地方看出，例如：
　　有主的使者向撒迦利亚显现。（路加福音1:11）
　　"主的使者"是指耶和华的使者。在同一福音书中，天使对撒迦利亚说到他的儿子：
　　他要使许多以色列人回转，归于主-他们的神。（路加福音1:16）
　　"归于主-他们的神"是指归于耶和华他们的神。在同一福音书中，天使对马利亚说到耶稣：
　　他要为大，称为至高者的儿子；主神要把他祖大卫的位给他。（路加福音1:32）
　　"主神"是指耶和华神。在同一福音书中，马利亚说：
　　我心尊主为大；我灵以神我的救主为乐。（路加福音1:46-47）
　　这里的"主"也是指耶和华。在同一福音书中，撒迦利亚预言说：
　　主以色列的神是应当称颂的！（路加福音1:68）
　　"主神"是指耶和华神。同一福音书中还说：
　　有主的使者站在他们旁边，主的荣光四面照着他们。（路加福音2:9）
　　"主的使者"和"主的荣光"是指耶和华的使者和耶和华的荣光。马太福音中说：
　　奉主名来的是应当称颂的！（马太福音21:9；23:39；路加福音13:35；约翰福音12:13）
　　"奉主名"是指奉耶和华的名。此外还有许多其它地方（路加福音1:28；2:15，22-24，29，38，39；5:17；马可福音12:10，11）。
　　【6】他们称耶和华为主，其中一个奥秘的原因是；如果在当时说主就是在旧约中多次提到的耶和华（1736节），他们就不会接受，因为他们不会相信。而且主在人性方面也不是耶和华，直到他完全将神性本质与人性结合，将人性本质与神性本质结合（参1725，1729，1733，1745，1815，2156，2751节）。完全的结合是在最后的试探之后实现的，也就是十字架的试探，因此"门徒在复活后"总是称他为主（约翰福音20:2，13，15，18，20，25；21:7，12，15-17，20；马可福音16:19，20）。多马说：
　　我的主！我的神！（约翰福音20:28）
　　因为主就是在旧约中多次提到的耶和华，所以他对门徒说：
　　你们称呼我夫子，称呼我主，你们说的不错，我本来是。我是你们的主，你们的夫子，尚且洗你们的脚，你们也当彼此洗脚。（约翰福音13:13-14，16）
　　这表示他是耶和华神；在那里，"主"是指良善，而"夫子"是指真理。主就是耶和华，这也可以从天使对牧羊人所说的话中理解：
　　今天在大卫的城里，为你们生了救主，就是主基督。（路加福音2:11）
　　"基督"是指弥赛亚、受膏者、君王；"主"是指耶和华；前者是关于真理，后者是关于良善。不仔细研究圣经的人可能不知道这一点，认为我们的救主被称为主只是出于一般的尊敬用语，就像其他人一样，而实际上他被称为主是因为他就是耶和华。
　　2922、"在我们选中的坟墓里"象征关于重生的满意，这一点可以从"选择、拣选和被选中的"的含义中得知，即选中或满意；以及从"坟墓"的含义中得知，即复活和重生，这在前面的2916节中已经讨论过。
　　2923、"埋葬你的死人”象征通过这种方式，他们将从黑暗中走出，被唤醒进入新的生命。这一含义是明确的，因为在这里，“埋葬”象征着复活或被唤醒进入新的生命（参2916节）。而“死人”则象征着在信仰的良善与真理方面的黑暗状态（参2908，2912，2917节）。
　　2924、"我们没有人会禁止你使用他的坟墓"象征所有人都准备好接受重生。这是显而易见的，因为“坟墓”的含义是重生（参2916节）；而“不禁止”表示接受的意愿。
　　2925、"来埋葬你的死人"象征从黑暗中被唤醒，获得新生。这一含义是明确的，因为在这里，“埋葬”和“死人”象征着从信仰的良善和真理方面的黑暗状态中被唤醒。这一解释与刚才在第2923节中所述的内容一致，那里使用了相同的表述。
　　2926、第七至八节 亚伯拉罕起身，向那地的民，就是赫的儿子们，下拜。他与他们说话，说：“如果你们心里愿意从我面前埋葬我的死人，就请听我，请你们为我向琐辖的儿子以弗仑说情。”
　　"亚伯拉罕起身，下拜"象征主因善意的接纳而喜悦；"向那地的民，就是赫的儿子们"象征那些将属于新的属灵教会的人；"他与他们说话，说"象征对那些人的思考和领受；"如果你们心里愿意"象征如果出于发自内心对真理的情感；“从我面前埋葬我的死人前"象征他们希望从黑暗中走出并得到复苏；“就请听我"表示他们应当顺从；"请你们为我向琐辖的儿子以弗仑说情"象征那些能接受信仰的真理和良善的人。
　　2927、"亚伯拉罕起身，下拜"象征主因善意的接纳而喜悦。这一解释基于以下几点：
　　首先，"起身"这个动作暗示着一种提升（参2401，2785节）。当人心中充满喜悦和欢乐时，精神状态就会得到提升，因此这里使用了"起身"一词。其次，"亚伯拉罕"在这里象征主，这一点在先前的经文中已多次提及。再者，"下拜"这个动作表示喜悦。下拜是一种身体姿势，它既可以表示谦卑，也可以表示喜悦。在这个上下文中，它明显表示的是喜悦，特别是因为受到善意的接纳而产生的喜悦，这种解释的合理性可以从前后文中得到印证。
　　2928、"向那地的民，就是赫的儿子们"象征那些将属于新的属灵教会的人。这一解释基于以下几点：
　　首先，"民"指的是那些掌握真理的人，因此是属灵的（参1259，1260节）。其次，"地"象征教会，这一点在多处经文（参662，1066，1068，1262，1733，1850，2117，2118节）中都有提及。再者，"赫的儿子们"象征新的属灵教会的成员（参2913节）。
　　在圣经中，"那地的民"这一词常用于描述以色列和耶路撒冷。从内在意义上看，它指的是属灵教会或属灵教会的成员。而当谈到犹大和锡安时，则使用"民族"一词，“民族”象征属天的教会。
　　【2】以西结书中有这样的描述：
　　你要对这地的民说：主耶和华论以色列地耶路撒冷的居民和如此说，他们吃饭必忧愁，喝水必惊惶，因其中居住的众人所行强暴的事……有居民的城邑必变为荒废，地也必变为荒凉。（以西结书12:19-20）
　　这里，"耶路撒冷和以色列地"象征属灵的教会，"饼和水"象征仁义和信仰，或良善和真理，"地"则象征教会本身，说它"荒废"是指良善的荒废，"荒凉"是指真理的荒凉。
　　【3】同一先知书中说，以色列家的人必用七个月葬埋歌革和他的群众，为要洁净全地，全地的民都必来葬埋他们（以西结书39:11-13）。"歌革"象征与内在分离的外在崇拜，即偶像崇拜（参1151节）。"以色列家"在良善方面象征属灵的教会。"全地的民"象征真理；"地"象征教会本身。"地"之所以是教会，是因为迦南地代表主的王国，即教会，因为主在地上的王国就是教会。
　　【4】同一先知书中说：
　　此地的民都要奉上这供物给以色列中的首领。……当日，首领要为自己和国内的众民预备一只公牛作赎罪祭。……在安息日和月朔，国内的众民要在这门口，耶和华面前敬拜。……在各节期，国内的人民要来朝见耶和华。（以西结书45:16，22；46:3，9）
　　这里说的是新耶路撒冷，即主的属灵王国。那里的人被称为"此地的民"。那里的"首领"象征来自主的神性真理。值得注意的是，真理与属灵的人密切相关，因为属灵的人通过真理被引导向良善，通过信仰被引导向仁义。他们出于对真理的情感而行善，除了被教导外，并不知道什么是良善。他们的良心建立在这些信仰的真理之上。这一点在多处都有阐述（参1155，1577，2046，2088，2184，2507，2715，2716，2718节）。
　　2929、"他与他们说话，说"象征对那些人的思考和领受，这是显而易见的，可从"说话"和"说"象征思考和领受这层含义看出（参1898，1919，2080，2271，2287，2506，2515，2552，2619节）。
　　2930、"如果你们心里（原文是soul，灵魂，性命）愿意"象征如果出于发自内心对真理的情感。这种解释源于圣经中"灵魂"一词的内在含义。
　　在圣经中，我们经常看到"心"（heart）和“性”（soul），或"尽心尽性"（有时译作“尽心尽意”）这样的表述。“尽心尽性”其实象征出于全部的意志和全部的理智。众所周知，人有意志和理智两种能力，而且意志与理智是分开的，因为我们可以理解什么是善和真，却仍然选择恶和伪。
　　最初，人被创造时，意志和理智是统一的。这意味着人不会思考他不意愿的，也不会意愿他不思考的。这种状态存在于属天的人中，也曾存在于被称为"人"或"亚当"的属天教会中。
　　然而，在属灵的人或属灵教会中，理智与意志是分开的。人被改造，是在理智部分进行，在此形成新的意志和新的理智（参863，875，895，897，927，928，1023，1043，1044，2256节）。
　　【2】从主来的新意志，被称为"心"，新的理智被称为"性"（soul，性命或灵魂），当说"尽心尽性"时，象征着出于全部的意志和全部的理智。如经上所说：
　　你要尽心、尽性、尽力爱耶和华你的神。（申命记6:5）
　　以色列啊，现在耶和华你神向你所要的是什么呢？只要你敬畏耶和华你的神，遵行他的一切道路，爱他，尽心尽性事奉他。（申命记10:12；11:13）
　　耶和华你的神今日吩咐你遵行这些律例典章，所以你要尽心尽性谨守遵行。（申命记26:16）
　　大卫嘱咐所罗门说：“耶和华必成就向我所应许的话说：‘你的子孙若谨慎自己的行为，尽心尽意（soul）诚诚实实地行在我面前，就不断人坐以色列的国位。’”（列王纪上2:4）
　　你要尽心、尽性、尽意爱主你的神。（马太福音22:37；马可福音12:29，30）
　　【3】类似的表达也用于耶和华或主，因为教会中人的良善的情感（属于意志）和真理的情感（属于理智）源于此。经上说：
　　我要为自己立一个忠心的祭司，他必照我的心和我的意（soul）而行。（撒母耳记上2:35）
　　我必欢喜施恩与他们，要尽心尽意（soul）、诚诚实实将他们栽于此地。（耶利米书32:41）
　　在圣经的其它地方，"灵魂"（soul，与上文的“性”和“意”同一词）也常常象征真理的情感，如以赛亚书所言：
　　夜间，我心中（原文是soul，灵魂）羡慕你；我里面的灵切切寻求你。因为你在世上行审判的时候，地上的居民就学习公义。（以赛亚书26:9）。
　　这里"灵魂"指对真理的情感，"灵"指对良善的情感；"审判"指真理，"公义"指良善（参2235节）。
　　【4】同一先知书中还说：
　　愚顽人说愚顽话……使饥饿的人（原文是soul）无食可吃，使口渴的人无水可喝。（以赛亚书32:6）
　　"饥饿的人（原文是soul）"是指对良善的渴望，"愚顽人"使之无食可吃；"口渴的人（原文是soul）"指对真理的渴望，"愚顽人"使之无水可喝。耶利米书中说：
　　他们的心（原文是soul）必像浇灌的园子……疲乏的人（原文是soul），我使他饱饫；愁烦的人（原文是soul），我使他知足。（耶利米书31:12，25）
　　"灵魂"指对真理和良善的情感。还有：
　　她的民都叹息，寻求食物；他们用美物换粮食，要救性命（原文是soul，下同）。……那当安慰我、救我性命的，离我甚远。我的儿女孤苦……他们寻求食物、救性命的时候……（耶利米哀歌1:11，16，19）
　　"灵魂"（soul，这里译作“性命”）指对良善和真理之情感的生命，"食物"指聪明和智慧。
　　【5】"灵魂"被描述为表示发自内心的对真理的情感，这是因为并非所有对真理的情感都源于内心。有些情感可能源于爱自己或追求卓越，对世界的贪恋或追求利益，甚至出于功利心。虽然这些动机也能产生对真理的情感，但它们并非真正的情感，因为它们来自肉体的意志，而非内心。真正发自内心的情感是来自主的。
　　此外，在圣经中，"灵魂"在更广泛的意义上代表了一切生命（参1000，1005，1040，1742节）。从这个普遍的角度来看，灵魂是其它事物存在和生命的源泉。对于身体而言，灵魂就是使其活着的灵；而对于灵来说，灵魂则是更深层的生命，是智慧和聪明的源泉。
　　2931、"从我面前埋葬我的死人前"象征他们希望从从黑暗中走出并得到复苏，这明显来自"埋葬"的含义，即复苏；以及"死人"的含义，即关于信仰的良善和真理的黑夜，如上文2923和2925节所述，其中有相同的词语。
　　2932、“就请听我"表示他们应当顺从，这明显来自"听"的含义，即服从或遵从，如2542节所述。
　　2933、"请你们为我向琐辖的儿子以弗仑说情"象征那些能够接受信仰的真理和良善的人。这种解释源于以下几个方面：
　　首先，我们需要理解田地和其中用于埋葬撒拉的洞穴属于以弗仑这一事实的象征意义。在这里，"埋葬"不仅仅是字面意义，而且象征着重生的过程，正如在2916节中所解释的。其次，"赫人"在这个上下文中也具有特殊的含义。他们属于以弗仑城，是该城的百姓，同样代表了那些准备接受信仰的真理和良善的人。最后，"说情"在这里象征着为接受信仰做准备的过程。
　　2934、第九节 让他把属于他的麦比拉洞穴给我，就在他田地尽头的那个；让他以足额的银子把它给我，在你们中间，作为坟墓的产业。
　　"让他把属于他的麦比拉的洞穴给我"象征他们所具有的信仰的模糊性；"在他田地尽头的那个"象征教会所剩无几；"以足额的银子"象征通过真理的救赎；"让他把它给我，在你们中间，作为坟墓的产业"象征如此通过重生而获得的产业。
　　2935、"让他把属于他的麦比拉的洞穴给我"象征他们所具有的信仰的模糊性。这一点可以从"洞穴"的含义中得到证实，因为洞穴代表模糊（参2463节）。而"麦比拉"则象征着处于模糊中的信仰。洞穴之所以代表模糊，是因为它是一个黑暗的场所。当提到"山洞”时，如创世记19章30节中"罗得住在山洞里"，它代表良善的模糊。但当提到麦比拉田地的洞穴时，它则代表真理的模糊。在这里，因为提到的是麦比拉的洞穴，而麦比拉是田地所在之处，其边界有洞穴，所以它象征着真理的模糊，也就是信仰的模糊。由此可见，"麦比拉"象征着处于模糊中的信仰。
　　【2】那些正在经历重生并逐渐变得属灵的人，在理解真理方面往往最为模糊。虽然良善从主那里流入他们，但真理并非如此。因此，主与人内在的良善之间存在平行和对应关系，但与真理之间并不存在这种关系（参1832节）。造成这种情况的主要原因是，这些人不知道什么是良善，即使他们知道，也不是发自内心地相信。只要良善对他们来说是模糊的，真理也就是模糊的，因为所有真理都源于良善。
　　更明确地说，主就是良善本身，一切对主的仁爱和对邻舍的仁义都是良善，一切肯定和确认这一点的都是真理。然而，他们对这些概念的理解非常有限且模糊。事实上，他们还怀有疑虑，并允许与这些观念相悖的推理存在。只要他们处于这种状态，来自主的真理之光就无法流入他们。他们思考主的方式就像思考普通人一样，而不是像思考神那样。他们对主的爱往往源于某种世俗之爱。他们几乎不了解什么是对邻舍的真正仁义之情，甚至不清楚什么是仁义，什么是邻舍，尽管这些都是信仰的核心要素。由此可见，属灵的人处于多么模糊的状态中，而在重生之前，这种模糊状态更为明显。本段讨论的正是这种状态。
　　2936、"在他田地尽头的那个"象征教会所剩无几，这一解释基于两个关键概念：首先，"尽头"或边缘代表少量；其次，"田地"象征着教会及其教义（参368节）。
　　"尽头"或边缘代表少量这一含义，可以从圣经中对大地、土地和田地的描述中得到印证。通常，这些地方的中心部分象征丰盛或众多，而边缘则象征稀少。这个边缘也常被称为周围的部分。是因为在边缘处，事物的象征意义或代表性开始消失。因此，"田地的尽头"这一表述象征教会所剩无几。
　　2937、"以足额的银子"象征通过真理的救赎。这一解释基于两个关键概念：首先，"银子"象征真理（参1551节）；其次，"让他以银子或者为了银子把它给我"的含义是购买，在属灵意义上代表救赎。
　　属灵的人被描述为"用银子买来的"（参见2048节），这意味着他们是通过真理得到救赎。之所以如此，是因为属灵的人是通过信仰的真理而重生的，也就是说，他们被引导向良善。
　　与属天的人不同，属灵的人并不直接领受良善。相反，他们首先通过真理来认识，然后才能承认什么是良善。当他们承认并相信某个真理时，这个真理对他们来说就变成良善，他们会被这个良善所吸引。这个良善的性质取决于他们所掌握的真理。正是因为这样，属灵的人被描述为通过真理得到救赎。然而，需要注意的是，良善的本性并不是产生于真理本身，而是产生于良善对该性质之真理的流入。
　　2938、"让他把它给我，在你们中间，作为坟墓的产业"象征如此通过重生而获得的产业。这无需解释就可以明白，因为"坟墓"是重生的意思，这在上文2916节已经说明。
　　2939、第十节 以弗仑正坐在赫的儿子们中间，赫人以弗仑在所有进入他城门的赫的儿子们的耳中回答亚伯拉罕，说：
　　"以弗仑坐在赫的儿子们中间"象征那些可以首先接受信仰之良善和真理的人；"赫人以弗仑回答亚伯拉罕"象征他们接受的状态；"在赫的儿子们的耳中"象征顺从；"所有进入他城门的，说"象征那些通向信仰的教义。
　　2940、"以弗仑坐在赫的儿子们中间"象征那些可以首先接受信仰之良善和真理的人。这一含义可以从"以弗仑"和"赫的儿子们"的象征意义中得到证实。如2913和2933节所述，“赫的儿子们”象征那些能够接受信仰的真理和良善的人，也象征着新教会可能建立的地方。
　　"中间"或"在中间"象征首要的、主要的，同时也是最内在的（参1074节），这样的内在意义源于来生中的表象：当用灵性的观念来表现某种良善时，最好的总是被置于中心，而良善的程度则从中心逐渐递减，直到边缘那些不是良善的地方。因此，"在中间"既表示首要和主要的地位，也代表最内在的本质。这种概念不仅适用于思维和情感，也适用于所有状态的变化。良善或邪恶的性质会根据它们与中心的距离而变化。这种表现方式源于属灵和属天事物的本质形式。
　　2941、"赫人以弗仑回答亚伯拉罕"象征他们接受的状态。这一点从"回答"一词的含义中可以看出，因为当它表示同意时，就意味着接受。这也可以从随后的内容中得到证实。以弗仑在这里被称为赫人，是为了代表属灵的教会，如同首领和核心人物。
　　2942、"在赫的儿子们的耳中"象征顺从，这从"耳"的含义可以看出，它象征着顺从，如第2542节所述。
　　2943、"所有进入他城门的，说"象征那些通向信仰的教义。这可以从"门"和"城"的含义中得到解释。"门"代表入口，如同引导人进入的通道（参2145，2152，2356，2385节）。同时，"城"象征信仰的真理（参402，2268，2449，2451，2712节）。
　　值得注意的是，古代教会中的"城"概念与后来或现代的城市大不相同。它不是由众多个人聚集而成的，而是由分散居住的家族组成。一个城市通常由同一祖先的后裔家族构成。例如，创世记24章10节中提到的拿鹤城，就是亚伯拉罕的仆人为以撒求婚利百加时所到的地方，实际上是拿鹤家族的聚居地。同样，33章18节和整个34章中提到的示剑城撒冷，是雅各离开巴旦亚兰后来到的地方，实际上是哈抹和示剑家族的居所。在那个时代，其它所有的城市也是以这种方式组成的。
　　【2】从上古时期起，人们就认为民族和家族代表天堂中的群体，因此也代表仁爱和仁义（参685，1159节）。因此，当用城代替家族，用人民代替民族时，它们就表示信仰的真理。这就是为什么在真正的意义上，"神的城"和"圣城”象征对主的信仰。"城"象征信仰，"城门"就象征教义，因为这些教义引导人进入信仰。
　　在犹太人的代表性教会中，这一象征意义也得到了体现。法官和长老坐在城门口进行审判，这从圣经的历史记载中可以看出：
　　你们所当行的是这样：各人与邻舍说实话，在城门口按至理判断，使人和睦。（撒迦利亚书8:16节）
　　要恨恶邪恶，喜爱良善，在城门口秉公行义。（阿摩司书5:15）
　　此外，"门"也象征着通向理性心智的入口，而心智则被比作"城"（参2851节）。
　　2944、第十一节 “不，我主请听我。那田地我给你，其中的洞穴我也给你，在我民的儿子们眼前给你，埋葬你的死人。”
　　"不，我主请听我"象征之前提到的那种最初状态；"那田地我给你，其中的洞穴我也给你"象征他们自己对于那些属于教会和信仰的事物的准备；"在我民的儿子们眼前给你"象征根据所有人的理解；"埋葬你的死人"象征从黑暗中走出并得到复苏。
　　2945、"不，我主请听我"象征之前提到的那种最初状态（参2935，2936节），即他们处于信仰的模糊状态中，这从第9节他们不愿听从亚伯拉罕给予足额银子的否定中可以看出，在内在意义上是指他们不愿被主救赎，而是想要自己准备那些属于教会和信仰的事物，换句话说，他们想要自己改造自己。
　　"不，我主请听我"这句话包含了他们对救赎和改造的态度和想法。这一点在紧随其后的提议中得到了进一步的体现。
　　2946、"那田地我给你，其中的洞穴我也给你"象征他们自己对于那些属于教会和信仰的事物的准备。这里的"田地"代表教会（参368，2936节）；"其中的洞穴”或田地中的洞穴，象征信仰的模糊状态（参2935节）。
　　把田地和洞穴给出去，或者说不从亚伯拉罕那里接受银子，表明他们不愿接受来自主的救赎，而是想要自己来完成这个过程。这反映了所有正在经历改造和属灵成长的人的初始状态：他们相信改造是由自己而非主完成的，认为所有的良善和真理都源于自身。主允许他们处于这种状态，因为这是改造过程中必要的一步。如果在他们重生之前就告诉他们无法靠自己行善或思考真理，可能会导致以下问题：
　　他们可能会消极等待意愿和想法的流入，而不主动采取行动。他们可能会认为，如果良善和真理不是来自自己而是别处，那么就不会将任何事物归于他们为义。他们可能会觉得自己像机器一样失去了自主权和自控力。
　　【2】在重生的初期阶段，人们被允许认为良善和真理源于自身。然而，随着重生过程的推进，他们逐渐领悟到事实并非如此。他们开始认识到，所有的良善和真理实际上都唯独来自主。
　　当他们更加完善，他们还会意识到，任何不是来自主的东西都是邪恶的和伪谬的。对于那些已经重生的人，如果不是在现世，那么在来生，他们不仅会认知这一点，还能直接领受到如此。事实上，所有的天使都有这样的直接领受。这个观点在先前的多处论述中都有体现：
　　所有的良善和真理都来自主（参1614，2016节）；所有的聪明和智慧都来自主（参109，112，121，124节）；人凭自己无法行善，也无法思考真理（参874-876节）；尽管如此，每个人仍应该努力行善，如同出于自己，而不是放弃（参1712节）；如果一个人强迫自己抵制邪恶并行善，仿佛是出于自己的意愿，那么他就会从主那里获得天堂的品性（参1937，1947节）。
　　2947、"在我民的儿子们眼前给你"象征根据所有人的理解。这里的含义可以从以下几个方面来解读：
　　"眼"在这里象征理解（参2701节）。"民的儿子们"代表所有人，特别是那些刚刚开始接触真理的人；因为"民"是那些在真理中的人（参1259，1260节）。
　　因此，这里使用的是"在我民的儿子们眼前"，而不是简单地说"在我民的眼前”。
　　2948、"埋葬你的死人"象征从黑暗中走出并得到复苏。在这里，"埋葬"象征复苏或者被复苏。"死人"象征信仰之良善和真理的黑夜（参2917，2923，2925和2931节）。
　　2949、第十二至十三节 亚伯拉罕就在那地的人民面前下拜，在那地人民的耳中对以弗仑说话，说：“然而，如果你愿意，请听我。我要把田价给你，请从我这里收下，我将埋葬我的死人。”
　　"亚伯拉罕在那地的人民面前下拜"象征主对那些属于新的属灵教会之人的善意而感到喜悦；"对以弗仑说"象征对那些能够接受的人的流入；"在那地人民的耳中"象征对教会真理的顺从；"然而，如果你愿意，请听我"象征更深层的流入；"我要给你田地的银子，请从我这里收下"象征着关于教会真理的救赎，这些真理从主而来；"我将埋葬我的死人"象征他们因此从黑夜中走出来并被赋予生命。
　　2950、"亚伯拉罕在那地的人民面前下拜"象征主对那些属于新的属灵教会之人的善意而感到喜悦。这一解释基于以下几点：
　　"下拜"在此象征喜悦（参2927节）。"亚伯拉罕"象征主，这一点在先前多次提到。"那地的人民"象征是属灵教会的成员（参2928节）。
　　在第7节经文中提到"向那地的民，就是赫的儿子们，下拜"。那里提到"赫的儿子们"是因为他们象征首先被引入教会的人，正如2947节所说的"民的儿子们"。而在这里，指的是那些在信仰上正在进步的人，因此简单地说"那地的人民"，省略了"赫的儿子们"。前面表达的是对善意接纳的喜悦，这里则是对善意本身的喜悦。接纳是首要的，因为它涉及理智；善意是随后的，因为它涉及意志（参2954节）。
　　2951、"对以弗仑说"象征对那些能够接受的人的流入。这一解释基于以下几个方面：
　　首先，“说”这个词在此处不仅表示思考（参2271和2287节），还包含意愿的含义（参2626节）。因此，“说”在这里实际上象征流注，因为这种流注正是源于思考和意愿。其次，“以弗仑”在这里象征那些有能力接受信仰的真理和良善的人们（参2933节）。
　　2952、"在那地人民的耳中"象征对教会真理的顺从，这可从以下几点看出：
　　“耳”象征顺从（参2542，2942节），而“那地人民”象征那些属于属灵教会的人，同时也象征该教会的真理（参1259，1260，2928节）。
　　2953、"然而，如果你愿意，请听我"表示更内在的流入。这从话语的序列可以看出。"亚伯拉罕对以弗仑说话"表示流入（参2951节），这里话语继续，意图被激起，通过说"然而，如果你愿意，请听我"，因此表示更内在的流入。
　　内在意义的特点是：声音和话语几乎什么都不是，而是从序列流出的它们的意义构成观念，并且确实在天使面前构成属灵的观念，外在意义或字面意义为此作为对象服务。人的思想观念是天使属灵思想的对象，并且确实是人思想中主要来自圣言的那些观念，原因是在圣言中一切事物都表象，一切和每一个声音都表示，并且立即被察觉到它们来自圣言，因为属灵和天堂的事物在那里以最有序的方式按其秩序相继而来，在这些事物中有来自最内在意义的神圣，这最内在意义仅仅关于主和他的国度。
　　2954、"我要给你田地的银子，请从我这里收下"象征着关于教会真理的救赎，这些真理从主而来。我们可以从以下几个方面来理解这一含义：
　　首先，"给银子"象征通过真理进行救赎（参2937节）。在这里，"银子"象征真理（参1551节）。"田地"则象征教会，也代表真理的教义（参368，2936节）。"请从我这里收下"象征教会成员的回应，这种回应体现为对唯独主能施行救赎的信仰。关于救赎，它与改造和重生是密切相关的，意味着从罪恶中解脱和获得救恩。对于属灵教会的成员，他们的救赎、改造和拯救是通过真理实现的；而对于属天教会的成员，则是通过良善来实现的。
　　【2】这种区别的原因在于，属灵之人本身缺乏良善的意愿，但他们被赋予了理解何为良善的能力。这种对良善的理解主要被称为真理，也就是信仰的真理。而愿意并实践良善的，才被称为良善。因此，属灵之人需要通过对良善的理解（即真理）来被引导进入良善的意愿，或者说进入良善中。
　　然而，属灵之人自身并没有任何良善的意愿，因为他们原有的善意已经完全丧失（参895，927，2124节）。但是，他们从主那里接受了新的意志（参863，875，1023，1043，1044节）。当他们接受了这个新的意志后，他们就特别被称为得到救赎的人。
　　2955、"我将埋葬我的死人"象征他们因此从黑夜中走出来并被赋予生命。这个含义可以从"埋葬"和"死人"这两个词的深层意义中理解（参2917，2923，2925，2931和2948节）。在这里，被赋予生命指的是人们正在接受信仰的过程。因为生命是通过信仰，特别是信仰中的良善而获得的，除此之外别无其它来源。
　　"我将埋葬我的死人"不仅象征着从属灵的黑夜中觉醒，获得新生，还暗示着一个更广阔的灵性循环。当一个旧的教会衰亡时，主会在另一处兴起新的教会。这样，生命取代了死亡，黎明驱散了黑夜。
　　这个过程也反映在每个经历灵性改造的人身上。他们的"旧我"仿佛被埋葬，而"新我"则复活重生。就像黎明的光明和温暖取代了黑夜的黑暗和寒冷一样，新的灵性生命取代了旧的状态。
　　对于那些活在主的生命中的天使们来说，他们不再将"埋葬"理解为终结，而是将其视为复活和新生命的开始。
　　这个灵性真理反映了一个永恒的规律：在地上总是有教会存在。当一个教会衰落，陷入"黑夜"时，新的教会就会在别处兴起，如同新的"黎明"。
　　2956、第十四至十五节 以弗仑回答亚伯拉罕，对他说：“我主，请听我。四百舍客勒银子的地，在你我之间这算什么呢？埋葬你的死人。”
　　“以弗仑回答亚伯拉罕，对他说”象征一种接受的状态；"我主，请听我"象征接受的初始状态；"四百舍客勒银子的地"象征通过真理赎回的价值；"在你我之间这算什么"象征他同意了，但仍想由自己来准备或改造自己；"埋葬你的死人"在这里如前所述，象征从黑夜中走出来，并由此复苏。
　　2957、“以弗仑回应亚伯拉罕，对他说”象征着一种接受的状态。我们可以从"回答"这个词的含义中看出这一点，因为当某人表示同意时，实际上就是在接受（参2941节）。从接下来的内容中，我们可以清楚地看到，"回答和说"这个表达确实代表了一种接受的状态。
　　2958、"我主，请听我"象征接受的初始状态。我们可以从接下来的内容中看出这一点，同时也可以参考前文第2945节中出现的相同表达。不过，值得注意的是，在前文中这个表达是用于否定，而在这里则是肯定的，尽管仍带有一些犹豫。这种犹豫可以从紧随其后的"在我和你之间这算什么"这句话中看出。这表明说话者虽然表示同意，但仍希望从自身的角度来考虑事情。
　　此外，"我主，请听我"只是一种引起对方注意的常用语，但在这个语境中，它还隐含了一个提议的状态。
　　2959、"四百舍客勒银子的地"象征通过真理赎回的价值，这从"四百舍客勒"的含义（后面会解释）和"银子"象征真理的含义（参1551，2048，2937节）可以看出。"四百舍客勒"象征赎回的价值，是因为"四百"象征荒废，而"舍客勒"象征价值。
　　关于荒废的含义，可见第2455，2682，2694，2699，2702，2704节，即有两种：一种是当教会完全灭亡时，也就是当没有任何仁义或信仰时，这时称为荒废或荒凉；另一种是当教会中的人被置于无知和试探的状态，目的是为了分离并驱散他们中的邪恶和伪谬。从这种荒废中出来的人，特别被称为赎回的人，因为他们随后被教导信仰的良善和真理，并被主改造和重生，如前述章节所言。
　　"四百"当用于时间时，如四百年，象征荒废的持续和状态，因此当"四百"用于舍客勒时，就表示赎回的价值，而当同时提到银子时，就表示通过真理的赎回价值。
　　【2】"四百年"象征荒废的持续时间和状态，这一点也可以从耶和华对亚伯拉罕所说的话中得到印证：
　　耶和华对亚伯拉罕说：“你要确实知道，你的后裔必寄居在不属于他们的地方，并要服事那地的人，那地的人要苦待他们四百年。"（创世记15:13）
　　在这段经文中，"四百年"被理解为以色列子孙在埃及的逗留时间。然而，这个数字所象征的并非他们在埃及的实际停留时间，而是某些只有通过内在意义才能理解的深层含义。这一点可以从以下事实得到证实：以色列子孙在埃及的实际逗留时间只有大约这个时期的一半，这可以通过考察从雅各到摩西的家谱清楚地看出。根据经上记载，从雅各生利未，利未生哥辖，哥辖生暗兰，暗兰生亚伦和摩西（创世记46:11），利未和他的儿子哥辖是与雅各一同来到埃及的。摩西是在此之后的第二代，而当摩西与法老对话时，他已经八十岁了（出埃及记7:7）。通过这些信息，我们可以推算出从雅各进入埃及到他的后裔出埃及，实际上只有大约二百一十五年左右。
　　【3】圣经中"四百"这个数字所表达的含义与其历史意义存在差异，这一点可以从以下经文中更清楚地看出：
　　以色列人住在埃及的时间是四百三十年。正满了四百三十年的那一天，耶和华的军队都从埃及地出来了。（出埃及记12:40-41）
　　然而，历史事实表明，以色列人在埃及的实际逗留时间只有这个数字的一半左右。那么，为什么圣经会使用四百三十年这个数字呢？这是因为从亚伯拉罕进入埃及算起确实是四百三十年。更重要的是，这个数字包含着深层的内在意义。
　　在圣经的内在意义上，雅各子孙在埃及的寄居象征着教会的荒废过程。这个荒废的状态和持续时间用四百三十年这个数字来描述。其中，"三十"象征雅各子孙的特殊状态——他们实际上并未经历荒废，因为他们的本性使他们无法通过荒废状态得到改造。关于数字"三十"的具体含义，可以参考2276节的解释。而"四百年"象征那些属于教会的人的普遍荒废状态。
　　【4】从荒废状态中被解救出来被称为"赎回"或”救赎“。这一概念在圣经多处得到体现。例如，耶和华对摩西说：
　　你要对以色列人说：”我是耶和华；我要把你们从埃及人的重担下领出来，救你们脱离他们的奴役，用伸出来的膀臂和大审判救赎你们。"（出埃及记6:6）
　　类似的表述也出现在其它经文中：
　　耶和华用大能的手领你们出来，从为奴之家救赎你脱离埃及王法老的手。（申命记7:8）
　　要记念你在埃及作过奴仆，耶和华你的神将你救赎。（申命记15:15；24:18）你从埃及救赎他们作自己的子民。（撒母耳记下7:23）
　　这些经文都强调了"赎回"或“救赎”的概念，表明那些从荒废状态中被解救出来的人被视为被赎回的。因此，"四百舍客勒"象征赎回的价值。
　　【5】"舍客勒"表示价值或估价，这从圣经中的这些地方可以看出。摩西五经中说：
　　凡你所估定的价，都要按圣所的舍客勒。（利未记27:25）
　　若有人行事不忠实，在耶和华的圣物上误犯了罪，就要把所犯的罪带来给耶和华，就是羊群中一只没有残疾的公绵羊，按你所估定的价，用银子，按圣所的舍客勒。（利未记5:15）
　　由此可见，"舍客勒"象征价值或估价。之所以称为圣所的舍客勒，是因为价值或估价指的是从主而来的真理和良善，从主而来的真理和良善是教会中唯一神圣的东西，因此称为"圣所的舍客勒。在其它许多地方也是如此（出埃及记30:24；利未记27:3；民数记3:47，50；7:13，19，25，31，37，43，49，55，61，67，73；18:16）。
　　【6】"舍客勒"作为圣物的价值单位，在以西结书中得到了明确的体现。在描述圣地和圣城时，经文这样说：
　　舍客勒是二十季拉；二十舍客勒，二十五舍客勒，十五舍客勒，为你们的弥那。（以西结书45:12）
　　在这段经文中，"舍客勒""弥那"和相关的数字都象征神圣，即良善和真理。这里提到的"圣地"和"圣城"（新耶路撒冷）实际上象征主的王国。在属灵的层面上，这里并不是在讨论实际的货币单位，而是用这些数字来表达良善和真理的价值。
　　【7】摩西五经中说：
　　各人要为自己的生命把作赎价，免得……有灾殃。 ……按圣所的舍客勒，一舍客勒是二十季拉，要拿半舍客勒献给耶和华。（出埃及记30:12-13）
　　那里的"十个季拉"即半舍客勒，是主所留下的余剩；余剩是存在人里面的良善和真理。至于"十"所象征的意义（参576，1738，1906，2284节）；余剩是主存在人里面的良善和真理（参1906，2284节），因此也称为"举祭"或献给耶和华的，并说借此赎生命。
　　经上多次提到"一舍客勒是二十季拉"，如在上面引用的经文中，还有其它地方（利未记27:25；民数记3:47；18:16），是因为二十季拉的舍客勒代表对余剩之善的估价。至于"二十"是余剩的良善，参见2280节；因此舍客勒也是衡量金银价值的重量单位（创世记24:22；出埃及记38:24；以西结书4:10；45:12）。
　　金的价值在于"金"象征良善（参113，1551，1552节），银的价值在于“银”象征真理（参1551，2048节）。由此现在可见，"四百舍客勒银子的地"象征通过真理赎回的价值。因为这里论及的是属灵的教会，它通过主的真理得以改造和重生（参2954节），所以称为"地"。至于"地"象征教会，请参见662，1066，1068，1262，1733，1850，2117，2118节。
　　2960、"在你我之间这算什么"象征他同意了，但仍想由自己来预备或改造自己。这种解释可以从字面意义延伸到更深层的内在含义，即关于人的改造过程。先前，以弗仑说"那田地我给你，其中的洞穴我也给你"（第11节），这表明他们希望在教会和信仰的事上自我预备，即自我改造。这是那些正在经历改造之人的第一种状态，如2946节所述。当这些人在真理或信仰的知识上有所进步时，他们进入第二种状态：虽然表面上同意，但内心仍想靠自己来完成改造。本节正是描述这种状态。第三种状态随后出现，即他们开始相信改造是由主完成的。
　　【2】人们一开始会有自我改造的想法，原因在2946节中已经解释。但随着他们在真理或信仰知识上的进步，虽然承认是由主改造的，却仍想靠自己，这是因为无知的迷雾逐渐消散，对真理的确信随时间增强，并且通过获取真理的认知而使良善趋于完善。真理被植入其中的良善本身，会引导人们不仅承认，而且相信改造是由主完成的；这就是第三种状态。
　　随后是第四种状态，即他们能直接领受到改造是由主完成的。然而，很少有人在现世生活中达到这种状态，这是一种近乎天使的境界。但那些重生的人在来生会达到这种状态。
　　从这段描述中，我们可以看出，在其内在意义上，这里勾勒了属灵教会成员的成长历程：他们尚未成熟时的状态；他们开始成长时的状态；他们最终成熟时的状态。
　　2961、"埋葬你的死人"象征从黑夜中走出来，并由此复苏。这一含义是显而易见的，因为在这里，“死人”象征信仰真理方面的黑暗时期，而“埋葬”的意义是复苏。关于这一点，我们在之前已经多次讨论过，可以参考第2917，2923，2925，2931，2948，2955节。这些内容在本章中被反复提及，原因在于本章主要探讨了如何从信仰真理的黑暗时期中觉醒并获得重生，也就是属灵教会的改造和重生过程。
　　2962、第十六节 亚伯拉罕听从了以弗仑，亚伯拉罕给以弗仑称了银子，就是他在赫的儿子们耳中所说的，按着买卖通用的四百舍客勒银子。
　　“亚伯拉罕听从了以弗仑”象征对顺从的确认；“亚伯拉罕给以弗仑称了银子”象征赎回或救赎；“在赫的儿子们耳中说的”象征根据那些属于新教会之人的能力；“四百舍客勒银子”象征赎回或救赎的代价；“按着买卖通用的”象征适用于他们的状态。
　　2963、“亚伯拉罕听从了以弗仑”象征确认要顺从，特别是来自那些能够接受信仰之良善和真理的人。我们可以从两个方面理解这一点：首先，"听从"或"听”象征顺从（参2542节）；其次，"以弗仑"象征那些能够接受信仰之良善和真理的人（参2933节）。确认是在他们中间并来自他们的，这从所用的话中可以看出，因为经文说"亚伯拉罕听从了以弗仑"。
　　2964、“亚伯拉罕给以弗仑称了银子”象征赎回或救赎，这一点可以从“称银子”的含义中看出，它在字面上意味着购买，而在属灵层面上则象征救赎。这里提到的银子等同于四百舍客勒，正如我们在前面2959节中所解释的，这个数量代表救赎的代价。
　　2965、“在赫的儿子们耳中说的”象征根据那些属于新教会之人的能力。这一解释基于“在耳中说”和”赫的儿子们“这两个短语的深层含义。在内在意义上，”说“既象征直接领受也象征意愿——象征直接领受（参2619节），象征意愿（参2626节）。”耳朵“象征顺从（参2542节）。因此，”在耳中说“象征根据接受者的能力来传达，这种能力体现在他们根据自己的直接领受和意愿而产生的顺从。至于”赫的儿子们“，他们象征新的属灵教会的成员（参2913节）。
　　关于教会成员如何经历改造，也就是如何将真理植入信仰中，并使之与仁义的良善相结合，将在接下来的2967节中探讨。
　　2966、“四百舍客勒银子”象征救赎的代价，如上文2959节所示，但什么是救赎的代价，将会说明。救赎唯独属于主，因此救赎的代价也是。这也被宣称适用于人的接受，对于接受的人来说，救赎的代价就是他所接受的那么多。救赎的代价是主通过极其严峻的试探所获得的功德和公义，借此他将人性本质与神性本质结合，将神性本质与人性本质结合，这是他凭借自己的能力，通过这种结合拯救了人类，尤其是那些属于属灵教会的人。主通过极其严峻的试探成为公义（参1813，2025，2026，2027节）。他将人性本质与神性本质结合，将神性本质与人性本质结合（参1725，1729，1733，1737，1813，2083节）。这是他凭借自己的能力（参1616，1921，2025，2026，2083，2500，2523，2632节）。他通过这种结合拯救了人类，尤其是那些属于属灵教会的人（参2661，2716节）。这些就是救赎代价所表示的。
　　【2】这个概念同样适用于人对救赎的接受。对每个人来说，救赎的代表取决于他们接受的程度。这一点可以从主的神性在人里面形成教会这一事实中得到证实。教会除了属于主的东西外，别无它物。构成教会的是仁爱和仁义的良善，以及信仰的真理。我们都知道，一切良善和一切真理都来自主。源自人的良善和真理并非真正的良善和真理。由此可见，救赎的代价对每个人来说，就等同于他们所接受的程度。
　　【3】对于犹太人而言，主的救赎被严重低估，几乎毫无价值。正如撒迦利亚书所记：
　　我对他们说：”你们若认为美，就给我工价；不然，就罢了。”于是他们给了三十块银子作为我的工价。耶和华对我说：“要把众人所估定美好的价值丢给窑户吧。”我便将这三十块银子，在耶和华的殿中丢给了窑户了。（撒迦利亚书11:12-13）
　　马太福音中也提到：
　　他们用那三十块钱，就是被估定之人的价钱，是以色列人中所估定的， 买了窑户的一块田；这是照着主所吩咐我的。（马太福音27:9-10）
　　"三十"在这里象征着极少量，几乎等同于无（参2276节）。这表明犹太人并不重视主的功德和救赎。然而，对于那些相信一切良善和真理都来自主的人来说，救赎的价值用"四十"来象征，在更高层面上则用"四百"来象征。
　　2967、“按着买卖人通用的”象征适用于他们的状态，可以从"买卖人"的意义，进而从"按着买卖人通用的"的意义来理解。在圣经中，"买卖人"指的是那些拥有良善和真理知识的人，而"买卖"则指这些知识本身。因此，"按着买卖人通用的银子"象征可以被接受的真理，或者说，适用于每个人的状态和能力的真理。这个附加说明包含某种奥秘，这一点任何人都能看出来。关于"买卖人和买卖"的含义，接下来会有进一步说明。
　　关于这件事的本质，情况是这样的：所有经历改造和重生的人，都从主那里领受仁义和信仰。然而，每个人接受的程度因其自身能力和状态而异。这是因为每个人从婴儿时期就浸染了邪恶和伪谬，这些负面因素阻碍了人们平等地接受主的恩赐。因此，在一个人能够真正重生之前，这些根深蒂固的邪恶和伪谬必须先被清除。在经历荒废之后，一个人所剩余的属天和属灵生命，决定了他能被真理照亮和被良善充实的程度。
　　【2】正是那些余剩，即主在人里面存储的良善和真理，在那时接受生命。从婴儿时期到改造开始的这段时期里，每个人积累的良善和真理各有不同，有的多，有的少。这些良善和真理都被保存在人的内在深处。然而，这些内在的良善和真理无法显现，除非人的外在部分与之相应。这种相应主要通过试探和各种形式的荒废来实现。实际上，只有当那些与良善和真理相对立的肉体欲望——特别是那些构成自我之爱和世俗之爱的欲望——变得沉寂时，属于对良善和真理之情感的属天和属灵的渴望才能进入人心。这就是为什么每个人的改造过程都是根据其个人状态和能力而进行的。
　　主在比喻中也教导，一个远行的人叫来他的仆人，把他的财产交给他们管理。他按照各人的能力，一个给了五他连得，一个给二他连得，给第三个一他连得。那领五个塔连得的去做买卖，又赚了五个；那领两个的也照样做，又赚了两个他连得（马太福音25:14-17）。同样，在另一个比喻中，十个仆人各得一个弥拿，叫他们去做买卖。（路加福音19:12-13）
　　【3】"买卖人”象征那些拥有良善和真理知识的人，而“买卖”则象征这些知识本身。这一点可以从马太福音和路加福音的上述引用中看出，也可以从以下以西结书的段落中得到证实：
　　人子啊，要为推罗作起哀歌， 说：“你居住海口，是众民的商埠；你的交易通到许多的海岛。……他施人因你多有各类的财物，就作你的客商，拿银、铁、锡、铅兑换你的货物。雅完人、土巴人、米设人都与你交易；他们用人口和铜器兑换你的货物。……底但人与你交易，许多海岛作你的码头。……亚兰人因你的工作很多，就作你的客商。……犹大和以色列地的人都与你交易；他们用米匿的麦子、饼、蜜、油、乳香兑换你的货物。大马士革人因你的工作很多，又因你多有各类的财物，就拿黑本酒和白羊毛与你交易。威但人和雅完人拿纺成的线、亮铁、桂皮、菖蒲兑换你的货物。底但人用高贵的毯子、鞍、屉与你交易。阿拉伯人和基达的一切首领都作你的客商，用羊羔、公绵羊、公山羊与你交易。示巴和拉玛的商人与你交易，他们用各类上好的香料、各类的宝石，和黄金兑换你的货物。哈兰人、干尼人、伊甸人、示巴的商人，和亚述人、基抹人与你交易。这些商人以美好的货物……与你交易。（以西结书27:2-3，12-13，15-24）
　　这段经文是关于推罗的描述，推罗象征着良善和真理的知识（参1201节）。这从每个细节都可以看出：文中提到的交易、买卖和货物都是这些知识的比喻。因此，推罗被称为“海港之城”。“水”象征知识，“海”则象征知识的汇集（参28节）。推罗被称为“众民的商埠，交易通到许多的海岛”，这指的是那些在敬拜中较为遥远的人；“海岛”象征较远的敬拜（参1158节）。他施的含义可见1156节。“银、铁、锡和铅”按顺序象征从高到低的真理，直至感官层面的真理。“银”的含义见1551和2048节，“铁”的含义见425和426节。“雅完、土巴和米设”的含义见1151-1153和1155节。“人口和铜器”象征属于自然层面生命的事物；“人口”象征从主而来的一切生命（参1000，1040，1436，1742节）；“铜器”象征接受那生命的自然之善（参425，1551节）。“底但”的含义见1172节，“亚兰”的含义见1232和1234节。“犹大和以色列地的人用麦、饼、蜜、油、乳香交易”象征从圣经而来的属天和属灵的事物。其它被提到的国家及其交易代表真理和良善的各种类型，因此也代表那些被“推罗”所象征的人所拥有的知识。
　　【4】这些是智慧和聪明的知识，同一先知书那里明显可见，其中说道：
　　人子啊，你对推罗君王说：“……因你的智慧聪明得了金银财宝，收入库中。你靠自己的大智慧和贸易增添资财，又因资财心里高傲。……我必使外邦人，就是列国中的强暴人临到你这里。（以西结书28:2,4-7）
　　这里明显可见他们所交易的货物是良善和真理的知识，因为智慧和聪明只能源于此，而非他处，所以说”因你的智慧聪明得了金银财宝，收入库中“。然而，当人为了自身利益、为了出人头地、获取利润、名声或财富而追求知识时，这些知识就失去了生命力，并最终被剥夺。在现世中，人们以假乱真，以恶为善；在来生，连那些真实的东西也会被完全剥夺。因此说“又因资财心里高傲。我必使外邦人，就是列国中的强暴人临到你这里。”这里的“外邦人”象征伪谬，“列国中的强暴人”象征邪恶。同一先知书的另一处说：
　　有何城如推罗在海中成为寂寞的呢？你由海上运出货物，就使许多国民充足；你以许多资财、货物使地上的君王丰富。你在深水中被海浪打破的时候，你的货物和你中间的一切人民，就都沉下去了。……各国民中的客商都向你发嘶声。(以西结书27:32-34，36）
　　在以赛亚书中，关于推罗的预言这样说：
　　沿海的居民，就是素来靠航海西顿的商家得丰盛的，你们当静默无言。在大水之上，西曷的粮食、尼罗河的庄稼是推罗的进项；她作列国的大码头。……推罗本是赐冠冕的。她的商家是王子。（以赛亚书23:2-3，8）
　　这些经文描述的是推罗的荒凉。
　　【5】"买卖”和“货物”这些词也被用来描述巴比伦，象征被玷污的善的知识和被篡改的真理知识。正如经上所说：
　　因为列国都被她（巴比伦）邪淫大怒的酒倾倒了。地上的君王与她行淫；地上的客商因她奢华太过就发了财。……地上的客商也都为她哭泣悲哀，因为没有人再买他们的货物了；这货物就是金、银、宝石、珍珠、细麻布、紫色料、绸子、朱红色料、各样香木、各样象牙的器皿、各样极宝贵的木头，和铜、铁、汉白玉的器皿。……贩卖这些货物、藉着她发了财的客商，因怕她的痛苦，就远远地站着哭泣悲哀(启示录18:3，11-12，15 ）
　　这里的“巴比伦”指的是那种外表看似圣洁但内里亵渎的崇拜（参1182，1283，1295，1304，1306，1326节）。由此可以理解她的贸易和货物所象征的含义。
　　【6】“买卖人”或“商人”象征那些为自己获取真理和良善的知识，并由此获得聪明和智慧的人。这可以从主在马太福音中的话语中看出：
　　天国又好像买卖人寻找好珠子，遇到一颗重价的珍珠，就去变卖他一切所有的，买下了这颗珍珠。（马太福音13:45-46）
　　这里的“美好的珍珠”象征着仁义，或信仰的良善。
　　【7】所有关于良善和真理的知识都来自主。正如以赛亚书所说：
　　耶和华如此说：“埃及劳碌得来的和古实的货物必归你；身量高大的西巴人必投降你，也要属你。他们必带着锁链过来随从你，又向你下拜，祈求你说：‘神真在你们中间，此外再没有别神；再没有别的神。’”（以赛亚书45:14）
　　这里说的是主的神性之人。
　　【8】由此我们可以理解什么是“买卖”，知道买和卖的含义，是为自己获取良善和真理的知识，并通过这些知识获得良善本身。这种知识只能从主那里获得。同一先知书中还说：
　　你们一切干渴的都当就近水来！没有银钱的也可以来。你们都来，买了吃；不用银钱，不用价值，也来买酒和奶。（以赛亚书55:1-2）
　　在这里，“买”象征为自己获取；“酒”象征属灵的真理（参1071，1798节）；“奶”象征属灵的良善（参2184节）。任何人都能明白，这里的“就近水来”并非字面意思上的去找水，“买”也不是实际的购买行为，“银钱”不是指实际的货币，“酒和奶”也不是指实际的饮品。这些词语在内在意义上都有其对应的属灵含义。
　　因为这些是神性的话语，尽管其中的每个词语都源于自然界和人类的感官经验，但它们都对应着神性的属灵和属天事物。正是通过这种方式，而非其它方式，圣经被神所启示。
　　2968、第十七至十八节 于是，以弗仑的那块田地，就是在麦拉比、幔利前的那块，那田地和其中的洞穴，以及田地里和四围边界之内的所有树木，都定准归亚伯拉罕为业，在赫的儿子们眼前并所有进入他城门的人面前。
　　"以弗仑的田地"象征属于教会的事物；"麦比拉、幔利前"象征重生的性质和程度；"田地和其中的洞穴"象征关于信仰的良善和真理；"田地里的树木"象征教会的内在知识；"四周边界之内的树木"象征外在知识；"定准归亚伯拉罕为业"象征它们只归属于主；"在赫的儿子们眼前"象征按照他们的理解；"所有进入他城门的人面前"象征关于所有的教义。
　　2969、"以弗仑的田地"象征属于教会的事物。这一解释基于以下几点：
　　首先，“田地”象征教会，还象征教会的教义（参368和2936节）。其次，"以弗仑"象征那些能够接受信仰之良善和真理的人，这些良善和真理构成了教会的本质（参2933节）。因此，"以弗仑的田地"象征那些属于教会的事物。
　　2970、"麦比拉、幔利前"象征重生的性质和程度。这一解释基于以下几点：
　　首先，"麦比拉"象征通过信仰的真理而实现的重生。当"麦比拉"与"洞穴"连用，或称为"麦比拉洞"时，它象征处于晦暗中的信仰（参2935节）。但当"麦比拉"单独使用，并且后面提到田地和洞穴时，它指的是重生过程，因为这里的“田地和洞穴"象征着信仰的良善和真理，而这些正是重生所需的要素。此外，麦比拉还是一个有坟墓的地方，而“坟墓”在这里也象征着重生（参2916节）。
　　再者，"幔利"这个地名，因为与希伯仑相关（如后面第19节所说，也见于创世记13:18），主要象征某事物的性质和程度。具体来说：当与"麦比拉"连用时，它指重生的性质和程度；当与"希伯仑"连用时，它指教会的性质和程度；当与"橡树林"连用时，它指直接领受的性质和程度（参1616节）。因此，"幔利”实际上是一个用来限定事物状态的词。它之所以重要，是因为它是亚伯拉罕居住的地方（创世记13:18），也是以撒居住的地方，以及雅各来到的地方（创世记35:27）。
　　2971、"田地和其中的洞穴"象征关于信仰的良善和真理。"田地"象征教会，也象征教会本身的良善。属天的良善，或者说对主的仁爱和对邻舍的仁义，常被比作土地，也比作田地。之所以如此，是因为属天的良善能接纳信仰的真理，就像土地接纳种子一样。"洞穴"则象征着处于晦暗中的信仰真理（参2935节）。之所以说是晦暗的，是因为对于属灵的人来说，信仰的真理并非完全明晰（参1043，2708，2715节）。
　　2972、田地里的树木"象征教会的内在知识。"树木"在不同语境下有不同含义：当谈及属天的教会时，它象征直接领受（参103，2163节）；而在谈及属灵的教会时，它则象征知识（参2722节）。这里特指内在知识，因为经文提到"田地里的一切树木"，随后又提到"四周边界之内的"，后者象征外在知识。"田地"如前所述，象征着教会。
　　经文中提及田地里及其四周边界上的树木，主要是为了传达内在的属灵意义。若非如此，这些细节在神圣的圣经中就不会被特别提及。
　　2973、"四周边界之内的树木"象征外在知识。"边界"和"四周"这些词表示外在的事物（参2936节）。因此，"四周边界上的树木"象征外在知识。外在知识指的是仪式和教义的外在部分，而内在知识则指教义的内在部分。关于教会的外在和内在方面，我们之前已多次讨论过。
　　【2】此外，圣经中经常提到"中心"和"周围"这两个概念。例如，在描述迦南地时，锡安和耶路撒冷被视为中心，而周围则指四周的外邦人。"迦南地"象征主的王国，其中"锡安"象征属天的部分，"耶路撒冷"象征属灵的部分，那里是耶和华或主的居所。从中心到边界的区域，代表着从那里按顺序流出和衍生的属天和属灵的事物。在最远的边界处，这些属天和属灵事物的象征就终止了。这些象征源于主在天堂之王国中的实际情况。在那里，主如同太阳位于中心，所有的属天之火和属灵的光由此产生。最靠近中心的存在处于最强烈的光中，较远的处于较弱的光中，最远的则处于最微弱的光中。在那里是边界，也是地狱开始的地方，位于天堂之外。
　　【3】属天之火和属灵之光也遵循类似的原则。属天的事物涉及纯真和仁爱，而属灵的事物则关乎仁义和信仰。这些事物与热和光的关系相对应，因为它们是天堂中所有热和光的源头。因此，"中心"象征最内在的部分，而"周围"则代表最外在的部分。从内到外按顺序排列的事物，在纯真、仁爱和仁义的程度上，与它们距离中心的远近成正比。
　　天堂中的每个群体也遵循这一原则。处于中心的成员是最优秀的，随着距离中心越远，那种仁爱和仁义的程度就越低，呈比例递减。
　　【4】这一原理同样适用于人。人的最内在部分是主居住的地方，主从那里管理周围的一切。当人允许主安排周围的事物与最内在相协调时，他就处于可以被接纳进天堂的状态。此时，最内在的、内在的和外在的部分就能和谐一致。但如果人不允许主这样做，他就会远离天堂，程度取决于他抗拒的程度。
　　【5】人的灵魂位于中心或最内在处，而身体则在周围或最外在处，这是众所周知的。身体包围并覆盖着灵魂或灵。对于那些拥有属天和属灵之爱的人，主的良善通过灵魂流入他们的身体，使身体变得光明。然而，对于那些沉浸于肉体和世俗之爱的人，主的良善无法通过灵魂流入身体，他们的内在处于黑暗中，因此身体也变得黑暗。这正如主在马太福音中所教导的：
　　眼睛就是身上的灯。你的眼睛若瞭亮，全身就光明； 你的眼睛若昏花，全身就黑暗。你里头的光若黑暗了，那黑暗是何等大呢！（马太福音6:22-23）
　　这里的"眼睛"象征理解，这属于灵魂。
　　【6】更糟糕的是那些内在黑暗但外表看似光明的人。他们表面上模仿光明的天使，但内心却是魔鬼，被称为"巴别"。当他们周围的事物被摧毁时，他们就会被抛入地狱。这种情况在耶利哥城的故事中得到了体现：祭司们抬着约柜绕城七次并吹角后，城墙倒塌，城被毁灭（约书亚记61-17）。耶利米书中也有类似的描述：
　　所有拉弓的，你们要在巴比伦的四围摆阵，射箭攻击她。……你们要在她四围呐喊；她已经投降。外郭坍塌了，城墙拆毁了。（耶利米书50:14-15）
　　由此可见"四围"的含义。圣经中多次提到"四围"或“周围”（耶利米书21:14；46:14；49:5；以西结书36:3，4，7；37:21；阿摩司书3:11），它象征那些外在的事物。关于这些，蒙主怜悯，我们将在别处进行详述。
　　2974、"定准归亚伯拉罕为产业"象征它们只归属于主，即所有重生的品质和数量，包括信仰的良善和真理，以及所有内在和外在的知识。这一点可以从"亚伯拉罕”象征主这层含义看得出，我们之前已多次提到这一点。而"产业"的含义表明这些都属于主，因此只有他能接受。
　　信仰的首要原则是：所有的良善和真理都属于主，因此唯独来自主。一个人越是深刻地认识到这一点，他就越接近天堂。因为在天堂中，人们能真切地感受到这一事实。那里弥漫着一种直接领受的气场，确认这一真理，因为天堂中的居民都处于唯独来自主的良善中，这就是所谓的"在主里面"。这种直接领受的程度从中心向外延伸，正如我们在2973节中所描述的那样。
　　2975、"在赫的儿子们眼前"象征按照他们的理解，特指那些属于新的属灵教会的成员。这一解释基于"眼"在圣经中象征理解的含义（参212，2701节）。而"赫的儿子们"则象征新的属灵教会的成员，这一点在2913和2928节中有所阐述。
　　值得注意的是，在前面的第16节中提到"亚伯拉罕在赫的儿子们的耳中说话"，这象征着按照他们的接受能力来传达信息。而在这里说"在赫的儿子们的眼前"，则强调按照他们的理解能力。这两种表述分别针对人的意志和理智两个方面。
　　这种区分很重要，因为人的重生过程需要同时改造意志和理智。只有当这两个方面达成一致，形成统一体时，一个人才能真正重生。换句话说，良善和真理，或者说仁义与信仰必须融为一体，因为仁义属于意志的范畴，而信仰则属于理智的范畴。
　　因此，圣经中先使用"在赫的儿子们的耳中"这一表述，后又使用"在赫的儿子们的眼前"，正是为了全面地涵盖人的这两个方面。
　　2976、"所有进入他城门的人面前"象征关于所有的教义。这一解释可以从先前2943节中对相同词语的阐释得到印证。
　　2977、第十九节 此后，亚伯拉罕把他妻子撒拉埋葬在幔利前面的麦比拉田地的洞穴里，就是在迦南地的希伯仑。
　　"此后"表示就是如此；"亚伯拉罕把他妻子撒拉埋葬"象征他们从主那里接受与良善结合的真理；"在幔利前面的麦比拉田地的洞穴里"象征他们因此尽可能地重生；"就是希伯仑"象征新的教会；"在迦南地"象征这样的教会在主的王国中是一个统一的整体。
　　2978、"此后"表示就是如此，从上下文可以看出，因为这里是结论，即他们已经重生，并且如此建立了新的属灵教会。
　　2979、"亚伯拉罕把他妻子撒拉埋葬"象征他们从主那里接受与良善结合的真理。这可以从"埋葬"一词的含义中看出，它象征重生（参2916，2917节）。当一个人从主那里接受了与良善结合的真理时，他就经历了重生，这个过程我们将很快详细解释。在这里，"亚伯拉罕"象征主，这一点我们之前多次提到过。"妻子撒拉"则象征与良善结合的真理（参2063，2065，2507节）。
　　【2】关于属灵之人的重生过程，是这样的：首先，他被教导信仰的真理，并在主的引导下保持对真理的热爱。同时，信仰的良善（即对邻舍的仁义）也被悄悄地植入他的心中，虽然他几乎察觉不到。这种良善隐藏在对真理的热爱中，目的是让信仰的真理与仁义的良善结合。
　　随着时间推移，对信仰真理的热爱不断增长。真理逐渐被视为达到良善的手段，或者说是为了更好的生活。这个过程会越来越明显，真理逐渐融入良善中。当这种情况发生时，人就会根据所学到的真理来实践生活中的良善，他的行为开始源于良善，或者至少看起来如此。在这个过程的早期阶段，信仰的真理是最重要的。但随后，生活的良善成为了主导。
　　【3】当这一转变完成时，我们可以说这个人已经重生了。然而，重生的程度取决于融入良善中的真理的质量和程度。当真理和良善开始协调一致地运作时，重生的程度又取决于良善的质量和程度。所有的重生过程都遵循这个模式。重生的最终目的是使人能够进入天堂。天堂本质上是真理和良善、良善和真理的结合（参2508，2618，2728，2729节）。除非真理和良善的结合在人的内心形成，否则他就无法进入天堂的婚姻状态，也就是说，无法进入天堂。
　　2980、"在幔利前面的麦比拉田地的洞穴里"象征他们因此尽可能地重生。这个解释基于以下几点：
　　"洞穴"象征处于模糊状态的信仰真理（参2935节）。"田地"象征信仰的良善（参2971节）。"在幔利前面的麦比拉"或"在幔利面前"象征重生的质量和程度（参2970节）。
　　因此，这句话的整体含义是：通过信仰的真理和良善，人们在其能力和理解范围内达到了重生的状态。这与2913、2928和2975节中所讨论的内容相呼应，强调了重生过程是根据每个人的能力和理解程度而进行的。
　　2981、"就是希伯仑"象征新的教会，这一点可以从"希伯仑"的含义中得知。如本章前面第2909节所述，"希伯仑"象征属灵的教会。在那里提到"基列亚巴就是希伯仑"，是因为"基列亚巴"象征教会的真理方面，而"希伯仑"象征教会的良善方面。但在这里，不再提及基列亚巴，只说希伯仑，这是因为这里讨论的是已经重生的人。如第2979节所说，这样的人不再以真理为行动准则，而是以良善为行动准则。
　　2982、"在迦南地"象征这样的教会在主的王国中是一个统一的整体。这可以从“迦南地”的象征意义中看出，它象征主的王国（参1413，1437，1585，1607节）所述。关于主的教会，情况是这样的：在古代，同时存在多个教会，它们之间在教义上有差异，就像今天一样。但它们仍然形成一体，因为它们都认为对主的仁爱和对邻人的仁义是最重要和最本质的。因此，对他们来说，教义不是为了思考，而是为了指导生活。当对主的仁爱和对邻舍的仁义，即良善的生活，对所有人来说都是本质的时候，无论有多少教会，它们就会形成一体，每一个教会都成为主王国中的一部分。天堂也是如此：那里有无数的社群，各不相同，但仍然构成一个统一的天堂，因为对所有人来说，对主的仁爱和对邻舍的仁义是最本质的。
　　【2】然而，那些认为信仰是教会本质的教会则完全不同。他们认为，只要知道并思考某些教义，无论生活如何，都能得救。在这种情况下，多个教会就无法形成一体，甚至不能被称为真正的教会。实际上，信仰的良善才是构成教会的要素，也就是根据信仰的教导而活出仁爱和仁义的生活。教义的存在是为了指导生活，每个人都应该明白这一点。毕竟，教义除了为了实现某个目的，还能是为了什么呢？而这个目的除了改善生活，使人的行为符合教义的教导，还能是什么呢？
　　有人确实说，最能拯救人的信仰就是信靠。但这种信靠只能在良善的生活中存在。没有良善的生活就没有接受能力，没有接受能力就不可能有真正的信靠。除非在灵魂或身体遭受疾病时，当自我之爱和世俗之爱暂时停止，可能会出现某种表面的信靠。但对那些生活在邪恶中的人来说，一旦这种危机过去或情况改变，那种虚假的信靠就会完全消失。
　　值得注意的是，即使在邪恶的人中也可能存在某种形式的信靠。但如果想知道什么是真正的信靠，就应该审视自己的情感、目的和日常生活实践。
　　2983、第二十节 那块田地和其中的洞穴，就确定从赫的儿子们归亚伯拉罕作坟墓的产业。
　　"那块田地和其中的洞穴"象征教会及其信仰；"就确定归亚伯拉罕作坟墓的产业"象征教会及其信仰将单单来自主，藉着重生而得以建立；"从赫的儿子们"象征这教会将来自外邦人。
　　2984、"那块田地和其中的洞穴"象征教会及其信仰。这一解释源于以下含义：如前文2969和2971节所述，"田地"象征教会；而如2935和2971节所述，"洞穴"象征信仰。之所以使用"教会及其信仰"这一表述，是因为"教会"这个词可以用来描述仁义的良善，进而描述生活中的善行；而"信仰"则用来描述与这种良善相伴的真理。
　　2985、"就确定归亚伯拉罕作坟墓的产业"象征教会及其信仰将单单来自主，藉着重生而得以建立。这一解释基于以下几点：如先前多次提到的，"亚伯拉罕"代表主；"产业"象征属于主自己的，因此专属于主（参2974节）；而"坟墓"象征重生（参2916节）。
　　2986、"从赫的儿子们"象征这教会将来自外邦人。这一解释基于以下几点：
　　“赫的儿子们”并非教会直接建立的对象，而是用来象征那个教会。在圣经中，所有内容都具有象征意义，不是指代具体的人，而是通过这些人来代表主的王国和教会的事物。"赫的儿子们"象征新教会，或者说，象征那些属于新教会的人，这一点在前文中已多次提到。
　　新教会是外邦人的教会或源自外邦人，这一点可以从亚伯拉罕对“赫的儿子们“说"我在你们中间是外来的居住者"（创世记23:4）看出。这句话表明主对他们来说是陌生的，但仍然可以在他们中间（参2915节）。
　　因此，"赫的儿子们"象征着来自外邦人的教会。只有对外邦人才能说主是陌生的，对其他人不能这样说。
　　【2】此外，我们需要了解，当一个教会失去其功能，即当仁义消失时，主会建立一个新的教会。这种情况很少或几乎从不发生在旧教会所在的地方，而是在以前没有教会的地方，也就是在外邦人中间。
　　历史上有多个例子可以说明这一点：当上古教会灭亡时，被称为挪亚的新教会（或称洪水后的古教会）是在外邦人中间建立的。当这个教会灭亡时，一个类似的教会在雅各的后裔中间建立，同样是在外邦人中间。值得注意的是，亚伯拉罕被召唤时本身就是个外邦人（参1356，1992，2559节）。雅各的后裔在埃及变得更加外邦化，以至于他们完全不知道耶和华和所有的神圣崇拜。当这个教会结束时，初期教会就在外邦人中间建立起来，而犹太人被弃绝。这个被称为基督教的教会也将经历类似的过程。
　　【3】主在外邦人中间建立新教会的原因有几个：外邦人当中不存在与信仰真理相违背的伪谬原则，因为他们不了解信仰的真理。一个人从童年就被灌输并后来得到确认的伪谬原则必须先被消除，然后才能重生，成为教会的一员。外邦人因为不了解神圣之物，所以不会亵渎它。没有人能亵渎他不知道的神圣之物（参593，1008，1010，1059节）。外邦人因为无知，反而没有接受真理的障碍，所以比那些来自既有教会的人更容易接受真理。所有生活良善的人都能轻易接受真理。关于这些可参见第932，1032，1059，1327，1328，1366，2049，2051，2589-2604节。
代表和对应
　　2987、很少有人了解代表和对应的概念。要理解这两个概念，首先需要认识到存在一个与自然世界不同的灵性世界。灵性事物和自然事物之间存在对应关系，而灵性事物在自然世界中的呈现就是代表。我们称之为"对应"，是因为灵性事物和自然事物相互呼应；称之为"代表"，则是因为自然事物代表了灵性事物。
　　2988、为了理解代表和对应的概念，我们可以考虑心智的活动，即思考和意愿。这些内在活动常常通过面部表情清晰地表现出来，尤其是内心的情感会从眼睛中流露。当面部表情与心智活动一致时，我们称之为对应。面部表情本身则是代表，因为它们代表了内心的状态。
　　同样的原理也适用于身体姿势和肌肉产生的各种动作。我们知道，这些外在表现是由人的思考和意愿引起的。身体的姿势和动作代表了心智的活动，因此它们是代表；而它们与心智活动的一致性，就是对应。
　　2989、我们需要理解，心智中并不存在与面部表情完全一致的形象，而是通过这些表情表达出来的情感。同样，心智中也不存在与身体动作完全一致的行为，而是通过这些动作表现出来的思维。心智的活动属于灵性层面，而身体的表现属于自然层面。这说明了灵性和自然之间存在对应关系。
　　代表则是灵性在自然界中的呈现。换句话说，当内在人的特质在外在人身上表现出来时，外在的表现就成为内在的代表，而两者的一致性就是对应。
　　2990、我们应该认识到，或者至少可以理解，存在着灵性世界和自然世界这两个领域。从整体上看，灵性世界是灵和天使所居住的地方，而自然世界则是人类生活的世界。从个体角度来看，每个人同时存在着灵性和自然两个世界。一个人的里面可以被视为他的灵性世界，而外在世界则是他的自然世界。
　　从灵性世界流入并在自然世界中呈现出来的内容，我们称之为代表。而这些来自灵性世界的内容与自然世界表现之间的一致程度，就是我们所说的对应。
　　2991、自然事物代表灵性事物，并与之相对应，这一点可以从以下事实得知：自然事物的存在必然有一个先于它的原因，而这个原因源于灵性领域。没有这样的原因，自然事物就不可能存在。自然形式是结果，不能作为原因出现，更不能成为原因的原因或最初的起源。相反，它们的形式是根据它们在特定环境中的功用而形成的。尽管如此，这些结果的形式仍然代表了存在于原因中的事物，而这些原因又代表了存在于最初起源中的事物。因此，所有的自然事物都代表着与之相对应的灵性事物。不仅如此，灵性事物本身也代表着它们所源自的属天事物。
　　2992、通过大量的经验，我认识到在自然界及其三个领域（动物、植物、矿物）中，没有任何事物不代表灵性世界中的某些事物，或者说没有任何事物在灵性的世界中没有对应物。除了众多经验外，这一点还可以从以下事实得到证实：有几次当我谈论身体的内脏，从头部到胸部再到腹部，追溯它们的联系时，在我上方的天使们通过与之对应的灵性事物引导我的思想，而且如此精确，没有丝毫偏差。他们完全不考虑我所想的身体内脏，而只关注与之对应的灵性事物。
　　天使的智慧是如此深奥，以至于他们能从灵性事物中了解身体的一切，甚至是最隐秘的部分，这些是人类永远无法知晓的。不仅如此，他们还能毫无错误地了解宇宙中的一切事物。这是因为他们能洞察事物的原因及其根本原则。
　　2993、植物界的情况也是如此；其中没有任何事物不代表灵性世界中的某些事物并与之对应。这一点我多次通过与天使的交流得以了解。他们还向我解释了原因：所有自然事物的原因来自属灵领域，而这些原因的根本原则则来自属天领域。换句话说，自然界中的一切都源于属灵的真理，其根本原则源于属天的良善。自然事物根据主的王国中真理和良善的所有差异而产生，因此最终来自主本身，因为一切良善和真理都源于他。
　　这些观点对某些人来说可能显得很陌生，尤其是那些不愿意或无法在思想上超越自然界的人。对于那些不了解什么是灵性，因而也不承认灵性存在的人来说，这些概念可能更难以理解。
　　2994、人在肉体中生活时，对这些灵性事物只能有微弱的感觉和察觉。这是因为属天和属灵的事物在人身上会落入外在人的自然层面，在那里人失去了对它们的感知能力。在人的外在部分中存在的代表性和对应性事物，看起来与内在人中对应和代表的事物并不相似。因此，在人脱离这些外在事物之前，这些灵性知识是无法被他认知的。
　　当一个人达到内外对应的状态时，他是有福的。这种状态指的是一个人的外在部分与内在部分相互对应、和谐一致。
　　2995、上古教会的人们，如1114-1125节所述，能在自然界的每一个事物中看到属灵和属天的元素。对他们而言，自然事物仅仅是用来思考属灵和属天事物的媒介。因此，他们能够与天使交流，同时存在于主的天堂和地上的王国（即教会）中。在他们那里，自然事物与灵性事物紧密结合，完全对应。
　　然而，在那个时代之后，情况发生了变化。当邪恶和伪谬开始统治，或者说当黄金时代过后铁器时代来临时，因为对应关系不复存在，天堂就对人类关闭了。这种情况发展到了人们几乎不愿意了解什么是灵性的地步，最终甚至不知道天堂、地狱和死后生命的存在。
　　2996、在世界上最为隐秘的事，在来生却是众所周知的。甚至每个灵都了解，人体中的一切都与天堂中的事物有对应关系；这种对应关系精确到没有一个最小的粒子不与某种属灵和属天的元素相对应，或者说，不与天堂的某个群体相对应。
　　这些天堂中的群体是按照所有属灵和属天事物类别和类型而存在的，它们以一种特定的秩序排列，共同代表一个完整的人，包括这个人的所有内在和外在部分。因此，整个天堂被称为"至大之人"。这就是为什么常说某个群体属于身体的某个部分，另一个群体属于另一个部分，等等。
　　这一切的根源在于主是唯一真正的人，天堂代表他。从主而来的神性良善和真理构成了天堂。由于天使存在于这样的天堂中，所以说他们在主里面。相反，那些在地狱里的人则处于这个"至大之人"之外，他们对应于污秽和各种恶习。
　　2997、这一点也可以从人的内在与外在的关系中得到一定程度的理解。人的灵性或内在部分，即人的灵（也称为灵魂），与其自然或外在部分存在对应关系。这种对应关系表现为：内在人的属性是属灵和属天的，而外在人的属性则是自然的和肉体的。这一点可以从先前关于面部表情和身体动作的讨论中得到印证（参2988和2989节）。
　　值得注意的是，就人的内在而言，每个人都可以被视为一个小型的天堂，因为人是按照主的形象创造的。
　　2998、这些对应关系对我来说已经变得非常熟悉，几乎没有什么比这更为熟悉的了。尽管人们通常不知道这些对应关系的存在，也不相信它们与灵界有任何联系，但事实上，人与灵界的所有联系都源于此。没有这种联系，人甚至无法存在一刻，人的任何部分也无法存在。因此，人的整个存在都依赖于这种联系。
　　我还被允许了解哪些天使群体与身体各部分相对应，以及它们的特性。例如，哪些群体对应于心脏，哪些对应于肺部，哪些对应于肝脏，以及哪些对应于各种感官器官，如眼睛、耳朵、舌头等。如果得到主的神圣怜悯，我将会详细地逐一阐述这些内容。
　　2999、此外，在整个被创造的世界中，没有任何事物不与灵性世界中的事物存在对应关系。因此，每一事物都以其特有的方式在主的王国中有所体现。所有事物的存在和持续都源于这种对应关系。如果人们能够理解这一运作机制，就不会像现在常见的那样，将一切现象都简单地归因于自然界。
　　3000、因此，宇宙中的一切，无论是整体还是个体，都代表着主的王国。整个宇宙，包括其星辰、大气和三界（动物、植物、矿物），都可以被视为一个展示主在天上荣耀的舞台。在动物界中，不仅人类，甚至最微小和最不起眼的动物也具有这种代表性。
　　举例来说，那些爬行在地上以蔬菜为食的小虫子，当它们进入交配期时，会经历一系列变化：首先变成蛹，然后长出翅膀，从地面升到空中——这可以看作是它们的"天堂"。在那里，它们享受欢乐和自由，彼此嬉戏，从丰富的花朵中汲取养分，并通过产卵繁衍后代。当这些生物处于这种"天堂状态"时，它们也展现出最美丽的姿态。
　　任何人都可以看出，这些现象都是主王国的生动写照。这种自然界中的变化和美好，正是对主王国的一种象征性展示。
　　3001、生命只有一种，那就是主的生命。它流入并赋予人生命，使善人和恶人都能活着。这一点可以从前文对圣经的解释中得到证实（参1954，2021，2536，2658，2706，2886-2889节）。这生命对应于接受者，这些接受者通过神性的流入而获得生命，以至于他们看似凭自己活着。这就是生命与生命接受者之间的对应关系。接受者的状态决定了他们如何活着。
　　那些处于仁爱和仁义中的人，与生命处于对应关系，因为他们与之相符，能够充分接受生命。而那些与仁爱和仁义相悖的人，则不在这种对应关系中，因为他们无法充分接受生命本身。因此，他们只是生命的表象，这种生命表象就反映了他们的本质。
　　这可以用许多例子来说明。比如，生命通过灵魂流入身体的运动和感觉器官，这些器官的状态决定了它们的行动和感觉。又如阳光照射到物体上，物体作为接受形式的特性决定了它们呈现的颜色。但在灵性的世界，所有由生命流入而产生的变化都是灵性的，因此聪明和智慧的差异也是如此产生的。
　　3002、从这里我们也可以理解，自然界中的所有形式，无论是有生命的还是无生命的，都是主王国中属灵和属天事物的象征。换句话说，自然界中的每一个事物都在其对应的程度和方式上，代表着属灵和属天的事物。
　　3003、有关代表和对应的进一步讨论将在下一章末尾继续。
创世记第二十四章
　　3004、在内在意义中隐藏着最深奥的秘密，这些秘密至今尚未为人所知。这一点不仅可以从我们迄今所讨论和展示的内容中看出，也可以从接下来将要通过主的神圣怜悯所揭示的内容中得到证实。
　　这一点在我们主的两个名字"耶稣基督"的内在意义中表现得尤为明显。当人们提到这些名字时，大多数人只是将其视为专有名词，就像其他人的名字一样，只不过更加神圣。有学识的人知道"耶稣"表示救主，"基督"表示受膏者，因此他们能获得一些更深层的理解。
　　然而，这些理解仍然不及天使在天堂中从这些名字所直接领受的深度。对天使而言，这些名字有着更加神圣的含义。当人读圣经提到"耶稣"时，天使直接领受到神性良善；通过"基督"，他们直接领受到神性真理；通过两者，他们直接领受到良善与真理、真理与良善的神性结合。因此，他们直接领受到天堂婚姻中的一切神性，这就是天堂的本质。关于天堂婚姻的概念，可参见2173和2803节。
　　3005、在内在意义上，耶稣代表神性良善，而基督代表神性真理。这一点可以从圣经中的许多地方得到证实。
　　"耶稣"之所以象征神性良善，是因为这个名字意味着拯救、救赎和救主。这些概念本质上就是神性良善，因为所有的救赎都源于主的慈爱和怜悯，也就是神性良善。只有通过接受这种神性良善，救赎才能实现。
　　"基督"之所以象征神性的真理，是因为这个称号意味着弥赛亚、受膏者和王。关于弥赛亚、受膏者和王如何代表神性真理，我们将在后面的内容中详细解释。
　　3006、当天使听到"耶稣基督"这个名字时，他们直接领受到上述的深层含义。这也解释了为什么经上说"没有赐下别的名，我们可以靠着得救"，以及为什么主多次强调他名字的重要性。例如：
　　你们奉我的名无论求什么，我必成就。（约翰福音14:13，14）
　　但记这些事，要叫你们信耶稣是基督，是神的儿子，并且叫你们信了他，就可以因他的名得生命。（约翰福音20:31）
　　在圣经中，"名"象征着对主敬拜的方方面面，包括所有敬拜和教义的本质（参2724节）。因此，在这里，"名"象征着仁爱仁义之良善与信仰之真理的结合，这构成了所有教义和敬拜的核心。
　　3007、"基督"这个称号与"弥赛亚""受膏者"和"王"是等同的；同时，"弥赛亚"“受膏者"和"国王"这些称号也象征着神性真理。
　　3008、关于"基督"这个称号与"弥赛亚""受膏者"和"国王"是同义的，可以从以下圣经经文中得到证实：
　　安得烈先找到他的兄弟西门，对他说：“我们遇见弥赛亚了。”（弥赛亚翻出来就是基督）。（约翰福音1:42）
　　众人听见这话，有的说：“这真是那先知。”有的说：“这是基督。”但也有人说：“基督岂是从加利利出来的吗？经上岂不是说‘基督是大卫的后裔，从大卫本乡伯利恒出来的’吗”（约翰福音7:40-42）
　　难道官长真知道这是基督吗？然而，我们知道这个人从哪里来；只是基督来的时候，没有人知道他从哪里来。（约翰福音7:25-27）
　　犹太人围着耶稣，说：“你叫我们犹疑不定到几时呢？你若是基督，就明明地告诉我们。”耶稣回答说：“我已经告诉你们，你们不信。”（约翰福音10:24-25）
　　众人回答说：“我们听见律法上说，基督是永存的。”（约翰福音12:34）
　　马大说：“主啊，是的，我信你是基督，是神的儿子，就是那要临到世界的。”（约翰福音11:27）
　　在耶路撒冷有一个人，名叫西面……他得了圣灵的启示，知道自己未死以前，必看见主所立的基督。（路加福音2:25-26）
　　耶稣问门徒说：“你们说我是谁？”彼得回答说：“是神所立的基督。”（路加福音9:20；马可福音8:29）
　　还有其它地方（马太福音26:63-64；约翰福音6:68-69；马可福音14:61-62）。
　　【2】“基督”和“弥赛亚”实际上是同一概念。在希腊语中的"基督"和希伯来语中的"弥赛亚"都意味着"受膏者"。由此可见，“基督”与“受膏者”是相同的，也与“王”的意思相同，因为“王”通常被称为“受膏者”，这点在圣经的历史书和先知书中许多地方都有体现。例如：
　　地上的君王一同起来，臣宰一同商议，要敌挡耶和华并他的受膏者。（诗篇2:2）
　　现在我知道耶和华救护他的受膏者，必从他的圣天上应允他，用右手的能力救护他。（诗篇20:6）
　　耶和华是他百姓的力量，又是他受膏者得救的保障。（诗篇28:8）
　　耶和华必将力量赐与所立的王，高举受膏者的角。（撒母耳记上2:10）
　　在这些经文和其它许多地方，"受膏者"都指的是王。在原文中，"受膏者"这个词读作"弥赛亚"。这些预言的内在含义都是在讲述主。耶稣作为王的身份在新约中也有多处体现。例如：
　　总督问耶稣说：“你是犹太人的王吗？”耶稣对他说：“你说的是。”（马太福音27:11）
　　彼拉多问耶稣说：“你是犹太人的王吗？”耶稣回答说：“你说的是。”（路加福音23:3；马可福音15:2）
　　他们喊着说：”和散那！奉主名来的以色列王是应当称颂的！"（约翰福音12:13）
　　拿但业说："拉比，你是神的儿子，你是以色列的王。"（约翰福音1:49）
　　3009、关于弥赛亚、受膏者和国王与神性真理是同一概念这一点，可以从圣经中的许多章节得到证实。这一观点在之前的解释中也多次提到，例如在第1672，1728，2015和2069节中。主耶稣自己在福音书也教导了这一点：
　　当彼拉多对耶稣说："这样，你是王吗？"耶稣回答说："你说我是王。我为此而生，也为此来到世间，特为给真理作见证。凡属真理的人就听我的话。"（约翰福音18:37）
　　从这段对话中，我们可以看出主被称为王是因为他就是神性真理本身。王被膏抹，并因此被称为受膏者，是因为用来膏抹他们的"油"象征良善（参886，2832节）。而"王"所象征的真理是源于良善的，因此是良善的真理。所以，他们的"王权"象征主的神性真理，这神性真理源于神性良善，体现了神性良善与真理的结合。
　　相比之下，"祭司职分"则代表神性真理与良善的结合。这两种结合分别由“耶稣"和"基督"这两个称号来表示："耶稣"象征神圣良善与真理的结合，而"基督"象征神性真理与良善的结合。
　　3010、从这些经文中，我们可以理解马太福音中"基督"一词的含义：
　　耶稣警告说：“你们要谨慎，免得有人迷惑你们。因为将来有好些人冒我的名来，说：‘我是基督’，并且要迷惑许多人。……那时，若有人对你们说：‘基督在这里’，或说：‘基督在那里’，你们不要信。因为假基督、假先知将要起来。”（马太福音24:4-5，23-24；马可福音13:21-22）
　　在这里，"假基督"象征那些并非神性的真理，或伪谬的教导，而“假先知”则是指那些传播这些伪谬教导的人（参2534节）。在同一福音书中，耶稣还说：
　　你们也不要被称呼为老师，因为只有一位是你们的老师，就是基督。（马太福音23:10）
　　"基督"象征神性真理。这样我们就可以理解"基督徒"的真正含义了，即那些由源于良善的真理所支配的人。
　　3011、由此可见，圣经中蕴含着许多深奥的内容。这些隐藏的真理，如果不通过探索圣经的内在意义，是无法被任何人发现和理解的。
经 文
概 览
　　3012、在圣经的内在意义中，描述了主的神性理性中真理与良善结合的整个过程。本章特别聚焦于这种结合之前的引入过程。在这个过程中，"以撒"象征理性的良善，"利百加"象征即将被引入良善的真理，而"拉班"则象征人的自然层面对良善的情感。
　　3013、内在意义描述的引入过程如下：当状态就绪，一切都被主按照神性的属天秩序安排好，以便神性真理能与他理性的神性良善结合。这个过程是通过自然人层面的事实性知识、信仰性知识和教义事项等正常途径实现的。在这个阶段，通过主的神性流入，真理从自然层面被召唤出来，继而被引导进入理性中的良善，并最终成为神性。这样，主的理性不仅在良善的方面成为神性，在真理的方面也同样成为神性。
　　3014、通过研读本章及后续章节，我们可以洞察到圣经内在意义中蕴含的诸多奥秘。
内 义
　　3015、第一节 亚伯拉罕年纪老迈，到了日子，耶和华在一切事上都赐福给亚伯拉罕。
　　"亚伯拉罕年纪老迈，到了日子"象征主的人性成为神性的状态即将到来；"耶和华在一切事上都赐福给亚伯拉罕"象征当主将一切事物安排进入神性秩序时。
　　3016、"亚伯拉罕年纪老迈，到了日子"象征主的人性成为神性的状态即将到来。这一解释基于以下几点：首先，"亚伯拉罕"象征主，这在多处经文中都有提及（参1893，1965，1989，2011，2172，2198，2501，2833，2836节）；其次，"老"或"老年"象征脱去人性、穿上属天之性，当用于主时，则表示穿上神性；再者，"日子"象征状态（参23，487，488，493，893，2788节）。因此，"到了日子"象征某种状态即将到来。
　　之所以"老"和"到了日子"有这些含义，是因为天使没有老年或年龄递进的概念，他们只有生命状态的概念。当圣经提到年龄增长和老年时，天使只能理解为生命状态的变化，即从幼年到老年逐渐脱去人性、穿上属天之性的过程。在天使看来，人的一生就是从世界向天堂迈进的过程，而死亡则是最后的过渡。因此，埋葬代表着复活，因为它代表完全脱去旧的状态。
　　基于天使的这种理解，在圣经的内在意义中，"到了日子"和"老年"就不能有其它含义。这种内在意义主要是为天使而设，也适用于具有天使心智的人。
　　3017、"耶和华在一切事上都赐福给亚伯拉罕"象征当主将一切事物安排进入神性秩序时，或者等同于，当主已将所有事物重新安排进入神性秩序中。这从以下考虑中可以清楚看出："耶和华"在神性本身方面来象征主（参1343，1736，1815，2004，2005，2018，2025，2921节），在这种情况下，"亚伯拉罕"在神性之人方面象征主（参2833，2836节）。因此，当说"耶和华在一切事上都祝福亚伯拉罕"时，在内在意义上的意思是，主从神性本身将他人性中的所有事物重新安排进入神性秩序中，因为当"祝福"被用于主的人性时，它象征那些事物。"被祝福"，当它指向人时，象征在属灵和属天的良善上得到丰富（参981，1096，1420，1422节）；而当人如此得到丰富时，是因为存在于他里面的事物被主重新安排进入属灵和属天的秩序中，从而进入神性秩序的形像和样式中（参2475节）。人的重生无非如此。
　　【2】主在他的人性中将一切安排在神性秩序中的具体含义，可从本章后续内容中得知。这涉及到主的神性之理性（由以撒代表）。这神性之理性是由神性的良善（由亚伯拉罕代表）所孕育，由神性之真理（由撒拉代表）所生。现在，这神性之理性被安排在神性秩序中，目的是使它能与源自人性本身的神性真理相结合。
　　这些深奥的内容构成了本章的内在意义。对天使而言，这些奥秘在主的光照下清晰可见，因为在天堂之光中，这些事物如同白昼般明朗。然而，在世俗之光中，人几乎无法理解这些内容。只有那些经历了重生的人才能模糊地领受一些，这是因为他们已经接触到了某种程度的天堂之光。
　　3018、第二节 亚伯拉罕对他家中年长的、管理他所有的仆人，说：“请把手放在我的大腿下。”
　　"亚伯拉罕对他家中年长的仆人说"表示主安排和流入，进入他的自然之中，这个自然就是“家中年长的仆人”；"管理他所有的"象征自然人的职责；“把你的手放在我的大腿底下"象征着一种约束，是关于婚姻之爱的良善的能力的约束或限制。
　　3019、"亚伯拉罕对他家中年长的仆人说"表示主安排和流入，进入他的自然之中，这个自然就是“家中年长的仆人”。在这里，"说"的含义是命令，因为是对仆人说的。而且，由于这涉及到神性对自然人的安排，所以它表示秩序和流入。自然人或外在人中发生的一切，都是由理性或内在人安排的，并通过流入而实现。
　　"家中年长的仆人"象征自然或自然人，这可以从"仆人"的含义中得知。"仆人"象征着较低级的，服务于较高级的，或者说外在的服务于内在的（参2541，2567条）。自然人的一切，包括各种事实性知识，都只是服务性的。它们服务于理性，使理性能够公正地思考和正当地意愿。"家中年长的"象征自然人，这一点可以从后文中得到证实。
　　3020、"管理他所有的"象征自然人的职责。这可以从"管理"的含义中得知，特别是"管理所有的"，象征着履行职责或职能。自然人相对于理性人，或者说外在人相对于内在人，其关系类似于管家（参1795条）。
　　人的内在结构就像一个家庭或一个家族：有一个履行家长职责的，也有一些是仆人。理性心智本身就像家长一样安排一切，并通过流入自然心智来进行安排。而自然心智则负责服务和管理。
　　由于自然心智与理性心智是分开的，处于较低的层级，并且也有某种程度的自主性，所以它相对地被称为"家中年长的仆人"和"管理他所有的"。
　　【2】自然心智与理性心智是不同的，处于较低的层级，并且具有某种独特性，这一点可以从自然心智的内容和职责中看出。自然心智包含了所有的事实性知识，以及各种类型的信仰性知识，简而言之，它包含了外在或身体记忆中的所有内容（参2471，2480节）。自然心智还包括所有的想象力，这是人的内在感官，在儿童和青春期初期尤为活跃。此外，它还包括所有自然倾向，这些倾向是人类与动物共有的。
　　【3】从上述内容可以看出自然心智的职责。而理性心智则是更为内在的。理性心智中的认知对人来说并不显明，当人活在肉体中时是难以察觉的。这包括内在记忆的所有内容（参2470-2474，2489，2490节）。
　　理性心智还包括所有能感知公平、正义、真理和良善的思考能力，以及所有灵性的倾向。这些灵性的倾向是人类所特有的，也是人类区别于动物的特征。理性心智通过这些灵性倾向流入自然心智，从而激发自然心智中的事物，以某种视角观察它们，最终做出判断和结论。
　　这两种心智是截然不同的，这一点从许多人的自然心智支配理性心智，或者说外在人支配内在人的现象中可以明显看出。只有那些处于仁义之良善中的人，也就是那些愿意被主引导的人，他们的自然心智才不会支配理性心智，而是服务于理性心智。
　　3021、“把你的手放在我的大腿底下"象征着一种约束，是关于婚姻之爱的良善的能力的约束或限制。这可以从"手"象征能力（参878节）和"大腿"象征婚姻之爱的良善这两个含义中看出。
　　这种约束的含义源于古代的一种仪式：那些要被约束于婚姻之爱的人会将手放在被约束者的大腿下，并由此宣誓。这是因为"大腿"象征婚姻之爱，而“手”象征能力或最大程度的力量。
　　人体的所有部位都对应于至大之人（即天堂）中的属灵和属天的事物，这在2996和2998节中已有说明，后面还会进一步阐述。大腿和腰部对应于婚姻之爱，这在上古时期是众所周知的。因此，他们有许多仪式源于此，其中之一就是当他们要被约束于婚姻之爱的某种良善时，就将手放在大腿下。
　　这种知识在古代被视为最宝贵的，是他们聪明和智慧中最重要的部分。但如今已完全失传，以至于人们甚至不知道有这样的对应关系存在，也许因此会对这种仪式所表示的内容感到惊讶。
　　在这个故事中，因为涉及到以撒的订婚，而且年长的仆人被告知要履行这个职责，所以才有这个仪式。
　　【2】"大腿"象征婚姻之爱，这不仅从前面提到的对应关系可以看出，也可以从圣经中的其它段落得到证实。例如，摩西记载了当妻子被丈夫指控通奸时的处理程序：
　　（祭司叫妇人发咒起誓，）愿耶和华叫你大腿消瘦，肚腹发胀，使你在你民中被人咒诅，成了誓语。……叫她喝了以后，她若被玷污，得罪了丈夫，这致咒诅的水必进入她里面变苦了，她的肚腹就要发胀，大腿就要消瘦，那妇人便要在他民中被人咒诅。 （民数记5:21，27）
　　这里，"大腿消瘦"象征婚姻之爱的邪恶或通奸。这个程序中的每个细节都有其特殊含义，虽然那些没有以神圣观念阅读圣经的人可能会对这些内容感到困惑。
　　由于"大腿"象征婚姻之爱的善，圣经中多次使用"从他的大腿而出"这样的表述。例如，关于雅各的记载：
　　你要生养众多，将来有一族和多国的民从你而出，又有君王从你大腿而出。（创世记35:11）
　　凡从雅各而生，带到埃及的，都是从他大腿所生的。（创世记46:26；出埃及记1:5）
　　基甸有七十个儿子，是出自他的大腿。（士师记8:30）
　　【3】"大腿和腰部"象征那些属于婚姻之爱的事物，同时也象征那些属于仁爱和仁义的事物，这是因为婚姻之爱是一切爱的基础（参686，2733，2737-2739节），因为它们来自同一个源头，也就是来自属天的婚姻，即良善和真理的结合（参2727-2759节）。"大腿"象征属天之爱的良善和属灵之爱的良善，这可以从以下经文中看出：
　　坐在白马上的，在他的衣服和大腿上写着名字：万王之王，万主之主。（启示录19:16）
　　这里，"坐在白马上的"指的是圣言，也就是主自己（参2760-2762节）。"衣服"象征神性真理（参2576节），因此称为"万王之王"（参3009节）。“大腿"则象征主爱的神性良善，因此也称为"万主之主"（参3004-3011节）。这是主的本质特征，所以说"写着名字"。"名字"在这里象征品质（参1896，2009，2724，3006节）。
　　【4】大能者啊，你要把你的剑佩在大腿上，大有荣耀和威严。（诗篇45:3）
　　这里说的是主。这里的”剑“象征争战的真理（参2799节），而”大腿“象征爱之良善。"把剑佩在大腿上"象征用于争战的真理源于爱之良善。
　　公义将是他腰部的带子，真理将是他大腿的带子。（以赛亚书11:5）
　　在这里，”公义“被称为腰部的带子，因为它象征爱之良善（参2235节）。“真理“被称为大腿的带子，因为它源于良善。因此，”腰“象征良善的爱，而”大腿“象征真理的爱。
　　【5】其中没有疲倦，绊跌的；没有打盹的，睡觉的；大腿上的带子没有松开，他鞋上的带子也没有断裂。（以赛亚书5:27）
　　这里描述的是主，”大腿上的带子“象征真理之爱，如前所述。在耶利米书中，耶和华吩咐他去买一根麻布带子束腰，不可放在水中。然后起来往幼发拉底河去，将腰带藏在那里的磐石穴中。之后，见腰带已经变坏，毫无用了。（耶利米书13:1-7）
　　麻布带子代表真理，把它束在腰上代表真理源于良善。这些显然都是具有象征意义的描述，如果不了解其中的对应关系，就无法理解它们的含义。关于这些对应关系的解释，将借助主的神圣怜悯，在某些章节的末尾进行阐述。
　　【6】同样，以西结、但以理和尼布甲尼撒所看到的异象也具有深刻的含义。以西结所见的异象描述如下：
　　在基路伯头顶上的穹苍之上，有宝座的形象，如同蓝宝石；宝座之上有仿佛人的形状。他看到从那人物的腰以上有如精金的光辉，周围环绕着火的形状；从腰以下也有如火的形状，周围散发着光芒。这光芒就像雨天云中的彩虹一样，环绕四周。这就是耶和华荣耀的显现。（以西结书1:26-28）
　　这个异象显然是对主和他王国的象征性描述。其中，“腰以上”和“腰以下”的“形状”代表了主的爱。这一点可以从“火”象征爱（参934节），以及“光辉”和“彩虹”象征由此产生的智慧和聪明（参1042，1043，1053节）的含义中得到证实。
　　【7】举目观看，见有一人身穿细麻衣，腰束乌法精金带。他身体如水苍玉，面貌如闪电，眼目如火把，手和脚如光明的铜，说话的声音如大众的声音。（但以理书10:5-6）
　　这些细节的含义只能通过代表和对应来理解，比如腰、身体、面貌、眼睛、手臂、脚各自代表什么。从这些描述可以看出，这是对主的天堂的象征性表现。其中，神性的爱被象征为“腰”，而他腰间所束的“乌法精金”则代表了源于爱的智慧所产生的良善（参见113，1551，1552节）。
　　【8】尼布甲尼撒在但以理书中所见的像，头是精金的，胸膛和膀臂是银的，肚腹和腰是铜的，腿是铁的，脚是半铁半泥的（但以理书2:32-33）。这个巨像象征了教会历经的不同阶段。金头代表第一阶段，是属天的状态，体现了对主的爱；银制的胸膛和膀臂象征第二阶段，是属灵的状态，表现为对邻舍的仁义；铜制的肚腹和腰部代表第三阶段，代表自然良善的状态，这里的“铜”就是指自然的良善（参425，1551节）。自然的良善是对邻舍的仁爱或仁义，但其层次低于属灵的良善。最后，铁和泥混合的脚部代表第四阶段，代表自然真理的状态，即"铁"所指的（参425，426节）。同时，"泥"象征这个阶段与良善完全缺乏结合。
　　从这些解释可以看出，“大腿”和“腰”主要象征婚姻之爱，以及由此衍生的所有真正的爱。这一点可以从前面引用的经文，以及其它经文得到证实（创世记32:25，31，32；以赛亚书20:2-4；那鸿书2:1；诗篇69:23；出埃及记12:11；路加福音12:35-36）。在相反的意义上，它们也可以象征与之相对的爱，即自我之爱和世俗之爱（列王纪上2:5-6；以赛亚书32:10-11；耶利米书30:6；48:37；以西结书29:7；阿摩司书8:10）。
　　3022、第三至四节 我要你指着耶和华-天地的神起誓，不要为我儿子娶我所居住于其中的迦南地的女子为妻，你要去往我的地和我的出生地，为我的儿子以撒娶一个妻子。
　　"我要你指着耶和华-天地的神起誓"象征对至高无上的神性及其所有衍生物的最庄严的约束；"不要为我儿子娶迦南人的女儿为妻"象征神性的理性不应与任何跟真理不和谐的情感结合；"我所居住于其中的"象征母性人性中那些包围的不协调因素；"你要去往我的地和我的出生地"象征去往主为自己获得的属灵和属天的神性；"为我的儿子以撒娶一个妻子"象征由此产生的真理情感将与理性之良善的情感结合。
　　3023、"我要你指着耶和华-天地的神起誓"这句话象征着对至高无上的神性及其所有衍生物的最庄严的约束。这里的"起誓"意味着通过誓言进行约束，因为起誓本质上就是一种约束。当这种约束是"指着耶和华-天地的神"时，它就成为最神圣的约束，指向至高无上的神性及其所有衍生物。
　　当"耶和华-天的神"用于描述主时，它指的是耶和华自身，被称为"父"，是主受孕的源头，因此是主的神性本质。这种受孕赋予了最本质的存在。而"耶和华-地的神"则指被称为"子"的耶和华，即主的人性本质。这人性本质源于神性本质，当主使它也成为神性时，它就成为了"耶和华-地的神"。
　　因此，"耶和华-天的神"象征至高无上的神性，而"耶和华-地的神"象征由此衍生的神性。主被称为"耶和华天的神"是因为他在天上的神性，被称为“地的神”是因为他在地上的神性。
　　天上的神性也存在于人的内在中，而地上的神性存在于人的外在中。人的内在是他的天，通过它，他与天使相连；而他的外在是他的地，通过它，他与其他人相连（参82，913，1411，1733节）。当人重生时，内在的神性会流入外在，外在则源于内在。这也让我们理解了什么是教会的内在和外在。
　　3024、"不要为我儿子娶迦南人的女儿为妻"象征神性的理性不应与任何跟真理不和谐的情感结合。这个含义可以从以下几个方面理解：
　　"娶妻"象征通过婚姻契约的结合；"我儿子"，即以撒，象征主的神性之理性（参1893，2066，2083，2630节）；"女儿"象征各种情感（参489-491，568，2362节）；而"迦南人"则象征邪恶（参1444，1573，1574节）。因此，"迦南人的女儿"象征与真理不和谐的情感。
　　这段经文讨论的是神性真理应当与主的理性中的神性良善相结合。这里的"妻子"指的是需要从自然人中通过正常途径唤起的真理本身；而"我的儿子"则指主理性中的良善，真理需要与之结合。
　　由此可以理解，"不要为我儿子娶迦南人的女儿为妻"象征着不应与任何跟真理不和谐的情感结合。真理与良善的所有结合都是通过情感实现的。没有任何真理能进入人的理性并在那里结合，除非通过情感，因为情感中包含着爱的良善，而只有爱的良善才能实现这种结合（参见1895节）。这一点通过深入思考就能理解。
　　【2】"迦南人的女儿"象征着与真理不和谐的情感，即伪谬的情感。这一含义可以从圣经中"女儿"一词的用法得知。在圣经的许多地方提到"女儿"，显然并非指实际的女儿，例如"锡安的女儿""耶路撒冷的女儿""他施的女儿"和"我民的女儿"。如前文所述，这些表达都象征着对良善和真理的情感。
　　这些情感也代表着教会，因为教会之所以成为教会，正是由于这些情感。因此，"锡安的女儿"象征属天的教会，体现了对良善的情感；"耶路撒冷的女儿”则象征属灵的教会，体现了对真理的情感（参2362节）。"我民的女儿"也有类似含义，这在经上都有所体现（以赛亚书22:4，耶利米书6:14，26，8:19，21-23，14:17，耶利米哀歌2:11，4:6和以西结书13:17）。
　　【3】从这些例子可以看出，"外邦人的女儿"，如"非利士人的女儿""埃及的女儿""推罗和西顿的女儿""以东的女儿""摩押的女儿""迦勒底人和巴比伦的女儿”以及"所多玛的女儿"，实际上象征邪恶与伪谬的情感。这些情感构成了他们的宗教，因此也代表了这些宗教本身。"女儿们"具有这样的象征意义，可以从以下经文中得到证实：
　　列国的女儿必为埃及悲哀……你要为埃及群众哀号，又要将埃及和有名之国的女儿下，并下坑的人，一同扔到阴府去。（以西结书32:16，18）
　　"外邦的女儿"象征邪恶的情感。撒母耳记中还说：
　　不要在迦特报告，不要在亚实基伦街上传扬，免得非利士的女儿欢乐……免得未受割礼之人的女儿矜夸。（撒母耳记下1:20）
　　你与埃及人行淫……我将你交给恨你的非利士女儿……在你的恶没有显露以先，那受了凌辱的亚兰女儿和亚兰四围非利士的女儿都恨恶你，蔑视你。（以西结书16:26，27，57）
　　任何人都能看出这里所说的不是实际的女儿，而是指那些被称为"非利士人”的宗教，这种宗教大谈特谈信仰，却不过信仰的生活（参1197，1198节）；因此他们也被称为"未受割礼的人"，即没有仁义的人。
　　【4】埃及的处女啊，可以上基列取乳香去。……住在埃及的女儿哪，要预备掳去时所用的物件。埃及的女儿必然蒙羞，必交在北方人的手中。（耶利米书46:11，19，24）
　　"埃及的女儿"象征事实性知识推理信仰真理是否如此的情感；因此指由此产生的宗教，这种宗教的特点是：除非能用感官理解的，否则什么都不信，因此不信任何信仰的真理（参215，232，233，1164，1165，1386，1385，2196，2203，2209，2568，2588节）。
　　受欺压的西顿女儿啊，你必不得再欢乐。（以赛亚书23:12）
　　推罗的女儿必来送礼，民中的富足人也必向你求恩。（诗篇45:12）
　　"西顿的女子"和"推罗的女子"的含义，从西顿和推罗的含义可以看出（参1201节）。
　　住乌斯地的以东的女儿哪，只管欢喜快乐。……锡安的儿女哪，你罪孽的刑罚受足了，耶和华必不使你再被掳去。以东的女儿哪，他必追讨你的罪孽（耶利米哀歌4:21，22）
　　摩押的女儿在亚嫩渡口，必像游飞的鸟，如拆窝的雏。（以赛亚书16:2）
　　巴比伦的处女啊，下来坐在尘埃；迦勒底的女儿啊，没有宝座，要坐在地上。……迦勒底的女儿啊，你要默然静坐，进入暗中，因为你不再称为列国的主母。（以赛亚书47:1，5）
　　看哪，有一种民从北方来。……巴比伦的女儿啊，他们骑马，都摆队伍如上战场的人，要攻击你。（耶利米书50:41，42）
　　巴比伦的女儿好像踹谷的禾场；再过片时，收割她的时候就到了。（耶利米书51:33）
　　住在巴比伦城的锡安民哪，应当逃脱。（撒迦利亚书2:7）
　　将要被毁灭的巴比伦女儿啊。（诗篇137:8）
　　你的妹妹所多玛和她的众女，必归回原位；撒玛利亚和她的众女，必归回原位。（以西结书16:55）
　　任何人都能看出，在这些地方"女儿"并不是指实际的女儿，而是指与真理不符的情感，因此指由此产生的宗教。
　　【5】这些宗教的本质可以从那些民族的象征意义中看出，如以东、摩押、迦勒底人、巴比伦、所多玛、撒玛利亚等，这些在创世记前几章的解释中已有详细说明。因此，我们现在可以理解"迦南的女儿"在这里所象征的含义。
　　【6】禁止与迦南的女子通婚，这也涉及到属灵层面的问题，即良善和伪谬、邪恶和真理不应结合，因为这会导致亵渎。这个禁令本身就是对这一原则的象征性表达，正如申命记7章3节所述。玛拉基书中也提到：
　　犹大亵渎了耶和华所爱的圣洁，娶侍奉外邦神的女子为妻。（玛拉基书2:11）
　　3025、"我所居住于其中的"象征母性人性中那些包围的不协调因素，这从"住在其中"的象征意义可以看出，即迦南人，指那些在周围的，或说包围的事物；这些事物与真理不协调，这从刚才所说的关于"迦南的女儿"的象征意义可以看出：这些是主通过遗传从母性方面所接受的，后来当祂使自己的人性成为神性时，就驱逐了这些，这从先前在1414，1444，1573，2159，2574，2649节中关于同一事物所说和所示的内容可以得知。
　　3026、"你要去往我的地和我的出生地"象征去往主为自己获得的属灵和属天的神性，这可以从以下两个方面理解：首先，"地"象征爱的属天品质（参1413，1607节）；其次，"出生地"象征爱的属灵品质（参1145，1255节）。在这里，我们特指属天和属灵的神性品质，因为这段话是关于主的。值得注意的是，主是通过自己的能力获得这些品质的，这一点在1813，1921，2025，2026，2083和2500节中有详细说明。
　　3027、"为我的儿子以撒娶一个妻子"象征由此产生的真理情感将与理性之良善的情感结合，这从上面3024节所说的可以看出。
　　3028、第五至六节 仆人对他说：“倘若女子不愿跟我到这地来。我要将你的儿子带回你从那里所出来之地吗？”亚伯拉罕对他说：“你要谨慎，不要带我的儿子回那里去。”
　　"仆人对他说"象征主的直接领受，是关于自然人的；"倘若女子不愿跟我到这地来"象征自然人对情感是否可分离的怀疑；"我要将你的儿子带回你从那里所出来之地吗"象征是否仍能与理性的神性良善结合；"亚伯拉罕对他说"象征主从神性的直接领受；"你要谨慎，不可带我的儿子回那里去"象征绝不能结合。
　　3029、"仆人对他说"象征主的直接领受，是关于自然人的。这一解释基于以下几点：首先，"说"象征直接领受，这一含义在之前的多个章节（参1791，1815，1819，1822，1898，1919，2080，2506，2515，2552节）中已有详细讨论。其次，"仆人"在此象征自然人或人的自然层面（参3019，3020节）。值得注意的是，人的理性能够感知到发生在自然层面的一切，以及自然层面的特质。这是因为在人的内在结构中，较高层次的意识能够察觉到较低层次的活动（参2654节）。因此，"仆人对他说"这一表述象征着对自然人的直接领受。
　　3030、"倘若女子不愿跟我到这地来"象征自然人对情感是否可分离的怀疑。"女子"象征真理，在此特指源于自然层面的真理，这种真理需要与理性层面的神性良善相结合。正如3024节所述，所有的结合都是通过情感来实现的，因此"女子"在此也象征着对这种真理的情感。"跟我到"或"跟随到这地"象征从自然层面分离并与理性结合。这里的"地"，如3026节所解释的，象征着理性层面的爱之良善。而"倘若不愿"这个表述则明确地表达了一种怀疑。这段经文及其后续内容（直到第8节及以后）蕴含了深刻的含义。为了更好地理解这些内容，我们需要进一步探讨。
　　【2】真正的理性源于良善，并通过真理而存在。良善通过内在途径流入，而真理则通过外在途径进入。良善和真理在理性中相结合，共同构成了理性的本质。如果良善没有与真理结合，即使一个人看似能够进行推理，也不能称之为真正的理性（参1944节）。这是人类理性形成的普遍过程。
　　【3】主虽然像普通人一样出生和接受教育，但他的目标是使自己的理性成为神性的。这个过程包括两个方面：通过内在途径从他的神性中接收良善，通过外在途径接收真理。当他的理性在良善的方面发展到足以接收真理的程度时，就如本章开头所描述的："亚伯拉罕年纪老迈，到了日子，耶和华在一切事上赐福给亚伯拉罕。"这象征性地表达了主的人性即将成为神性，一切都按照神性的秩序安排就绪的状态（参3016，3017节）。
　　【4】接下来，我们将探讨理性的良善如何与真理结合。这个过程是通过正常途径进行的，即通过自然人的事实性知识和信仰性知识。理性的良善本身，通过内在途径形成，可以比作土壤；而真理则是要播种到这土壤中的种子。真正的理性只能通过这种方式产生。为了理性在主身上实现同样的过程，并通过自身的力量成为神性，他来到世上，选择像普通人一样出生。若非如此，他本可以像古时多次向人显现那样，不经过出生就直接取了人的样式。
　　本章的核心内容是阐述如何从自然人中唤起的真理与理性的良善结合，以及如何使这真理像良善一样成为神性的。对于大多数人，特别是那些不了解理性与自然的区别，不知道理性是通过知识逐步形成的人来说，这些概念可能难以理解。然而，对于那些对理性和自然有一定认识并得到启示的人来说，这些概念相对简单。天使们则能清晰地理解所有这些，如同在白昼一般。
　　为了更好地理解这些概念，我们可以回顾先前讨论过的几个要点：理性在真理方面是通过事实性知识和信仰性知识的流入而形成的（参1495，1563，1900，1964节），但理性不是直接由事实性知识和信仰性知识产生，而是源于对它们的情感（参1895，1900节）；事实性知识和信仰性知识只是良善的容器（参1469，1496节）；空洞的知识应当被摒弃（参1489，1492，1499，1500节）；在理性中，对良善的情感就像是对真理情感的灵魂（参2072节）；理性之真理的情感和知识之真理的情感有所不同（参2503节）；通过信仰性知识，外在人与内在人（或理性与自然）相结合，特别是当这些知识被植入属于仁爱和仁义的属天事物时（参1450，1451，1453，1616节）。
　　3031、"我要将你的儿子带回你从那里所出来之地吗"象征是否仍能与理性的神性良善结合。这个问题的答案可以从之前关于亚伯拉罕和他原出之地的讨论中得知（参1343，1356，1992，2559节）。从这些讨论中我们可以了解到，亚伯兰离开的地方是叙利亚，那里曾有另一个古教会，因其创建者希伯而被称为希伯来教会（参1238，1241，1327，1343节）。然而，在亚伯拉罕时期，这个教会也偏离了真理，有些家庭甚至完全不知道耶和华的存在，转而崇拜其它神明。这就是此处所指的“地”，仆人问道：“我要将你的儿子带回你从那里所出来之地吗？”因此，这里的“地”象征着与真理不相符的情感。而“带回儿子”，或者说在那里为他娶妻并定居，象征着将与真理不相符的情感和理性的神性良善结合。但这种结合是不可能实现的，这一点从亚伯拉罕的回答中可以看出，我们将在后面详细讨论这个问题。
　　3032、"亚伯拉罕对他说"象征主从神性的直接领受。这一含义可以从两个方面得到证实：首先，“说”在这里象征直接领受，正如我们在第3029节中所讨论的；其次，“亚伯拉罕”在这里代表主的神性之人，而这种直接领受正是源于这个神性之人。
　　3033、"你要谨慎，不可带我的儿子回那里去"象征绝不能结合。这一点可以从我们刚才在第3031节中讨论的内容得到证实，那里解释了“将儿子带回亚伯拉罕从那里所出来的地方”在内在意义上的含义。
　　与真理不相符的情感无法与理性的良善相结合，这一观点可以从我们先前关于良善和真理的结合（也就是天堂的婚姻）的讨论中得到支持（参2173，2507，2727-2759节）。正因如此，古人在良善的情感和真理之间建立了婚姻关系的概念（参1904节）。
　　同时，我们也要明白，伪谬绝不能与良善结合，真理也不能与邪恶结合，因为它们本质上是相互对立的（参2388，2429，2531节）。相反，良善是通过真理的知识被引入的，就像液体通过容器被接纳一样，从而产生结合（参1469，1496，1832，1900，1950，2063，2189，2261，2269，2428，2434，2697节）。
　　【2】我被赋予了一种生动的直接领受，让我理解到伪谬与良善之间、真理与邪恶之间是不可能有任何结合的，只有伪谬与邪恶、真理与良善之间才能结合。这种直接领受揭示了以下情况：
　　当一个人怀有良善的情感，也就是说，当他全心全意地想要行良善时，在他思考该如何行动时，他的良善意愿会自然地流入他的思考过程。这种良善意愿会在思考中应用自身，将自己注入到已有的知识中，就像注入到接收容器中一样。通过这种结合，良善意愿引导他的思考、意愿和行动。这个过程就像是将良善嫁接到真理或真理的知识中。
　　相反，当一个人没有良善的情感，而是怀有邪恶的情感时，情况就不同了。比如，当他认为一切对自己有利的都是良善的，为了使自己变得伟大和富有，以获得荣誉和财富为目的时，他在思考该如何行动时，他的意愿同样会流入思考过程。但这时，它会唤起那些看似真理的知识，促使他按照这种方式思考、意愿和行动。这是通过错误应用知识，并曲解从圣经字面意义或其它学问中获得的某些普遍性知识，好像它们可以适用于所有情况。这样，邪恶就与伪谬结合了。在这个过程中，原本存在其中的真理就被剥夺了一切真理的本质。
　　【3】在来生，那些在尘世生活中看似比他人更有学识的人，反而可能比其他人更加愚昧。他们越是坚信自己掌握了真理，就越容易给他人带来困惑。这样的人曾在我身边停留了一段时间，但他们无法接受任何源于真理的良善的情感。即使有人提醒他们回想起在尘世生活中所知道的真理，他们也无法领会，因为他们内心充满了邪恶，而真理无法与邪恶相结合。
　　这些人无法融入良善者的群体。如果他们还保有一些天性中的良善，那么他们会经历一个剥离的过程，直到他们不再知晓任何真理。在这之后，根据他们残存的那一点良善，会有一些与之相应的真理被重新灌输进去，但仅限于他们所剩无几的良善所能容纳的程度。
　　相比之下，那些发自内心怀有良善情感的人，他们能够接受一切真理。他们接受真理的程度和方式，与他们内心所拥有的良善的量和质相一致。
　　3034、第七节 “耶和华天上的神，他带领我离开我父亲的家和我的出生之地，他对我说话，向我起誓说‘我要将这地赐给你的种’的那位，他必差遣他的天使在你面前，你就可以从那里为我儿子娶一个妻子。”
　　"耶和华天上的神"象征主的神性本身；"他带领我离开我父亲的家和我的出生之地"象征凭借这神性，主将自己从母性而来的邪恶和伪谬中解放出来；“他对我说话，向我起誓说"象征同样凭借这神性产生了他的神性意愿和理解；"我要将这地赐给你的种"象征赐给主的人性的神性真理；"他必差遣他的使者在你面前"象征神性的眷顾；"你就可以从那里为我儿子娶一个妻子"象征真理的情感确实来自那里，但实际上它已经有了新的起源。
　　3035、"耶和华天上的神"象征主的神性本身。这一点在第3023节中已有阐述，即"耶和华天上的神"就是主的神性本身。在旧约圣经中，"耶和华"这个名字多次出现，实际上都是指主自己。圣经中的所有内容在其内在含义上都是关于主的，教会的所有仪式也都象征他（参1736，2921节）。最早的属天教会成员理解的耶和华也仅仅是指主（参1343节）。
　　虽然在字面意义上，这里和其它地方似乎将耶和华描述为某个更高级的存在，但这只是字面意义的特点。字面意义将内在意义为一体的概念加以区分，这是因为从字面意义学习的人难以直接理解一体的概念，需要先理解多个概念。对人类来说，一是由多构成的，或者说，同时存在的事物是由连续的事物构成的。主虽有多个方面，但这些方面全都是耶和华。因此，字面意义作出了区分。然而，天堂中从不存在这种区分。天使们以简单的概念认识唯一的神，除了主之外别无他神。
　　3036、"他带领我离开我父亲的家和我的出生之地"象征凭借这神性，主将自己从母性而来的邪恶和伪谬中解放出来。在这里，"父亲的家"和"出生之地"象征从母亲那里继承的特质。主与这些继承的邪恶和伪谬进行斗争，并最终驱逐了它们，从而凭借自己的能力使自己的人性成为神性。
　　这一解释可以从第3031节关于亚伯兰的家和地的讨论中得到印证。此外，我们之前也讨论过主的遗传特质：从耶和华那里继承的是神性，而从母亲那里继承的是邪恶（参1414，1444节）。主与从母亲继承的邪恶进行斗争，但他自身并没有实际的邪恶（参1444，1573节）。最终，主完全脱去了从母亲那里继承的一切，以至于不再被视为她的儿子（参2159，2574，2649节）。
　　在内在意义上，"父亲的家"象征从母亲继承的邪恶，而"出生之地"象征从母亲继承的伪谬。这是因为邪恶和伪谬总是相伴而生，互相关联。主以自己的能力驱逐了这些继承的特质（参1616，1813，1921，2025，2026，2083，2523节）。
　　3037、“他对我说话，向我起誓说"象征同样凭借这神性产生了他的神性意愿和理解。我们可以从以下几个方面来理解这一含义：
　　首先，"说话"在这里有着特殊的含义。根据第3029节的解释，它象征直接领受；而在第2626节中，它还被解释为意愿。其次，"起誓"的含义也很重要。根据第2842节的解释，它代表了来自神性的确认，并且特别用于描述与理解相关的真理。
　　当我们说耶和华"说话"时，在更深层的意义上，我们实际上是在谈论他的意愿。这是因为耶和华所说的每一句话，都代表了他的意愿。同样，当我们说耶和华"起誓"时，在更深层的意义上，我们是在表达他认为某事是真实的。因此，当"起誓"这个词用于描述耶和华时，它实际上表示的是理解。
　　3038、"我要将这地赐给你的种"象征赐给主的人性的神性真理，这可以从"种"或”种子“的含义看出，它指的是仁义的信仰，以及那些具有仁义信仰的人（参1025，1447，1610，2848节）；而且因为信仰的一切良善和真理都来自主，所以在最高意义上，"种子"所指的就是神性真理本身。此外，还可以从"这地"，即迦南地的含义看出，它指的是天堂或主的王国（参1413，1437，1607节）；而且因为天堂或主的王国就是主的神性之人本身，所以在最高意义上，"迦南地"所指的就是神性之人。神性本身若不是通过主的神性之人，是无法流入天堂的。这一观点在圣经中也有明确的体现。例如：
　　一切所有的，都是我父交付我的；除了父，没有人知道子；除了子和子所愿意指示的，没有人知道父。（马太福音11:27）
　　从来没有人看见神，只有在父怀里的独生子将他表明出来。（约翰福音1:18）
　　"子"就是主的神性之人。若有人认为在天堂中所敬拜的父不是主，那就大错特错了。
　　3039、"他必差遣他的使者在你面前"象征神性的眷顾。要理解这一点，我们需要深入探讨"使者"在圣经中的含义。
　　在圣经中，"使者"通常指的是主自己，但具体指主的哪个方面则需要根据上下文来判断。这一点在第1925节中有详细说明。在这里，很明显"使者"指的是神圣的眷顾。
　　为什么在圣经中"使者"（或”天使“）被理解为主呢？这是因为圣经中由先知和其他人在天使指引下所说的一切话语，实际上都来自于主，是主自己的话。更深层次地说，天上的天使们也清楚地认识到并深刻地感受到，他们自身并不拥有任何良善或真理，这一切都源于主。他们甚至会厌恶任何可能导致他们产生其它想法的事物。
　　正是因为这个原因，当我们在圣经中读到"使者"，也就是良善的天使，我们应该理解为主。但是，具体指的是主的哪个方面，还需要我们根据具体的上下文来判断。
　　3040、"你就可以从那里为我儿子娶一个妻子"象征真理的情感确实来自那里，但实际上它已经有了新的起源。要理解这一点，我们需要深入探讨"妻子"在这里的象征意义。在这个上下文中，"妻子"象征真理的情感。本章所讲的利百加，实际上象征将要与理性的神性良善（即以撒）结合的神性真理。这种真理的情感确实来自"父亲的家和出生地"所象征的源头，但它同时也有一个新的起源。这个新起源的具体含义，在接下来的内容中会有详细的讨论。
　　为了简单解释，我们可以这样理解：在自然人中存在的所有真理情感，都是通过理性中良善的情感的流入而产生的。换句话说，这种情感是通过理性从神性那里传递而来的。
　　然而，需要注意的是，通过这种流入在自然人中最初产生的真理情感，并不是真正意义上的真理情感。真正的真理是逐渐显现的，它会慢慢替代那些最初存在的、本质上并非真理但起到引导作用的中间状态。
　　通过以上解释，我们可以更好地理解为什么说真理的情感虽然来自特定的源头，但同时也有一个全新的起源。
　　3041、第八至九节 “倘若女子不肯跟你来，我使你起的誓就与你无干了，只是不可带我的儿子回那里去。”仆人就把手放在他主人亚伯拉罕的大腿底下，为这事向他起誓。
　　"倘若女子不肯跟你来"在这里如前面一样，象征如果真理的情感不能分离；"我使你起的誓就与你无干了"象征自然人的自由；"只是不可带我的儿子回那里去”在这里如前面一样，表示那里不会有任何结合；"仆人就把手放在他主人亚伯拉罕的大腿底下"在这里如前面一样，象征自然人在婚姻之爱的良善方面的能力的约束；"为这事向他起誓"象征誓约。
　　3042、"倘若女子不肯跟你来"在这里如前面一样，象征如果真理的情感不能分离。这一含义源于以下解释："女子"在此象征真理的情感；"跟你来"或"跟随到那地"，象征着从自然层面分离，并与理性层面结合。这一解释与先前在3030节中所述的内容一致。
　　3043、"我使你起的誓就与你无干了"象征自然人的自由。这一含义源于以下解释：
　　"仆人"在此代表自然人（参3019节），所述这些话是对仆人说的。"如果那女子不愿跟你来，就与你无干"这句话在其最直接的含义上，表示如果真理的情感无法分离，那么自然人就不会受到任何约束。
　　这些表述隐含了自然人的自由这一概念。值得注意的是，这里讨论的真理的情感以及分离的概念，在内在意义上是针对自然人而言的。虽然在历史意义上，这段话可能有不同的连贯性，但在内在意义上，它是按照上述方式理解的。
　　【2】关于人的自由，我们可以参考先前在892，905，1937，1947，2744，2870，2893节中所阐述和展示的内容。这些内容揭示了自由的本质。
　　自由这个概念主要是针对自然人而言的，而非理性人，因为来自主的良善，是通过理性人，在天堂的自由中流入自然人。自然人是接受这种良善的流入的载体。为了使自然人能够接受这种良善，并与通过理性人流入的天堂自由相结合，自然人被保留在自由状态中。自由本质上是爱或情感的表现。如果自然人无法从流入的良善的情感中接受真理的情感，自然人就永远不会与理性人结合。
　　人就是这样的，是通过主赐予的自由而被改造，关于这一点，可以参考1937，1947，2876-2881节的内容。
　　【3】关于主，当他使他的理性成为神性时，他也让自然人保持自由状态。这发生在他将神性真理与理性的神性良善结合时。他选择通过正常的方式使他的人性成为神性，这种方式类似于人被改造和重生的过程。
　　人的改造和重生过程可以看作是这一神性化过程的一种映射。通过改造和重生，人变得焕然一新，因此被称为重生的或新造的。人被改造的程度，就是他在自己里面拥有类似神性的程度。
　　然而，主与人之间存在本质区别：主是以自己的能力使自己变得神性，而人完全无法靠自己的能力做到这一点，只能依靠主的力量。我们之所以说"类似神性"，是因为人只是生命的接受者，而主在本质上就是生命本身。这一点可以在第1954，2021，2658，2706和3001节中找到更详细的解释。
　　3044、"只是不可带我的儿子回那里去”象征着没有来自那里的结合。所说的”那里“指的是亚伯拉罕的原居地。这一解释的依据可以在先前的第3031和3033节中找到，那里有相同的表述。
　　3045、"仆人就把手放在他主人亚伯拉罕的大腿底下"在这里如前面一样，象征自然人在婚姻之爱的良善方面的能力的约束。这一解释的依据可以在先前的第3021节中找到，那里有相同的表述。
　　3046、"为这事向他起誓"象征誓约。"起誓"意味着一种约束，而且是最神圣的约束，因为它是以”耶和华天地的神“的名义进行的，正如在第3023节中所解释的那样。因此，这里的"起誓"等同于一个神圣的誓约。实际上，誓约本质上就是一种庄严的约束。
　　3047、第十节 那仆人从他主人的骆驼群里取了十匹骆驼，就走了，他主人的各样美物在他手里；他起身，往亚兰·拿哈拉音去，到了拿鹤的城。
　　"仆人从他主人的骆驼中取了十匹骆驼，就走了"象征自然人当中神性的普遍（事实性）知识；"他主人的各样美物在他手里"象征那些良善和真理在自然人那里；“他起身"象征提升；"往亚兰·拿哈拉音去"象征由此而来的真理知识；"到了拿鹤的城"象征相关的教义。
　　3048、"仆人从他主人的骆驼中取了十匹骆驼，就走了"象征自然人当中的普遍（事实性）知识。这一解释基于以下几点：首先，"仆人"在此象征自然人（参3019，3020节）；其次，"十"象征余剩，即主在人心中储存的良善和真理（参468，530，560，561，660，661，1050，1906，2284节），当"十"或余剩用于描述主时，用来象征主为自己获得的神性（参1738，1906节）；再者，"骆驼"象征普遍的事实性知识。因为这些知识是神性的或来自主的，所以用"十"来表示，并说它们是"从主人的骆驼中"选出的。"走"或”行走“则象征通过这些知识开始启蒙过程，这是本章的主题。
　　本段讨论的是真理和良善在主的神性之理性中结合的过程，首先是启蒙的阶段（参3012，3013节）。这个过程的性质在此系列中得到描述。这里表明，主在自然人中将属于他自己的，即神性的事物，与来自母亲的东西分开。那些属于他自己的或神性的事物是通过这些普遍知识进行启蒙的，在此以"从他主人的骆驼中取了十匹骆驼"来表示。
　　因此，在后文中多次提到骆驼，例如他使骆驼跪在城外（创世记24:11），利百加给骆驼喝水（创世记24:14，19，20），骆驼被带进房子并得到草料和饲料（创世记24:31，32），利百加和她的使女骑在骆驼上（创世记24:61），以撒看见骆驼来了，而当利百加看见以撒时，她从骆驼上下来（创世记24:63，64）。这些频繁的提及是因为它们在内在含义上象征自然人中的普遍知识。通过这些知识，真理的情感被引导进入理性中良善的情感，这遵循正常的方式，如前所述。因为理性若缺乏事实性知识和信仰性知识，就无法在真理方面得到发展和完善。
　　【2】"骆驼"象征普遍的事实性知识，这一点可以从圣经中其它提到骆驼的段落得到证实。例如：
　　论南方牲畜的默示：他们把财物驮在驴驹的脊背上，将宝物驮在骆驼峰上，经过艰难困苦之地，就是公狮、母狮、蝮蛇、火焰的飞龙之地，往那不利于他们的民那里去。埃及的帮助是徒然无益的。(以赛亚书30:6-7 )
　　在这里，"南方的牲畜"象征那些在知识之光中或有知识但生活行为邪恶的人。"将宝物驮在驴驹的脊背上"象征他们理性的知识；"驴"象征理性的真理（参2781节）。"将宝物驮在骆驼峰上"则象征他们自然的知识；"骆驼峰"象征自然，"骆驼"本身象征自然中的普遍知识，而"宝物"则是他们视为珍贵的知识。"埃及的帮助是徒然无益的"象征事实性知识对他们毫无用处；"埃及"象征事实性（参1164，1165，1186，1462，2588节）。
　　显然，这里的"骆驼"并非指实际的动物，因为经文说"公狮和母狮将宝物驮在骆驼峰上"。任何人都能看出，这是在象征性地描述教会的某种深奥道理。
　　【3】论海旁旷野的默示，主对我如此说：“你去设立守望的，使他将所看见的述说。他看见战车，就是骑马的一对一对地来，又看见驴车，骆驼车，就要侧耳细听。”……他就说：“巴比伦倾倒了！倾倒了！”（以赛亚书21:1，6，7，9）
　　这里，"海的旷野"象征无用的事实性知识的虚空。"驴车"象征特殊知识的集合，"骆驼车"则象征普遍知识的集合，这些都存在于人的自然层面中。这些描述代表那些被称为"巴比伦"的人所持有的虚妄推理。同一先知书还说：
　　【4】你心跳云烟又宽畅，因为大海的丰盛必转来归你，列国的财宝也必来归你。成群的骆驼，并米甸和以法的独峰驼必遮盖你；从示巴来的众人都必来到，要奉上黄金和乳香，又要传说耶和华的赞美。（以赛亚书60:5，6）
　　这段经文指的是主，以及在他自然层面中的神性之属天和属灵之物。"大海的丰盛"象征自然真理的巨大丰富，"列国的财宝"象征自然良善的巨大丰富。“成群的骆驼"象征普遍知识的丰富。"黄金和乳香"象征良善和真理，即"耶和华的赞美"。"从示巴来"象征源自仁爱和信仰的属天层面（参113，117，1171节）。
　　示巴女王带着大量财宝来到耶路撒冷见所罗门，骆驼驮着香料、大量金子和宝石（列王纪上10:1，2），这象征主所获得的智慧和聪明。在内在意义上，这里的"所罗门"象征主。"骆驼驮着香料、金子和宝石"象征自然人中那些属于智慧和聪明的事物。
　　【5】论巴比伦王尼布甲尼撒所攻打的基达和夏琐的诸国。……起来上基达去，毁灭东方人。他们的帐棚和羊群都要夺去，将幔子和一切器皿，并骆驼为自己掠去。……他们的骆驼必成为掠物；他们众多的牲畜必成为掳物，我必将他们分散四方。（耶利米书49:28，29，32）
　　这里的"基达"和"夏琐的诸国"在反面的意义上代表那些拥有属天和属灵知识的人，但他们的目的不是为了别的用途，而仅仅是为了在自己和世人眼中显得智慧聪明。"他们的骆驼必成为掠物……成为掳物……分散四方"，这通常象征良善和真理的事实性知识以及信仰性知识，这些知识将从他们那里被夺走。在现世，这种剥夺是通过他们相信相反的事物而实现的；在来世，这些知识则会被完全夺去。
　　【6】耶和华用灾殃攻击那与耶路撒冷争战的列国人……那临到马匹、骡子、骆驼、驴，和营中一切牲畜的灾殃。（撒迦利亚书14:12，15）
　　"马、骡、骆驼、驴的灾殃"是指被剥夺了理解的能力，这些能力被剥夺的顺序是按着从理性到自然递进的；马的含义见2761，2762节；骡的含义见2781节；驴的含义见2781节；"骆驼"指自然人中的普遍（事实性）知识。此外，埃及地的瘟疫，临到田间的牲畜，就是临到马、驴、骆驼、牛群、羊群上（出埃及记9:2，3），意义相似。从这些可以看出，在圣言的内在意义中，"骆驼"象征自然人的普遍知识。普遍的事实性知识是包含众多特殊知识的知识，而这些特殊知识又包含个别知识，它们共同构成自然人的理智部分。
　　3049、"他主人的各样美物在他手里"象征那些良善和真理在自然人那里。这可以从以下解释中看出：
　　"他主人的各样美物"既指良善也指真理，因为真理的本质就是良善，它源于良善。真理可以说是良善的外在形式，也就是说，当良善以一种可被理智理解的方式呈现时，我们就称之为真理。"手"在这里象征能力（参878节），因此指的是那些在他掌控之下的东西。
　　需要注意的是，普遍的事实性知识本身并非良善，也不是有生命的。而是对这些知识的情感使它们成为良善并富有生气，因为此时它们是为了某种功用而存在的。没有人会仅仅因为某种事实性知识或真理本身而受到影响，除非是为了它的功用。正是功用使知识变成良善，什么样的功用就会产生什么样的良善。
　　3050、“他起身"象征提升。这可以从"起身"一词的含义中看出，正如在第2401，2785，2912，2927节中所讨论的，每当提到这个词时，它都象征着某种提升。在这个特定的上下文中，它指的是神性真理从事实性知识开始，逐步被引导并提升到理性的神性良善中的过程。
　　3051、"往亚兰·拿哈拉音去"象征由此而来的真理知识。这一含义是显而易见的，因为亚兰或叙利亚代表良善的知识（参1232，1234节）。而“亚兰·拿哈拉音”，或称河流之地的叙利亚，则特指真理的知识。这一含义源自“拿哈拉音”或河流，因为“河流”象征理解力，特别是对真理知识的理解力。这一点可以从第108，109，2702节引用的经文段落中得到证实，还有其它许多相关段落。关于这些更深入的讨论，蒙主怜悯，我们将在别处进行更详细的阐述。
　　3052、"到了拿鹤的城"象征相关的教义。这一含义是显而易见的，因为"城"象征教义，如第402和2449节所述。而"拿鹤"象征相关性，这是因为拿鹤是亚伯兰的兄弟，而利百加是从他的儿子彼土利而来的。
　　知识与教义之间存在区别：教义是从知识中衍生出来的。教义关注的是功用，是通过对知识的深入思考而形成的。这里所说的"相关"，指的是这些教义最终都源于神性。
　　3053、第十一节 他使骆驼跪下，在城外，水井旁，这是在傍晚时分，正是打水的出来的时候。
　　"他使骆驼跪下"象征对普遍的事实性知识的神圣安排；"在城外"象征远离教义；“水井旁"象征准备接受信仰的真理；"傍晚时分"象征当时较为模糊的状态；"正是打水的出来的时候"象征教导的状态。
　　3054、"他使骆驼跪下"象征对普遍的事实性知识的神圣安排。这一含义是显而易见的，因为"使跪下"象征准备迎接神圣之事，而"骆驼"则象征着普遍的事实性知识，正如我们刚才在第3048节中所解释的那样。
　　3055、"在城外"象征远离教义。这一含义是明确的，因为"城"象征教义，正如在第402和2449节中所解释的。"在……外"象征处于教义之外，因此显然表示远离这些教义。
　　3055、a “水井旁"象征准备接受信仰的真理。这一含义源于"水井"的象征意义：它代表圣经，是信仰真理的来源，也代表真理本身，如第2702节所述。值得注意的是，这里使用了"水井"一词，而在后续段落中常常使用"泉源"。关于在内在意义上"水井"和"泉源"之间的区别，可以参考前面提到的章节。
　　3056、"傍晚时分"象征当时较为模糊的状态。这一含义源于两个方面：首先，“时间"在这里代表状态，正如在第2625，2788和2837节中所解释的；其次，“傍晚"象征模糊。在圣经中，傍晚有两层含义：一是指教会即将终结前的状态，被称为夜晚；二是指教会开始兴起的初始状态，被称为早晨。这两种情况下，傍晚都代表着一种模糊的状态，详见第2323节。在本段中，"傍晚"特指早晨来临之前的那段模糊时期。
　　3057、"正是打水的出来的时候"象征教导的状态。这一含义可从两个方面理解：首先，"时间"在这里代表状态，正如我们在3056节中刚刚解释的；其次，"打水的"或汲水者的行为象征着接受教导，这一点我们将在后面详细阐述。
　　从3054节开始至今，我们所讨论的内容都是对这节经文中历史叙述的内在含义的解读。然而，要完全理解这些个别内容在整体中的意义并非易事。这需要读者具备以下几方面的知识：
　　对自然人的本质有所了解。熟悉与自然人相关的事实性知识和教义。理解真理如何从自然层面提升到理性层面，并转化为理性真理。明白理性与自然之间的关系，以及理性层面的事物与自然层面的事物之间的对应关系。
　　如果缺乏这些基础知识，特别是不了解理性与自然的关系，以及它们各自包含的事物之间的关系，那么理解这段经文的深层含义就会变得更加困难。
　　【2】在人活在肉体中时，理性层面的事物通常是不直接显现的。我们更容易感知到的是自然层面的事物，而理性层面的事物则很少被直接感知。然而，理性层面的事物可以通过几种方式间接地被感知：它们可能以一种光的形式出现，照亮自然层面的事物；它们可能作为一种影响力，帮助我们有序地安排思想；或者它们可能表现为一种感知能力，让我们能够理解心灵所关注的事物。
　　如果不了解这些概念以及更多相关知识，就很难完全理解这节经文的内容。例如，经文中涉及到普遍的事实性知识的神圣安排、从教义中分离出来、接受信仰的真理，以及在这个过程中出现的模糊状态，这种模糊状态如何构成教导的状态等复杂概念。
　　【3】让我们尝试以一种更容易理解的方式来解释这个复杂的概念。这里所讨论的是人被主改造的过程，这个过程在某种程度上反映了主在世时的经历，正如我们在3043节中提到的。
　　当一个人经历改造时，主会重新安排他自然人中的普遍事物，使之与天堂的事物相对应。这种对应关系是在灵性和自然之间存在的，我们在2987、2989-2991和3002节中详细讨论过这个概念。
　　改造的过程是有顺序的。首先，主会安排普遍性的事物。这为后续的特殊事物和个别事物的注入创造了条件。这个顺序是必要的，因为如果普遍性的事物没有正确的秩序，特殊性的事物就无法找到合适的位置。同样，如果没有特殊性事物的秩序，个别性的事物也无法正确地融入并发挥作用。
　　这个过程就像是在建造一座房子。普遍性的事物就像是房子的框架，特殊性的事物是墙壁和房间，而个别性的事物则是家具和装饰。每一层次都需要前一个层次的支持和引导。
　　在内在意义上，"使骆驼跪下"这个动作象征着普遍事实性知识的神圣安排。这个动作表示一种谦卑和准备的状态，准备接受来自更高层次的流注。
　　【4】当这些内在事物被如此安排后，教义就暂时被搁置了。这些教义原本是从事实性知识中得出的结论，通过理性的判断流入我们的心智，告诉我们什么是真实的，什么不是。在这个阶段，真理的判断标准变成了：如果某个观点与新安排的普遍性知识相符，它就被认为是真的；如果不符，就被认为不是真的。这是此时判断真理的唯一方式。
　　虽然我们之前可能已经接触过一些教义，但在这个阶段，它们还不能被称为真正的教义，而只是未经验证的知识。当我们思考这些知识时，我们不是直接从它们得出结论，而是通过其它途径来理解和评估它们。
　　这个暂时搁置教义的过程，在内在意义上被描述为"城外"。这个阶段被称为"模糊状态"，就像"傍晚时分"一样，视野不甚清晰。然而，当这些教义最终被确认为可信时，就如同"早晨"到来，一切变得清晰明了。
　　3058、"打水"象征着接受教导，并因此获得启发，这一点在本章后面会有所体现。这是因为在内在意义上，"水"象征信仰的真理（参2702节）。因此，"打水"实际上就是在信仰的真理中接受教导，并由此获得启发。这种含义在圣经的其它地方也有体现，例如：
　　你们必从救恩的泉源欢然取水。在那日，你们要说：“当称谢耶和华。”（以赛亚书12:3-4）
　　在这里，"打水"象征着接受教导、获得聪明和智慧。同样在该先知书中还说：
　　提玛地的居民拿水来，送给口渴的。（以赛亚书22:14）
　　这里的"拿水来，送给口渴的"就是象征给予教导。还有：
　　困苦穷乏人寻求水却没有；他们因口渴，舌头干燥。（以赛亚书41:17）
　　这里的"寻求水"象征渴望在真理中受教，而"却没有"则象征在任何人那里都找不到真理。
　　此外，在犹太教会中，"打水的"象征那些持续渴望知道真理的人，但他们这样做只是为了知道，而不在乎其用。这样的人被认为是最卑贱的。在约书亚记中提到的"基遍人"就代表了这类人（约书亚记9:21，23，27）。
　　3059、第十二至十四节 他说：“耶和华-我主人亚伯拉罕的神啊，求你使我今日遇见，并向我的主人亚伯拉罕施怜悯。看哪，我站在水泉旁，城里人的女儿们出来打水。愿我对哪一个少女说：‘请你倾下水罐，让我喝，’她就说：‘请喝，我也给你的骆驼喝。’她就是你所预定给你仆人以撒的；我便由此知道你施怜悯给我主人了。”
　　"他说"象征着交流。"耶和华-我主人亚伯拉罕的神"象征作为父的神性本身，与作为子的神性之人。"求你使我今日遇见"象征从永恒而来的安排。"并施怜悯”象征爱的流入。"向我的主人亚伯拉罕"象征神性之人。"看哪，我站在水泉旁"象征神性真理与人性结合的状态。"城里人的女儿们出来打水"象征真理的情感和由此而来的教导。"愿我对哪一个少女说"象征带有纯真的情感。"请你倾斜水罐"象征事实性知识的顺从。"让我喝"象征由此而来的真理教导。少女回答"请喝”象征对他的回应。"我也给你的骆驼喝"象征由此而来的自然人中所有知识的启发。"她就是你所预定给你仆人以撒的"象征在理性中神性真理与神性良善的结合。"我便由此知道你施怜悯给我主人了"象征出于神性之爱的婚姻。
　　3060、"他说"象征着交流。这一点可以从圣经历史记载中"说"的含义清楚地看出来。在圣经中，"说"常常指的是感知和意愿，这一点我们之前已经多次讨论过。正是因为包含了感知和意愿这两个层面，"说"也就自然而然地表示了交流。因为交流本质上是源于我们的感知和意愿的。
　　3061、"耶和华-我主人亚伯拉罕的神"象征作为父的神性本身，与作为子的神性之人，也就是二者的交流。这一点可以从我们之前多次讨论和阐明的内容中得到证实。
　　具体来说，"耶和华神"象征主的神性自身，也就是我们所称的父；而"亚伯拉罕"则代表主的神性之人（参2833，2836节）。在旧约圣经中，耶和华就是指主自己（参1736，1815，2921节）。大洪水前的上古教会和大洪水后的古教会所理解的耶和华不是别人，正是主（参1343，1676，1990，2016，3035节）。
　　在主里面有三：神性自身、神性之人和神性的向前神圣推进，这三者是一体（参1999，2149，2156，2288，2329，2447节）。主里面这三者都是耶和华（参2156，2329节），事实上，主里面的一切都是耶和华（参1902，1921节）。
　　主与父为一，天上所理解的父不是别人（参14，15，1725，1729，1733，1815，2005，2018，2025，2803，3038节）。主就是整个天堂，因为天堂中的一切都源于他。从主而来的有一切纯真、和平、仁爱、仁义、怜悯、婚姻之爱，以及一切良善和真理。摩西五经和先知书所论的都是他，因此圣经的每一处都是论到他，教会的所有仪式都是代表主自己（参2751节）。
　　在神性之人方面，主被称为子（参2628节）。值得注意的是，主的神性之人不仅是由他的神性本质（即耶和华）所孕育，而且是由此而生的（参2798节）。因此，主在人性方面也成为了耶和华，拥有源于自身的生命（参1603，1737节）。
　　【2】主从永恒就存在，这一点在圣经中有明确的记载（参2803节）。尽管主后来在时间中降生，但他早已通过摩西和先知们说话，并多次向人显现。在这些记载中，他被称为耶和华。
　　这个极其深奥的奥秘只能向那些具有神圣直接领受的人揭示，几乎只有上古教会的成员才具备这种属天的直接领受能力。我从他们那里得知，当耶和华自己降临天堂并通过天堂流入时，他就是以神性之人的形式出现的。这是因为天堂代表着一个完整的人，包括所有的肢体，因此也被称为"至大之人"（参684，1276，2996，2998，3021节）。
　　在天堂中，或者说在这个"至大之人"中的神性自身，就是神性之人，是耶和华自己如此披上人。
　　【3】然而，随着人类的堕落，披上人的神性自身不再能作用于人类。换句话说，耶和华不再能以这种方式来到人那里，因为人类已经远离了他。
　　在这种情况下，作为神性本质的耶和华，也就是主，降世为人。他通过神圣的方式受孕，从童贞女所生，取了与常人一样的人性。但他驱除了这个普通的人性，通过神圣的方法使其成为神性，从而成为一切神圣事物的源泉。
　　因此，神性之人凭自身成为神性本质，充满了整个天堂，使那些原本无法得救的人也有了得救的可能。这就是主，就神性之人而言，他是唯一的人，也是人之所以成为人的根源（参49，288，477，565，1894节）。
　　3062、"求你使我今日遇见"象征从永恒而来的安排。这一点可以从以下几个方面得到证实：首先，"使遇见"的含义是指安排或提供；其次，"今天"在这里象征来自永恒（参2838节）；最后，很显然这里所讨论的内容，以及所做的祈求，都与圣治有关。
　　3063、"并施怜悯”象征爱的流入。这可以从怜悯的本质是爱这一点看出。爱本身转化为怜悯，当我们出于仁爱或仁义看待需要帮助的人时，它就成为怜悯。因此，怜悯是爱对贫穷和可怜者产生的果效。
　　在这里，从内在意义来看，"怜悯"被理解为爱，而"施怜悯"则被理解为爱的流入。这是因为它是从主的神性本身流入到他的神性之人中。神性之爱属于主，通过这爱，他使他的人性成为神性；爱是生命本身的存在，但神性之爱只属于主。
　　关于主的爱，我们可以参考以下内容：主的生命是对全人类的爱（参2253节）；他出于这种爱来争战（参1690，1789，1812，1813，1820节）；这爱超越一切理解的范围（参1799，2077节）；主就是神性之爱本身（参2077，2500，2572节）；耶和华就是爱（参1735节）；除了爱，没有什么是活的（参1589节）；那些有相互之爱的人，拥有主的生命（参1799，1802，1803节）；仁爱和仁义是属天本身（参1419，1824节）。
　　3064、"向我的主人亚伯拉罕"象征神性之人，因为"亚伯拉罕"象征主的神性之人。关于这一解释，可以参考第2833和2836节的内容。
　　3065、"看哪，我站在水泉旁"象征神性真理与人性结合的状态。我们可以从"泉"的象征意义理解这一点，它代表真理（参2702节）。在这里，由于讨论的对象是主，所以指的是神性真理。"站在泉旁"这个表述本身就象征着结合的状态。从上下文可以推断出，这种结合是在主的人性中。
　　3066、"城里人的女儿们出来打水"象征真理的情感和由此而来的教导。我们可以从以下几个方面理解这一点：
　　"女儿们"象征情感（参489-491，2362节）。"城里人"象征真理。在圣经中，城里的居民有时被称为"城里人"，有时被称为"城里的居住者"。当使用"城里人"时，它象征真理；而使用"居住者"时，则象征良善。关于"人"的含义，可以参考265，749，915，1007和2517节。关于"居住者"的含义，可以参考2268，2451，2712节。关于"城"的含义，可以参考402，2449，2943节。"打水"的行为象征着接受指导，这一点在前面的3058节中有所解释。
　　综上所述，"城里人的女儿们出来打水"这句话象征着对真理的情感，以及通过这些情感获得的教导。
　　【2】人不是通过真理本身获得指导，而是通过对真理的情感。没有情感的真理只能像声音一样流入耳朵，却无法进入记忆。使真理能够进入记忆并留存的，正是情感。情感的良善就像土壤，而真理则如同播种其中的种子。土壤的质量，也就是情感的质量，决定了播种的结果。
　　目的或功用决定了土壤的质量，即情感的质量，进而决定了播种的结果。换句话说，是爱本身决定了一切，因为爱是所有目的和功用的源泉。只有被爱的东西，才会被视为目的和功用。
　　3067、"愿我对哪一个少女说"象征带有纯真的情感。我们可以从"少女"这个词的含义来理解这一点。在圣经中，对良善和真理的各种情感常常用不同的词来表示，如婴儿、少女、女孩和女儿。这些词虽然相似，但在具体含义上有所不同：
　　"女儿"象征一般意义上的情感。"少女"象征带有仁义的情感。"小女孩"象征带有纯真的情感。这是因为小女孩的年龄最接近婴儿，而在内在意义上，婴儿代表纯真。类似地，"男孩"或"小男孩"这样的词也表示一种带有纯真的状态。这一点可以在430节中找到更详细的解释。
　　3068、"请你倾斜水罐"象征事实性知识的顺从。我们可以从"倾斜"象征顺从，“水罐"象征事实性知识这些含义看出。水罐或水桶之所以代表事实性知识，是因为"水"象征真理（参680，739，2702节）。水罐是盛水的容器，就像事实性知识是容纳真理的载体。实际上，所有的事实性知识都是真理的容器，而所有的真理又是良善的容器。没有真理的事实性知识就像空洞的容器，同样，没有良善的真理也是空洞的。只有包含真理的事实性知识，以及包含良善的真理，才是充实的容器。爱的情感是将这些元素有序结合在一起的关键，因为爱就是灵性的结合。
　　3069、"让我喝"象征由此而来的真理教导。在圣经中，"喝"这个词经常出现，尤其是在讨论信仰的良善和真理时，它代表在这些方面受指教并接受它们。例如：
　　新酒悲哀，葡萄树衰残，心中欢乐的俱都叹息。……人必不得饮酒唱歌，喝浓酒的，必以为苦。（以赛亚书24:7，9）
　　在这里，"不得饮酒唱歌"象征无法因真理而得到教导和喜悦；"浓酒变苦"则象征对真理的厌恶。同一先知书中还有这样的比喻：
　　或像口渴的人梦中喝水，醒来仍觉发昏，心里想喝。（以赛亚书29:8）
　　这里的"口渴的人"象征渴望接受教导的人，"喝"象征接受教导，但徒然虚空。
　　【2】我们付银子才得水喝，我们的柴也是以价银得来的。（耶利米哀歌5:4）
　　"付银子喝水"象征并非免费受教，是将真理归功于自己；而免费给予，即不是来自自己，而是来自主。正如以赛亚书所说：
　　你们一切干渴的都当就近水来，没有银钱的也可以来。（以赛亚书55:1）
　　约翰福音中，耶稣说：
　　人若渴了，可以到我这里来喝。信我的人，从他腹中要流出活水的江河来。（约翰福音7:37-38）
　　这里"喝"象征受教并接受。路加福音中说：
　　你们要说：“我们在你面前吃过喝过，你也在我们的街上教训过人。”他要说：“我告诉你们，我不认识你们，不晓得你们是哪里来的。你们这一切作恶的人，离开我去吧！”（路加福音13:26-27）
　　这里"在主面前吃喝"象征从圣经中的知识教导和宣讲信仰的良善和真理，这就是"你也在我们的街上教训过人"的含义；但因为他们是为了自己，为了荣誉和利益，而不是出于对良善和真理的任何情感，所以虽然有真理的知识，但生活在邪恶中，因此说"我不认识你们，不晓得你们是哪里来的。你们这一切作恶的人，离开我去吧"。
　　【3】同一福音书中，耶稣对门徒说：
　　叫你们在我国里，坐在我的席上吃喝。（路加福音22:30）
　　显然在主的王国里并不真的吃喝，也没有坐席，因此"在主的国里，坐在他的席上吃喝"必定有其它含义，其实是享受着对良善和真理的直接领受。同样，主在马太福音中还说：
　　但我告诉你们，从今以后，我不再喝这葡萄汁，直到我在我父的国里同你们喝新的那日子。（马太福音26:28-29）
　　这里的"喝"生动地象征教导真理，并给予良善和真理的直接领受。主还说：
　　不要为生命忧虑吃什么，喝什么；为身体忧虑穿什么。（马太福音6:25，31；路加福音12:29）
　　这是属灵意义的表达，象征着信仰中的一切良善和真理都由主赐予。约翰福音中，耶稣对撒玛利亚妇人说：
　　凡喝这水的还要再渴；人若喝我所赐的水就永远不渴。我所赐的水要在他里头成为泉源，直涌到永生。（约翰福音4:7-14）
　　"喝"显然象征着在良善和真理中受教，并接受它们。
　　3070、少女回答"请喝”象征对他的回应。我们可以看出，这不仅是一个简单的回答，更是一种确认，因此构成了一种相互的交流。
　　3071、“我也给你的骆驼喝"象征由此而来的自然人中所有知识的启发。这里的“骆驼"象征普遍或全面的知识，正如我们在第3048节中所解释的。"给……喝"在这里象征着启发。我们在第3058节中已经说明，"打水"象征着教导，因此"给……喝"就是一种启发。这种启发是通过教导而来的。
　　3072、"她就是你所预定给你仆人以撒的"象征在理性中神性真理与神性良善的结合。这里的"预定"，特指作为妻子，象征通过婚姻契约的结合。以撒在此代表理性中的神性良善（参3024节）。"她"，也就是利百加，象征着将要与理性中神性良善结合的神性真理。这一点在前文中多次提到，并且贯穿本章的内在含义。这种解释揭示了经文的深层寓意，展现了神性真理和良善如何在人的理性层面上结合，形成更高层次的属灵聪明和智慧。
　　3073、"我便由此知道你施怜悯给我主人了"象征出于神性之爱的婚姻。在这里，"怜悯"的内在含义是神性的爱（参3063节）。这段经文讲述的是利百加与以撒的订婚，象征着神性真理与理性中神性良善的结合。因此，"施怜悯给我主人"特指婚姻，更准确地说，是源于神性之爱的婚姻。这不仅是仆人祈求的结论，也是他为之而求的目的。
　　3074、这三节经文的内在含义可以从前面的解释中略见一斑。然而，由于这些解释是零散的，我们难以清楚地看出它们在整体上的意义。要理解这一点，我们需要将这些概念整合起来，并暂时摒弃对字面意义的关注。因为只要我们执着于字面意义，不仅会使概念变得混乱，还会产生怀疑，而怀疑越多，我们的理解就越模糊。
　　这段经文概括地描述了真理通过知识显现的过程，以及它如何从自然人中被提升到理性人中，最终在主里成为神性真理。这个过程是通过神性之爱流入人性而实现的，由此产生了对真理的情感，其中包含纯真。通过这种流入，自然人中的知识被启发，并显露出要被提升到理性中并与神性之爱的良善结合的真理。
　　这些内容在后面会有更详细的描述。但是，如果不理解爱的流入以及由此产生的包含纯真的情感如何安排一切事物（包括在人的自然层面），那么对于上述内容就只能有一个非常模糊的概念，甚至可能完全无法理解。
　　3075、第十五至十六节 他刚说完话，看哪，利百加出来了，她是彼土利的女儿，彼土利是亚伯拉罕兄弟拿鹤的妻子密迦的儿子，她肩上扛着水罐。这少女容貌极其美丽，是个处女，未曾被男人所知，她下到泉边，装满了她的水罐，又上来。
　　"他刚说完话"象征意志的果效；"看哪，利百加出来了"象征从教义而来的对真理的情感；"她是彼土利的女儿，彼土利是亚伯拉罕兄弟拿鹤的妻子密迦的儿子"象征该情感的所有来源；"她肩上扛着水罐"象征真理的接受，以及为之付出的努力；“这少女容貌极其美丽"象征真理之情感的美丽；"是个处女，未曾被男人所知"象征纯洁，无任何伪谬；"她下到泉边"象征神性真理；"装满了她的水罐"象征接受的器皿；"又上来"象征提升。
　　3076、"他刚说完话"象征意志的果效。从紧随其后的内容可以看出，一切都如他所祈求或所愿的那样发生了。这里的"说"实际上意味着"愿望"，可参考2626和3037节的解释。
　　3077、"看哪，利百加出来了"象征从教义而来的对真理的情感，因为"利百加"象征将要与理性的神性良善结合的神性真理。但在这里，在她订婚之前，她代表源自教义的真理之情感，因为真理由此而生。真理若无生命就不成为真理，而其生命就是爱的情感。
　　至于"利百加"象征将要与理性的神性良善结合的神性真理，这可以从本章内在意义的每个细节中看出，也可以从"以撒"象征主的神性之理性这一点得到证实（参1893，2066，2083，2630节）。因此，成为以撒妻子的"利百加"象征着在理性中如同妻子与丈夫结合的那个元素，这显然就是神性真理。
　　同样地，亚伯拉罕代表神性良善本身，而"他的妻子撒拉"象征与神性良善结合的神性真理本身（参1468，1901，2063，2065，2904节）。"以撒和利百加"也遵循相同的模式，但是在主的神性之人中，特别是在他的理性层面。
　　【2】在圣经中，"丈夫"通常象征良善，而"他的妻子"象征真理（参见1468，2517节）。所有婚姻的本质，也就是婚姻之爱，都源于主内善与真、真与善的神圣结合（参2508，2618，2728，2729，2803节）。
　　真理的情感源自教义，这一点可以从经文中"她出来了"这句话得到印证。这里的"出来"指的是从城里出来，而"城"在圣经中象征教义（参402，2449节）。事实上，真理本身也是由教义而来的。
　　3078、"她是彼土利的女儿，彼土利是亚伯拉罕兄弟拿鹤的妻子密迦的儿子"象征该情感的所有来源。这可以从"彼土利"、"密迦和拿鹤"以及"亚伯拉罕"各自所象征的意义中看出。然而，要完全解释和呈现每个人具体代表什么是困难的。这是因为真理的首要情感虽然源于主在人的自然层面中获得的神性事物（参3019节），但其中仍存在一些无法立即分离的母性元素，这情感也部分来自于此。这情感在其起源中的性质在内在意义上就是通过"她是彼土利的女儿，彼土利是亚伯拉罕兄弟拿鹤的妻子密迦的儿子"这句话来描述的。
　　【2】每一种情感，尽管表面上看起来简单且单一，实际上却包含了无数难以理解和描述的内容。因为每种情感中都蕴含着一个人从婴儿时期到当前年龄所积累的全部生命经历，甚至还包括通过遗传从父母、祖父母和曾祖父母那里继承来的特质。可以说，情感就是一个人的全部本质。
　　在来生，通过情感的显现，有时可以看到一个人有多少来自对自我的爱，多少来自对世界的爱，多少来自对核心教义的爱，以及这种爱的目的和功用是什么。还可以看出他对良善和真理的爱有多少，那良善和真理的性质如何，以及它们是如何安排的——是结合、接近还是分离的，从而可以判断它们与天堂秩序的一致或不一致程度。所有这些都可以通过情感的显现而被观察到，因为情感就是一个人的全部。尽管这对人来说可能难以置信，但这确实是事实。
　　3079、"她肩上扛着水罐"象征真理的接受，以及为之付出的努力。"水罐"象征事实性知识，因此是真理的容器（参3068节）；"肩"则象征所有的力量，因此象征努力（参1085节）。在内在意义上，水罐、水壶以及一般的容器都表示那些作为容器的事物，比如事实性知识和信仰性知识相对于真理，以及真理本身相对于良善。这一点可以从圣经的许多地方得到证实。圣殿和祭坛的器皿也具有相同的含义，正因为它们象征这些，所以它们是神圣的。它们的神圣性单单来源于此。
　　因此，当伯沙撒王与他的大臣、皇后、妃嫔用他父亲尼布甲尼撒从耶路撒冷圣殿掠来的金银器皿饮酒，并赞美金、银、铜、铁、木、石所造的神时，他宫殿的墙上就出现了字迹（但以理书5:2及以下）。这里的"金银器皿"象征良善和真理的知识，这些知识被亵渎了。"迦勒底人"虽然拥有知识，但这些知识被其中的伪谬所玷污（参1368节），以至于这些知识被用来崇拜金银之神。这就是为什么伯沙撒被称为迦勒底王（但以理书5:30）。
　　【2】"器皿"象征着属灵事物的外在形式，这一点在圣经的其它地方也有体现。例如，以赛亚书中说：
　　以色列人用洁净的器皿盛供物奉到耶和华的殿中。（以赛亚书66:20）
　　这段经文描述的是主的王国。"洁净的器皿”中的“供物"象征外在人相对于内在人的表现；"盛供物的"象征内在，而"洁净的器皿"则象征与之协调的外在，也就是外在的事物，包括事实性的知识、信仰性的知识，还有教义。
　　耶路撒冷的哀声上达，他们的贵胄打发家僮取水，他们来到水池，见没有水，就拿着空器皿，蒙羞惭愧。（耶利米书14:2，3）
　　这里的"空器皿"指的是缺乏真理的知识，或者没有良善的真理。同一先知书中还说：
　　巴比伦王尼布甲尼撒吞灭我，压碎我，使我成为空器皿。（耶利米书51:34）
　　这里的"空器皿"也有类似含义。"巴比伦"象征荒凉者（参1327节）。在摩西五经中，巴兰关于雅各和以色列的预言说：
　　如接连的山谷，如河旁的园子……水要从他的桶里流出，种子要撒在多水之处。（民数记24:6，7）
　　这里"水从桶里流出"象征真理从知识中流出。在十个童女的比喻中，这么说：
　　聪明的拿着灯，又预备油在器皿里；愚拙的拿着灯，却不预备油。（马太福音25:4）
　　"童女"象征情感；"聪明的预备油在器皿里"象征在真理中有良善，也就是在信仰中有仁义。"油"象征良善（参886节），而"灯"在此象征爱。
　　3080、“这少女容貌极其美丽"象征真理之情感的美丽。这可以从"少女"一词的含义中得到理解，它代表带有纯真的情感（参3067节）。"容貌甚美"象征美丽，在这里特指真理之情感的美丽。
　　所有的美丽都源于带有纯真的良善。当良善从人的内在流向外在时，就会产生美丽，所有人的美都源于此。我们可以观察到，人们并不会被他人的面容本身所吸引，而是被面容所流露出的情感所打动。那些心存善意的人会被良善的情感所吸引，其程度取决于良善中纯真的程度。
　　因此，是灵性层面在自然层面中起作用，而非单纯的自然层面。同样，善良的人会被婴儿吸引，婴儿越是在面容、姿态和言语中流露出仁义的纯真，就会显得越美丽。良善和仁义是形成和创造美的关键因素（参553节）。
　　综上所述，"容貌甚美的少女"象征着真理之情感的美丽，其中蕴含着良善。
　　3081、"是个处女，未曾被男人所知"象征纯洁，无任何伪谬。在圣经中，"处女"一词常被提及，它象征着主的王国，也象征主的教会，以及每一个属于主王国或教会的人。这种象征源于贞洁处女所具有的婚姻之爱。
　　从属灵的角度来看，婚姻之爱代表良善中真理的情感，以及源于良善的真理之情感。这两种情感的结合，如同婚姻一般，形成了婚姻之爱（参2508，2618，2727-2729节）。正因为这种爱在处女身上备受重视，主的王国也常被比作婚姻，并被称为婚姻，因此用"处女"来表示。
　　"未曾被男人所知"表示纯洁无虚假。在圣经中，"男人"一词不仅代表理性真理，在相反意义上也可以表示伪谬（参265，749，1007节）。因此，"被男人所知"象征被伪谬玷污，而"未被男人所知"则象征纯洁、无任何伪谬。需要注意的是，这里的"男人"并非指婚姻中的丈夫。
　　【2】在圣经中，"处女"一词象征着那些属于主王国的人，或者说，那些内心拥有主王国的人。这一点可以从约翰的话中得到印证：
　　这些人未曾与妇女污秽，因为他们是处女。羔羊无论往哪里去，他们都跟随。……他们在神宝座前是毫无瑕疵的。（启示录14:4-5）
　　【3】显然，那些"跟随羔羊"的人被称为处女，他们属于主的王国，并且是无瑕疵的。从特定的角度来看，"处女"指的是那些爱主的人，即属天之人，也就是那些对良善有深厚情感的人。同时，那些对邻舍怀有爱心的人也被称为"处女"，他们是属灵的人，对真理有强烈的情感。这种解释可以从圣经的多处段落中得到证实。例如，在以赛亚书中有这样的描述：
　　锡安的处女藐视你，嗤笑你；耶路撒冷的女子向你摇头。（以赛亚书37:22）
　　这句话是对亚述王说的。在这里，"锡安的处女"象征属天的教会，而"耶路撒冷的女子"则象征属灵的教会。
　　【4】耶利米书中说：
　　以色列的处女啊，我要再建立你，你就被建立；你必再以击鼓为美，与欢乐的人一同跳舞而出。……他们的心必像浇灌的园子，他们也不再有一点愁烦。那时，处女必欢乐跳舞；年少的、年老的，也必一同欢乐。（耶利米书31:4，12，13）
　　"以色列的处女"象征属灵的教会；这里如同其它地方一样，用"击鼓和跳舞”描述她对源于良善之真理的情感。经上还说：
　　锡安的路径悲伤……她的祭司叹息，处女忧愁。……主践踏了犹大处女。...你们看我的痛苦，我的处女和少年人都被掳去。（耶利米哀歌1:4，15，18）
　　这里的"处女"象征对良善和真理的情感。别处还说：
　　敌人在锡安玷污妇人，在犹大的城邑玷污处女。"（5:11）
　　"处女"同样象征对良善的情感。
　　【5】他们必飘流，寻求耶和华的话，却寻不着。当那日，美貌的处女和少年的男子必因干渴发昏。（阿摩司书8:12，13）
　　"美貌的处女"象征对真理的情感，"少年人"象征真理，或者说那些拥有这些的人，经上说他们"飘流寻求耶和华的话，却寻不着"，因此"必因干渴发昏"。
　　【6】当那日，耶和华他们的神必看他的民如群羊，拯救他们。……他的恩慈何等大！他的荣美何其盛！五谷健壮少男，新酒培养处女。（撒迦利亚书9:16，17）
　　"少年人"象征真理，"处女"象征情感。
　　王女在宫里极其荣华；她的衣服是用金线绣的。她要穿锦绣的衣服，被引到王前；随从她的陪伴童女也要被带到你面前。（诗篇45:13，14）
　　"王女"象征主的属灵王国；"随从她的陪伴童女"代表对真理的情感。
　　【7】神啊，你是我的神，我的王；人已经看见你行走，进入圣所。歌唱的行在前，作乐的随在后，都在击鼓的童女中间。（诗篇68:24，25）
　　"击鼓的童女"也象征对真理的情感。值得注意的是，"少女"和"处女"在纯真程度上有所区别。"处女"这个称呼源于婚姻之爱，而婚姻之爱本身就体现了纯真（参2736节）。这就是为什么在启示录引用的段落中说"他们跟随羔羊，无论羔羊往哪里去"。这里的"羔羊"象征主的纯真。天堂中所有人都因他们良善中的纯真而被称为"处女"。他们"跟随羔羊"的程度取决于他们良善中纯真的质与量。
　　3082、"她下到泉边"象征神性真理，这从"泉源"的含义可以看出，它象征神性的真理，如第2702和3065节所述。
　　3083、"装满了她的水罐"象征接受的器皿，这从"水罐"的含义可以看出，因为它是盛水的容器，内在意义上是接受真理知识的容器，以及真理本身。这里的“水”象征着知识和真理（参28，680，2702，3058节）。
　　3084、"上来"象征提升。这一含义源自"上来"的象征意义，它代表着被提升。这里的提升不仅指从低处到高处，也意味着从外在到内在，因为在天使的观念中，这两个概念是一致的。例如，对人来说天堂似乎在上方，但对天使来说却是在内部。
　　同样，人的自然层面相对于属灵层面是外在的，而属灵层面相对于属天又是外在的。或者说，自然人的知识相对于真理是外在的，真理相对于良善又是外在的。因此，知识相对于真理被比作幕帘或衣服，真理相对于良善也是如此。
　　【2】这就是为什么我们说"上到耶路撒冷"，又说"从耶路撒冷下来"；也说"从耶路撒冷到锡安"，还说"从锡安到耶路撒冷"。耶路撒冷周围的地方代表教会的外在事物，耶路撒冷本身象征内在事物，而锡安则象征至内在的事物。
　　在这段经文的内在意义中，描述的是真理从自然人提升到理性人的第一步。因此，首先提到代表真理情感的利百加"下到泉边"，随后又说她"上来"。如第3074节所述，神性之爱流入良善的情感，继而流入真理的情感，使自然人中的事物活跃并得到启发，然后将它们安排有序，这就是"下来"所象征的。随后，真理从自然人提升到理性人，并在那里与良善结合，这就是"上来"所象征的。
　　3085、这两节经文描述了对真理的情感，具体阐述了三个方面：它的起源、它的性质，以及它首次被引入的过程。关于起源，通过"利百加出来，她是彼土利的女儿，彼土利是亚伯拉罕兄弟拿鹤妻子密迦的儿子"这段话，在内在意义上揭示了这种情感的所有来源（参3077，3078节）。关于性质，通过"她肩上扛着水罐"和"那少女容貌极其美丽"这些描述，展现了其特质（参3079-3081节）。关于首次被引入，通过"她下到泉边，装满了水罐，又上来”这些话语表达（参3082-3084节）。然而，这些内容不仅超出普通人的理解，也超出了有学识者的认知范围。
　　【2】本章及后续章节的内在意义所包含的内容就是如此深奥。这是因为几乎没有人意识到，存在着一种持续的神性流注从内在人流向外在人，即属天和属灵的事物通过理性流入自然层面。通过这种流注，真理不断从自然人中被唤起、提升，并植入理性的良善中。这个过程甚至不为人所知，更不用说理解它是如何进行的了。这个源于神的过程具有如此深邃的智慧，以至于我们连其中的万分之一都无法探究，只能看到最表面的部分。
　　【3】鉴于此，我们不应惊讶于这里内在意义中的内容难以描述，且超出人的理解范围。这些内容涉及并描述了这个深奥的过程。此外，内在意义主要是为天使准备的，目的是通过圣经在天堂和人之间建立交流。这些内容对天使来说是愉悦的，因为属天的食粮就是智慧和聪明的一切，而关于主的一切对他们来说就是智慧和聪明的至福。
　　3086、为了对这里内在意义所包含的内容有一个基本的概念，我们需要了解整章讨论的是将要与神性良善结合的神性真理。神性良善流入自然人，即流入人的事实性知识、信仰性知识，以及教义之中。只要它们存在于人的记忆中，这些就是自然人的东西。通过这种流注，神性良善照亮、赋予生命并使一切有序。事实上，自然人中的所有光明、生命和秩序都来自神性的流注，只要留意，每个人都能意识到这一点。
　　这种流注产生了情感，首先是对真理的普遍情感。这两节经文讨论的正是这种情感：它的起源（参3077，3078节），它的性质（参3079-3081节），以及首次被引入（参3082-3084节）。在接下来的内容中，内在意义描述了进一步的过程，包括对真理的探索，以及最初附加于其上的母性事物的分离等。
　　【2】我理解这些内容相当深奥，难以理解，因为它们涉及未知的领域。但由于内在意义详细描述了这些事情，即使它们看似超出理解范围，我们也必须尝试解释。至少，这让我们意识到圣经的内在意义中蕴含着多少奥秘，以及这些奥秘的性质。
　　这些奥秘在人活在肉身中时，在世界之光中几乎不显现。但当人从世界之光进入天堂之光时，它们就变得越来越明显和清晰。这天堂之光就是人死后所进入的光，也是蒙福快乐的灵魂——即天使们所处的光。
　　3087、第十七至二十一节 仆人跑上前去迎接她，说：“请你让我喝点你罐里的水。”她说：“我主请喝。”她就急忙拿下她的水罐放在手上，让他喝。她给他喝完了，就说：“我也为你的骆驼打水，直到它们喝足。”她就急忙把她的水罐倒空在槽里，又跑到井旁打水，为所有的骆驼打水。
　　"仆人跑上前去迎接她，说"象征来自神性良善的探查；"请你让我喝点你罐里的水"象征着探询是否能从中连接一些真理；"她说，我主请喝"象征一种相互的关系；“她就急忙拿下她的水罐放在手上"象征接受者因能力而产生的顺从；“让他喝"象征着引入或启蒙；“她给他喝完了"象征过程的持续；"就说，我也为你的骆驼汲水，直到它们喝足”象征对自然人中所有事实性知识的启发过程中的相互作用；"她就急忙把她的水罐倒空在槽里"象征着真理之情感开始与神性良善结合时的分离过程；"又跑到井旁"象征较低层次的真理情感；"为所有的骆驼打上水来"表示普遍的事实性知识由此得启发。
　　3088、"仆人跑上前去迎接她，说"象征来自神性良善的探索。"跑上前去"象征着探查是否如他心中所想的那样，这是内在意义所指示的。"说"象征直接领受，这个含义在之前已多次提到，因此也可理解为探查。这种探查来自神性良善，是因为这个仆人代表了他的主人亚伯拉罕和以撒。在圣经中，被派遣者常常承担派遣者的身份。例如，天使先被称为使者，随后又被称为耶和华，就像在荆棘中向摩西显现的那位（出埃及记3:2，4），以及向基甸显现的那一位（士师记6:11，12，14）。这也解释了为什么利百加在下一节中称呼他为"我主"。
　　3089、"请你让我喝点你罐里的水"象征着探询是否能从中连接一些真理。这里的"喝"（原文用sorbere）类似于饮用，但使用了一个带有轻微或小量含义的词，因为这是一种探查性的行为。"喝"在内在意义上象征直接领受（参3069节）；在内在意义中，"喝"也象征交流和连接，适用于属灵层面，就像"吃"适用于属天层面（参2187，2343节）。"水"象征真理（参680，739，2702节）。因此，"请你让我喝点你罐里的水"这句话表达了探查是否能从中连接一些真理的意思。水罐是盛放真理的容器（参3068，3079节）。
　　进行探查的原因是，对真理的最初情感中还包含一些源自母亲的影响，这些影响需要被分离（参3040，3078节）。对于正在经历重生的人来说，他们对真理的最初情感通常是不纯洁的。这种情感可能包含为自己、为世界或为获得天堂的荣耀等自私的目的，以及其它类似的动机。这些动机都是以自我为中心的，而不是关注共同体、主的王国，更不用说关注主本身了。这种自私的情感似乎不可避免地会先出现；然而，主会逐渐净化这种情感，最终将伪谬和邪恶移除，将其推到边缘。尽管如此，这些初始的情感在重生过程中仍然起到了中介的作用。
　　3090、"她说，我主请喝"象征一种相互的关系，从她的同意或赞同中可以看出。真理与即将结合的良善之间的这种相互关系，可以从婚姻关系中得到理解。婚姻是建立在双方同意的基础上的，这源于良善与真理的结合。在这个过程中，良善方面表现为意愿，真理方面表现为同意，由此产生结合。
　　虽然在人重生的过程中，也就是进入天堂婚姻的过程中，这种关系可能并不明显，但它确实存在。这一点在人重生时会更加明显地体现出来，因为在意志和理智之间会形成类似婚姻的关系。在这个关系中，意志代表良善，理智代表真理。正因如此，古人认为意志和理智之间，以及它们的每一个组成部分之间，都存在着婚姻关系（参54，55节）。
　　3091、“她就急忙拿下她的水罐放在手上"象征接受者因能力而产生的顺从。这一解释基于以下几点：
　　首先，"放下"象征顺从；其次，"水罐"在此象征接受者（参3068，3079节）；最后，"手"象征能力（参878节）。接受者因能力而产生的顺从，指的是教义、知识和学问（即接受者，如3068和3079节所述）使自己适应。这形成了一个从属链，也就是适应和顺从的过程，始于生命之源，即主。处于较低位置的事物，因为必须服务于较高的，所以要保持顺从。没有这种顺从，就不可能有结合。
　　这里提到的能力来自真理。真理使那些低于它的事物顺从。在圣经中，能力主要归于真理，因此用手、臂和肩膀来描述真理，这些在内在意义上都象征着能力，如878和1085节所述。而能力本身来自良善，通过真理表现出来，看似来自真理。
　　3092、“让他喝"象征着引入或启蒙。这一解释基于"让……喝"（potare）的含义，它与"喝"（bibere）的意思相近，但在这里"让……喝"更强调饮用者的主动性。我们知道"喝"象征着接受，进而象征结合（参3069，3089节）。因此，"让他喝"象征着赋予接受的机会，这正是引入或启蒙过程的第一步。
　　3093、“她给他喝完了"象征一个连续的过程，即启蒙或引入的过程。这一解释基于两个方面：首先，"完（成）"这个词暗示了一个动作的结束和下一个动作的开始，因此表示一个连续的过程；其次，让人喝水意味着启蒙或引入，正如我们在3092节中刚刚讨论过的。这个表述强调了启蒙或引入不是一个单一的事件，而是一个持续发展的过程。
　　3094、"就说，我也为你的骆驼打水，直到它们喝足”象征对自然人中所有事实性知识的启发过程中的相互作用。这一解释基于以下几点：首先，"骆驼"象征着自然人中普遍的事实性知识（参3048，3071节）；其次，"打水"象征着指导和启发（参3058，3071节）。这种启发是相互的，因为她不仅说要这样做，而且也确实这样做了——为骆驼打水。
　　这里讨论的启发虽然表面上来自真理，但实际上是通过真理从良善而来。关于自然人中事实性知识的启发，我们可以这样理解：所有的启发本质上都源于良善。良善，特别是爱之良善，就像太阳的火焰，产生热和光。而真理则像是一个物体，通过它火焰的光芒得以透射，从而产生启发。
　　【2】光的性质决定了启发的性质：只有真理能接受良善，而真理的性质决定了接受的方式，进而决定了启发的方式。因此，当通过真理进行启发时，这种启发看似来自真理本身，尽管实际上是良善通过真理发光。良善通过真理的启发能更深入地渗透，产生更深刻的影响，并引发较低层次的真理情感，这个话题我们稍后会讨论。
　　天堂的光源自主的神性良善，通过主的神性真理传播。由于这光是通过主人性中的神性真理传播的，它不仅渗透到天堂，也渗透到灵界，启发天堂中的所有存在，赋予他们智慧和聪明。正因为这种启发源自于此，圣经的内在意义主要讨论了主人性中的神性良善和神性真理。在这里，我们特别关注的是良善通过真理以及真理从良善而来的首次启发。
　　3095、"她就急忙把她的水罐倒空在槽里"象征着真理之情感开始与神性良善结合时的分离过程。这一解释基于以下几点：
　　首先，"倒空水罐"象征着分离真理。"水罐"作为容器，不仅代表包含真理的知识，也代表包含良善的真理（参3068，3079节）。在这里，由于讨论的是初始阶段，所以指的是被神性良善启动的真理。其次，真理本身无法直接与良善结合，必须通过情感来实现（参3024，3066节）。因为生命存在于情感中，通过情感实现结合，所以这里特指真理的情感。再者，"槽"或“水槽”象征着真理的良善。槽中的"水"象征真理（参739，2702节），而槽本身类似于木头，象征良善（参2784，2812节）。真理的良善是通过真理由良善产生的，就像是由真理（母亲）和良善（父亲）所生的后代。自然人中所有真正的良善都源于此，或者说源于理性中良善与真理的结合。这种良善被称为真理的良善，在圣经中用"槽"或“水槽”来表示。
　　3096、"又跑到井旁"象征较低层次的真理情感。这一解释基于以下几点：
　　首先，"井"象征真理（参2702节），但特指较低层次的真理。在这里，由于讨论的是真理的启动过程，因此表示较低层次的真理情感，这一点在3094节中已有说明。其次，关于"泉"和"井"在内在意义上的区别，可以参考前文。通常，"泉"用于描述更纯净和更高层次的真理，而"井"则用于描述相对不那么纯净和较低层次的真理。这就解释了为什么本章中有时提到泉，有时提到井。
　　自然真理是较低层次的真理，而自然真理的情感则是较低层次的真理情感。正是通过这种情感，普遍的事实性知识得到最直接的启发。这种启发能够更深入地渗透，并产生更深刻的影响（参3094节）。
　　3097、"为所有的骆驼打上水来"表示普遍的事实性知识由此得启发。这一解释基于以下两点：
　　首先，"打水"在这里象征着指导和启发（参3058，3071节）。其次，"骆驼"象征普遍的事实性知识（参3048节）。通过这个象征性的描述，我们可以理解到一个更深层的含义：普遍的事实性知识（由骆驼代表）通过某种方式（打水）得到了指导和启发。这个过程暗示了知识的获取和理解如何在更广泛的层面上得到提升和深化。
　　3098、从3088节到现在所讨论的内在含义，只有那些对人的内在本质有所了解并处于真理中的人才能真正理解。因为只有通过真理，并按照真理的指引，才能获得启发。
　　这里主要讨论的是真理在良善中的初次启动过程。如前所述，良善本身是通过理性流入自然的，也就是通过内在途径，并启发那里的事物。而真理则主要通过听觉和视觉等感官流入自然，即通过外在途径。真理的起源就在于此，这一点任何人稍加思考就能理解。
　　然而，良善与真理的结合并不发生在自然层面，而是在理性层面。因此，真理需要从自然领域被唤起，进入灵性领域，因为只有灵性层面的真理才能与良善结合。
　　关于这种首次被唤起的真理的性质和过程，在3087-3097节的经文中有详细讨论。
　　3099、第二十一至二十二节 那人惊讶地看着她，克制着自己，为要知道耶和华是否使他的道路顺利。当骆驼喝完了，那人拿了一个金环，重半舍客勒，又拿了两个手镯戴在她的手上，重量是十舍客勒金。
　　"那人惊讶地看着她，克制着自己"象征着对这些事物的感知状态；"为要知道耶和华是否使他的道路顺利"象征对神性真理的探究；"当骆驼喝完了"象征从普遍的事实性知识中获得启示后的承认；"那人拿了一个金环"象征神性良善；“重半舍客勒"象征引入或启蒙所需的程度；"又拿了两个手镯"象征神性真理；"戴在她的手上"象征真理情感的力量；"重十舍客勒金"象征引入或启蒙所需的全部已经具备。
　　3100、"那人惊讶地看着她，克制着自己"象征着对这些事物的感知状态。当这个人看到他内心所想的事情真的发生时，他的反应既包含了承认，又带有一丝谨慎的等待。他感到惊奇，是因为他意识到事情正如他所祈祷的那样发生；但他同时克制着自己，是因为他还在等待确认这一切是否确实如此。这种复杂的心理状态反映了人在面对预期成真时的微妙反应：既有承认事实的惊喜，又有求证真实性的审慎。这种既惊讶又克制，既确认又怀疑的状态，正是这句话所要表达的独特感知状态。
　　3101、"为要知道耶和华是否使他的道路顺利"象征对神性真理的探究。这里的"道路"象征着真理（参627，2333节）。它之所以是神圣的，是因为提到了"耶和华是否使之顺利"，这等同于说"是否来自耶和华"或"是否源于神性"。
　　这个过程涉及辨别何种真理是真正的神性真理。从人的自然层面升至理性层面的真理并非全都被接受。只有那些与良善相符，并能通过播种和融合与良善结合为一体的真理才会被接受。其它的真理，即使在被提升之前看似是真理，也不会被接受，因为它们不被真正承认。
　　良善能够识别与之相符的真理，同样，真理也能识别与之相符的良善。哪些真理被承认并因此被接受，这一点在接下来的内容中会更加清楚。
　　3102、"当骆驼喝完了"象征从普遍的事实性知识中获得启示后的承认。这里的"当"和"喝完"表示一个过程的连续性，标志着一个阶段的结束和另一个阶段的开始（参3093节）。"骆驼"象征普遍的事实性知识（参3048，3071节），这里的"喝水"与"打水"（见3097节）和"给喝水"（参3058，3071节）同义，象征着被启示。
　　这个过程描述了真理如何从自然层面提升到理性层面。当真理从事实性知识（或从识和教义，这些都属于自然层面）提升到理性层面时，首先需要被辨识：它是否与理性层面的良善相符。相符的被接受，不相符的被拒绝。表象的真理可能有很多，但只有那些与良善相互认同、相互吸引的才能真正结合。
　　为了正确辨识这些真理，自然层面需要一种启示，使人能够全面审视所有内容并做出选择。这种启示源于良善，但通过真理来实现（参3094节）。利百加为骆驼打水、给它们喝水的行为正是象征着这种启示过程。
　　3103、"那人拿了一件金环"象征神性良善，在这里，"金环"象征良善，而因为内在意义是关于主的，所以它象征神性良善；由于它来自理性，所以称为“人”（参265，749，1007节）。
　　在古代教会中，崇拜仪式具有象征意义，人们理解这些象征的含义。在婚礼上，新娘会收到金环和手镯作为礼物。这里，"新娘"象征教会，"金环"象征良善，"手镯"象征真理。人们认识到，新娘或妻子的婚姻之爱源自主的神性良善与神圣真理的结合 (参2508，2618，2727-2729）。
　　金环被戴在鼻子上，这一点在后文中也有提及。选择鼻子是因为它象征着良善的生命。这种象征来自两个方面：一是呼吸，在内在意义上代表生命；二是嗅觉，代表爱的芬芳，这些属于良善的范畴（参96，97节）。
　　【2】金环作为婚姻之善的标志，这从圣经中的其它地方也可以看出，例如：
　　我用妆饰打扮你，将镯子戴在你手上，将金链戴在你颈项上，也将环子戴在你鼻子上（以西结书16:11，12）
　　这里说的是古教会，称为耶路撒冷，被描述为"新娘，给她镯子、链子和鼻环"，"手上的镯子"是真理的代表性标志，"鼻子上的环"是良善的代表性标志。
　　【3】因为锡安的女子狂傲……主必使锡安的女子头长秃疮……除掉戒指、鼻环、吉服、外套（以赛亚书3:16-18，21-22）
　　"狂傲的锡安女子"象征教会内的邪恶情感（参2362，3024节）；"除掉的戒指和鼻环"象征良善及其标志；"吉服、外套"象征真理及其标志。
　　【4】我必追讨她素日给诸巴力烧香的罪，那时她佩带耳环和珠宝，随从她所爱的（何西阿书2:13）
　　这里说的是败坏的教会，以及在它之后的新教会，"耳环"也是教会之善的标志。当作为耳环佩戴时，它们通常象征实际的善。然而，在反面意义上则代表实际的恶（创世记35:4；出埃及记32:2，4）。
　　3104、“重半舍客勒"象征引入或启蒙所需的程度。这可以从"舍客勒"、"半"和"重量"的含义看出。"舍客勒"象征良善和真理的价值，"半舍客勒"则确定其量（参2959节）。"重"表示事物在良善方面的状态，接下来会看到。因此，"重半舍客勒"表示并包含通过"金环"所象征之良善的数量。这与引入或启蒙有关，可从上下文推断。
　　【2】"重"象征事物在良善方面的状态，这在圣经多处有所体现：
　　你所吃的要按重量吃，每日二十舍客勒重……每日喝一欣的六分之一的水……我必在耶路撒冷折断杖，就是粮，他们吃饼要按重量，忧愁而吃；喝水也要按量，惊惶而喝（以西结书4:10，11，16，17）
　　这里描述了良善与真理的荒凉，"称重吃食物"象征良善的荒凉，"按量喝水”象征真理的荒凉。"饼"象征属天的良善（参276，680，2165，2177节），"水"象征属灵的真理（参739，2702，3058节）。
　　【3】同一先知书还提到"你们要用公道天平、公道伊法、公道罢特"（以西结书45:10）。这里讲的是圣地，通过它代表主在天上的王国。这可以从该先知书中的每一处看出，那里不会有天平、伊法、罢特，而是良善和真理，通过这些重量和量度来表示良善和真理。
　　谁曾用手心量诸水，用手虎口量苍天，用升斗盛大地的尘土，用秤称山岭，用天平平冈陵呢？（以赛亚书40:12）
　　"用秤称山岭，用天平平冈陵"象征主衡量仁爱和仁义的属天事物，并且唯有他安排它们的状态。"山岭和冈陵"，对它们使用这些重量，是爱的属天事物（参795，796，1430，2722节）。
　　【4】伯沙撒王宫墙所写的文字是：弥尼，弥尼，提客勒，乌法珥新。讲解是这样：弥尼，就是神已经数算你国的年日到此完毕。提客勒，就是你被称在天平里，显出你的亏欠。毗勒斯，就是你的国分裂，归与玛代人和波斯人（但以理书5:25-28）
　　这里"弥尼"或数算用于真理，而"提客勒"或在天平中称用于良善；在内在意义上，这里讲的是终结。
　　3105、"又拿了两个手镯"象征神性真理，这可以从"手镯"象征真理的含义看出。在这里，由于内在意义上讨论的是主，因此它特指神性的真理。使用"两个"，是因为这样就是完全的。
　　这些手镯戴在新娘的手上，因为"新娘"象征教会，而"她的手"象征源自真理的力量。"手"与真理有关（参3091节）。"手镯"具有这样的象征意义，可以从以西结书16章11-12节（前面在3103节中提到过）和23章42节中得到证实。值得注意的是，镯子不仅是新娘的装饰，也是君王的饰物，只是君王的手镯戴在臂上（撒母耳记下1:10）。这是因为"王权"是神性真理的代表和象征，这神性真理属于主（参1672，1728，2015，2069，3009节）。而"臂"则象征力量（参878节）。
　　3106、"戴在她的手上"象征真理情感的力量。这一含义可以从两个方面理解：首先，"手"象征力量（参878，3091节）；其次，这里的"她"指的是利百加，而利百加代表对真理的情感（参2865，3077节）。
　　3107、"重十舍客勒金"象征引入或启蒙所需的全部已经具备。这一含义可以从以下几个方面理解：
　　首先，"十"代表完全的状态，就像"百"一样（参1988，2636节）。其次，这里的"金"这里是一种根据其重量来估价的货币。再者，"重量"象征事物在良善方面的状态（参3104节）。因此，"重十舍客勒金"表示在良善方面达到了充分估价的状态。
　　至于这与引入或启蒙有关，可以从本章的整体内容中得到证实，因为整章都在讨论开始或订婚的过程。
　　3108、这两节经文讨论的是真理如何引入良善中。对于那些仅仅被世俗之光启发的人来说，这个过程难以理解。只有同时被天堂之光照亮，才能真正明白其中的奥秘。那些不在良善中因而也不在信仰中的人，他们的思维模式完全由世俗事物塑造。他们不理解什么是灵性的，甚至不明白真正的理性是什么，只知道自然的事物，并将一切归因于自然。因此，当经文内在含义谈到真理被引入良善之中时，这对他们来说显得遥不可及，似乎毫无意义。然而，对于那些沐浴在天堂之光中的人来说，这些却是最珍贵的智慧。
　　【2】真理被引入良善中的过程是这样的：在真理被引入并正确地与良善结合之前，真理虽然存在于人的内心，但并不真正属于他。只有当真理融入他的良善中，才真正成为他的一部分。此时，这真理从外在记忆转移到内在记忆，或者说，从自然的、外在的人转移到理性的、内在的人，成为他人性的一部分，塑造他作为人的品质。所有与良善结合的真理都遵循这一过程。
　　同样，伪谬也可能与人误认为是良善的邪恶结合。但二者的区别在于，真理开启理性，使人成为有理性的人；而伪谬则封闭理性，使人变得非理性。尽管在后一种情况下，人可能在自己的黑暗中误以为比他人更有理性。
　　3109、第二十三至二十五节 他说：“你是谁的女儿？请告诉我，你父亲家里有我们过夜的地方吗？”她对他说：“我是密迦给拿鹤所生之子彼土利的女儿”。她又对他说：“既有草料，也有许多饲料在我们那里，还有过夜的地方。”
　　"他说：你是谁的女儿"象征对纯真的进一步探究；"请告诉我，你父亲家里有我们过夜的地方吗？"象征对仁义之善的探究；"她对他说：我是密迦给拿鹤所生之子彼土利的女儿"象征真理情感的全部起源；"她又对他说"象征直接领受；"既有草料"象征事实性知识的真理；"也有许多饲料在我们那里"象征它们的良善："还有过夜的地方"象征状态。
　　3110、"他说：你是谁的女儿"象征对纯真的进一步探究。从询问"谁的女儿"这一探究性问题可以看出，这是一种进一步的探索，这一点在前面的3088和3101节中已经明确。这个问题涉及纯真，这可以从"少女"一词的含义中看出，“少女”象征纯真的情感（参3067节）。虽然这里没有直接提到"少女"这个词，但因为在第14和16节中利百加被称为少女，而这个问题是针对她的，所以这里的“你”无疑指的就是少女。
　　关于这个问题的本质，即在真理被引入良善并与之结合之前，需要探究它具有何种程度的纯真，以及随后具有何种程度的仁义，这对那些对此一无所知的人来说可能显得很奇怪。但是，他们应该明白，在真理和良善的引入和结合过程中，每个人都要经历极其严格的考验，其程度之深甚至超出了他们的想象。
　　【2】对于最纯粹的良善，只有最纯粹的真理才能接近。如果有不够真实的东西靠近，它不会与真正的良善结合，而是与某种表面看似良善但实际上并非真正良善的东西结合。如果伪谬接近，良善就会向内退避，并在外表上与某种被误认为是良善的邪恶结合。这种神圣的安排是由主通过灵和天使完成的，在我们的世界是极其隐秘的，但在来生却是众所周知的。
　　任何具有健全理性的人都能理解这一点：恶和伪来自地狱，并由地狱流入；而善和真来自天堂，也通过天堂从主那里流入。既然如此，恶和真就像地狱和天堂一样，绝不可能结合。因此，在这些事情上存在着一种精确的衡量标准，其精确程度远超人们的想象。这就是我们所说的"探究"的真正含义。
　　3111、"请告诉我，你父亲家里有我们过夜的地方吗？"象征对仁义之善的探究。这一点可以从以下几个方面得到证实：
　　"请告诉我，有吗"象征探究。"家"象征良善（参2048，2233，2331节）。这里的“父亲”指的是彼土利，代表较为正直的外邦人所具有的仁义之善（参2865节）；真理之情感（由利百加所代表）的起源正是来自这样的良善。"过夜的地方"则象征停留的状态（参3115节）。
　　【2】在内在意义上，这段描述探究真理之情感的起源，特别是关于其纯真和仁义之善。这是因为将要被引入并与良善结合的真理，其最初的起源必须来自这里。我们可以从所有接受真理并使之与良善结合的人身上看到这一点。在教会内，那些缺乏纯真和对邻舍仁义的人，即使知道真理并口头承认，但内心却从未真正接受。在教会外，被召唤到信仰真理或在来生接受真理教导的外邦人中，只有那些具有纯真并以相互仁义生活的人才能真正接受。这是因为纯真和仁义构成了真理之种子能够扎根和发芽的土壤。
　　3112、“她对他说：我是密迦给拿鹤所生之子彼土利的女儿"象征真理情感的全部起源。这一点可以从"彼土利"、"密迦"和"拿鹤"所代表的意义中看出。正如3078节所述，这些人物代表了利百加所象征的真理之情感的起源。
　　3113、"她又对他说"象征直接领受。在圣经的历史记载中，"说"这个词在内在意义上象征直接领受。这一解释在之前的内容中已经多次提到过。
　　3114、"既有草料"象征事实性知识的真理；"也有许多饲料在我们那里"象征与这些真理相伴的良善。这可以从"草料和饲料"的含义中看出。"草料"象征事实性的真理，这是因为它指的是骆驼的食物。当"骆驼"象征自然人中普遍的事实性知识时，它的食物——"草料"——不可能有其它含义，因为这是维持其生命的唯一食物。如果缺乏这样的食物（即事实性知识），自然人就无法存在。这一点在死后的生活中更为明显，那时这些知识对灵魂来说就如同食物（参56-58，680，681，1480，1695，1973，1974节）。
　　【2】在自然人中，如同在理性人中一样，构成其本质的东西有二者：理智和意志。真理属于理智，良善属于意志。自然人的真理是事实性知识的真理，即存在于其外在记忆中的东西；在谈到骆驼、马、骡和驴时，"草料"就象征这些东西。而自然人的良善，主要体现为对这些真理情感的愉悦，这就是"饲料"所象征的。
　　3115、"还有过夜的地方"象征状态。"地方"象征状态（参2625，2837节）；而“过夜"则表示停留或居住（参2330节）。在这里，它特指真理情感的状态及其来源。这个来源是通过伯土利、密迦和拿鹤所代表的事物来描述的，而其亲属关系则由拉班在后文中阐述。由于这个来源比较模糊，因此用"过夜的地方"来象征其状态，这一点在前文（第3111节）中也有提及。
　　3116、这三节经文讨论了对真理的探索过程。这种真理将被引入并最终与良善结合，特别强调了它的来源。因为一切事物都源于其起源，就像植物或树木从其根或种子中获得形态一样。主从神性中洞察并探索了这些，并以自己的智慧和理智开始了这个过程，即将真理与理性的良善结合。这种探索在此以内在含义描述，但其中的内容难以用简单的话语解释清楚。
　　【2】每个正在经历改造的人，以及那些接受余剩的人，都会经历这种探索。然而，人对此几乎一无所知，这个过程对他们来说是如此模糊，以至于他们甚至不相信它的存在。尽管如此，这种探索每时每刻都在发生，但这是由主完成的。只有主能看透人的现在状态和永恒的未来。这种探索是一种极其精确的衡量，确保最微小的伪谬都不会与良善结合，最微小的真理也不会与邪恶结合。如果这种错误的结合发生，人就会永远灭亡。因为在来生，他将悬于地狱和天堂之间，因良善被地狱排斥，又因邪恶被天堂拒绝。
　　3117、第二十六至二十七节 那人就俯身向耶和华下拜， 说：“耶和华－我主人亚伯拉罕的神是应当称颂的，他没有离弃他的怜悯，他的真理与我主人同在。我在路上，耶和华引领我到我主人兄弟的家。”
　　"那人就俯身向耶和华下拜"象征欢喜和快乐；"说，耶和华－我主人亚伯拉罕的神是应当称颂的"的意义如之前一样，象征来自神性本身和神性之人；"他没有离弃他的怜悯"象征对仁爱的流入的直接领受；"他的真理与我主人同在”象征由此而来的仁义的流入；"我在路上"象征在理性中真理与良善结合的状态；“耶和华引领我到我主人兄弟的家"这句话象征着被引向真理的良善。
　　3118、"那人就俯身向耶和华下拜"象征欢喜和快乐。这种解释源于"俯身和下拜"的含义，它象征了喜悦和欢乐。俯身和下拜是谦卑的姿态，或者说是行为中的谦卑表现，无论是在悲伤还是欢乐的状态中都会出现。在悲伤时，是因为所希望的事情没有发生；在欢乐时，则是因为愿望实现，就像这里利百加按照他的心愿给他和骆驼水喝。下拜也被视为欢乐的姿态（参2927，2950节）。
　　之所以同时提到喜悦和欢乐，是因为在圣经中"欢喜"通常与真理相关，而“快乐"则与良善相关。欢喜可以表现在面容上，而快乐则在心中。换句话说，欢喜属于属灵层面的情感或真理，欢乐则属于属天层面的情感或良善。因此，欢喜在程度上不如快乐强烈，就像俯身的程度不如下拜深。
　　这一点也可以从以下事实看出：属灵教会的人在神面前只是俯身，祈求恩典；而属天教会的人则在神面前下拜，祈求怜悯（参598，981，2423节）。在这里同时提到这两个词，是因为在圣经的每一处都存在真理和良善的结合（参683，793，801，2516，2712节）。
　　3119、"说，耶和华－我主人亚伯拉罕的神是应当称颂的"象征来自神性本身和神性之人，这一点可以从前面第3061节所说的内容中看出，只是这里多了"应当称颂的"这个表述。"耶和华是应当称颂的"是一种感恩的表达方式，同时也表示欢喜快乐，因为所希望的事情已经实现了。此外，关于古人是如何理解"称颂（原文是祝福）耶和华"这个概念的，可以参见第1096和1422节。
　　3120、"他没有离弃他的怜悯"象征对仁爱的流入的领受。这可以从"怜悯"一词的含义中看出，它象征着仁爱（参1735，3063，3073节）。“没有离弃他的怜悯”之所以被理解为对仁爱的流入的领受，是因为这些话是承认和告白的表达。而所有的承认和告白都源于对流入的领受。
　　3121、"他的真理与我主人同在”象征由此而来的仁义的流入。这里的“真理”用来表达仁义的含义。“真理”在本义上表示与信仰相同的东西，在希伯来语中，信仰也用这样的词来表达，因此在旧约圣经中所说的“真理”，在新约圣经中常说成“信仰”。在前面多次说过真理是属于信仰，良善属于仁爱。
　　然而，从内在意义来看，信仰实际上就是仁义。这一点在先前的讨论中已多次提及和论证：没有仁义就没有信仰（参30，31-38节）；没有仁义就不存在信仰（参654，724，1162，1176，2261节）；信仰是仁义的信仰（参1608，2049，2116，2343，2349，2417节）；是仁义而非与仁义分离的信仰构成了教会（参809，916，1798，1799，1834，1844，2190，2228，2442节）。
　　由此可见，从内在意义上讲，真理或信仰与仁义是相同的，因为所有的信仰都源于仁义，不源于仁义的信仰就不是真正的信仰。同样，从内在意义上看，所有的真理都是良善，因为所有的真理都来自良善，不源于良善的真理就不是真理。真理本质上是良善的形式（参3049节），它的起源和生命都来自良善，别无其它。
　　3122、关于这个代表仁义的真理，情况如下：
　　上古教会的人是属天的，他们理解主的怜悯和真理就是接受对主之仁爱的流注，进而产生对邻舍的仁义。而古教会的人是属灵的，他们理解主赐予他们的怜悯和真理是指仁义和信仰。
　　这种差异的原因在于，属天的人不会思考信仰或真理的事，而只关注仁爱与良善的事。这一点在之前关于属天之人的讨论中已经提到过（参202，337，2669，2715节）。
　　此外，属天的人在改造和重生的过程中，是通过对邻舍的仁义被引导至对主的仁爱。因此可以看出，"主的怜悯"实际上指的是感受到对主之仁爱的流注，而“真理"则指由此产生的对邻舍之仁义的流注。
　　【2】属灵的人与属天的人不同。他们思考信仰相关的事物，并在改造和重生的过程中，通过信仰被引导至对邻舍的仁义。因此，对于属灵的人而言，"主的怜悯"指的是对邻舍之仁义的流注，而"真理"则指信仰的流注。
　　然而，当属灵的人重生后，这种信仰就转化为仁义。此时，他们的行为完全出于仁义。值得注意的是，不从仁义行事的人尚未重生，而从仁义行事的人已经重生。
　　重生后的属灵人不再过分关注信仰或真理的事，因为他们已经从信仰的良善中生活，而不是仅仅遵循信仰的真理。这是因为真理已经与良善深深结合，以至于真理不再单独显现，而是成为良善的一种形式。换句话说，信仰不过是仁义的形式。
　　【3】由此可知上古教会的人和古教会的人理解的怜悯和真理是什么。圣经中多次提到”怜悯“和”真理“，例如：
　　王必永远住在神面前，愿你预备怜悯和真理保佑他。（诗篇61:7）
　　怜悯和真理彼此相遇；公义和平安彼此相亲。（诗篇85:10）
　　主啊，你是有怜悯有真理的神。（诗篇86:15）
　　我的真理和我的怜悯要与他同在。（诗篇89:24）
　　耶和华记念他向以色列家所发的怜悯和真理。（诗篇98:3）
　　耶和华啊，荣耀不要归与我们，不要归与我们；要因你的怜悯和真理归在你的名下。（诗篇115:1）
　　你必按古时起誓应许我们列祖的话，赐真理给雅各，施怜悯给亚伯拉罕。（弥迦书7:20）
　　就主作为一个人而言，"雅各"象征主的外在人，"亚伯拉罕"象征主的内在人。
　　耶和华与这地的居民争辩，因这地上无真理，无怜悯，没有对神的知识。（何西阿书4:1）
　　"无真理"象征不接受仁义的流注；"无怜悯"象征不接受仁爱的流注；"没有对神的知识"象征不接受信仰之真理的流注。
　　3123、"我在路上"象征在理性中真理与良善结合的状态。这种解释基于"路"在圣经中象征真理的含义，正如在第627和2333节中所讨论的。
　　在本章中，"在路上"象征理性中真理与良善的结合，因为本章讨论的是这个主题（参3012，3013节）。我们通常说一个人"在路上"，是指他正在朝着自己的目标前进。
　　3124、"耶和华引领我到我主人兄弟的家"这句话象征着被引向真理的良善。这种解释源于以下含义：
　　"兄弟的家"（即利百加的出身之处）象征良善，而良善又是真理的源头。“家”象征良善的含义可见于第2233，2234，2559节。"兄弟"则进一步象征良善的来源，从这良善而来的真理则由利百加来代表。
　　3125、在前面的内容中，讨论了对那些将要与理性中的良善结合的真理的探索，关于其纯真、仁爱和起源。由于主以自身的能力使其理性——无论在良善或真理方面——神性化，因此他亲自探索了与良善结合的真理。
　　对于人类而言，真理与良善的结合并非通过自身能力，而是依靠主的力量。这一点可以从以下事实得到证明：所有的良善和真理都源于主，所有的改造和重生都由主完成。人对重生的过程一无所知，甚至在今天，人们也不了解重生是通过真理和良善来实现的，更不知道真理如何被引入并与良善结合，以及这种结合是通过所说的探究来实现的，也就是说，是以非常精确的方式进行的。
　　前两节经文讨论了对真理的性质和起源的领受，同时也讨论了由此产生的喜悦。接下来，我们将探讨真理被引入的过程。
　　3126、第二十八至三十节 少女跑去，她照着那些话告诉她母亲的家。利百加有个兄弟，他的名字是拉班；拉班跑到外面泉边的那个人那里。当他看见金环，和他妹妹的手上的金镯，并听见他妹妹利百加的话，说那人对我如此说。他就来到那人那里，看哪，他站在泉边的骆驼旁。
　　"少女跑去"象征那种情感的意愿；"她照着那些话告诉她母亲的家"象征着启示能够达到的任何程度的自然良善；"利百加有个兄弟"象征自然人中良善的情感；"他的名字是拉班"象征那种情感的性质；"拉班跑到外面泉边的那个人那里"象征着良善情感对即将被引入神性真理的真理的心意；"当他看见金环，和他妹妹的手上的金镯"象征着察觉到神性良善和神性真理在真理情感的能力中，这真理情感就是“妹妹"；"并听到他妹妹利百加的话"象征着对真理情感的倾向；“说那人对我如此说"象征自然人中真理的倾向；"他就来到那人那里"象征着加入；"看哪，他站在骆驼旁"象征存在于普遍的事实性知识中；"在泉边"象征这些知识从神性真理得到启示。
　　3127、"少女跑去"这一描述象征着那种情感的意志。这一点可以从以下两个方面得到证实：首先，"跑"代表一种倾向或意志；其次，"少女"象征着一种带有纯真的情感，正如我们在先前的第3067和3110节中所讨论的那样。
　　3128、"她照着那些话告诉她母亲的家"象征着启示能够达到的任何程度的自然良善。这一点可从"母亲的家"的象征意义得到证实，它代表外在人的良善，也就是自然的良善。"家"象征良善（参2233，2234，2559节）。人的外在或自然部分源自母亲，而内在部分则源自父亲，这一点在第1815节中有所阐述。在圣经中，人的良善常被比作"家"，因此处于良善中的人被称为"神的家"。内在的良善被称为"父亲的家"，同等程度的良善被称为"兄弟的家"，而外在的良善，即等同于自然良善的，则被称为"母亲的家"。所有的良善和真理都是以这种方式产生的：内在的良善如同父亲，流入如同母亲的外在良善。
　　【2】本节经文讨论的是将要与理性中的良善结合的真理的起源，因此提到利百加（她代表那真理）"跑向母亲的家"，因为真理的起源就在那里。如前所述，所有的良善通过内在途径或灵性途径流入人的理性，再通过理性流入知识，直至感官知识。通过在那里产生的启示，真理变得可见，继而被唤起，脱去自然形式，在中间道路（即理性）中与良善结合，同时使人成为理性的，最终成为灵性的。
　　然而，这一过程对人来说完全是未知的。如今，人们几乎不知道什么是良善，也不了解良善与真理的区别，更不知道人是通过良善流入真理并通过两者的结合而得到改造。人们也不知道理性与自然是有区别的。当这些最基本的概念都不清楚时，就无法理解真理如何被引入良善，以及两者如何结合。这些正是本章内在意义所讨论的内容。
　　尽管这些奥秘对大多数人来说可能显得晦涩难懂，但它们已经被揭示，并对那些处于良善中的人（即具有天使心智的人）来说是明显的。因此，虽然这些奥秘存在于内在意义中，我们还是应该尝试解释它们。
　　【3】关于通过真理在自然人（这里称为"母亲的家"）中的启示，情况如下：神性良善在人里面首先流入他的理性，然后通过理性流入他的自然部分，具体来说是流入那里的事实性知识和信仰性知识，还有教义之中。如前所述，神性良善在那里通过适应形成真理，并通过这些真理启示自然人中的一切。
　　然而，如果人的自然生活状态使他无法接受神性良善，反而排斥、扭曲或压制它，那么神性良善就无法适应，也就无法形成真理。结果，自然就不能再被启示，因为在自然人中的启示是通过良善借助真理而发生的。当没有更多的启示时，就无法进行改造。
　　这就是为什么在内在意义中多次讨论自然人的状态，以及真理的来源——也就是说，来自那里的良善。
　　3129、"利百加有个兄弟"象征自然人中良善的情感。这一含义可以从圣经中"兄弟和姐妹"的象征意义得出，其中"兄弟"象征良善的情感，而"姐妹"象征真理的情感（参367，2360，2508，2524节）。
　　值得注意的是，在自然人中，就像在理性人中一样，所有存在的事物都有着血缘关系和亲缘关系（参2556，2739节）。正因如此，无论是理性心智还是自然心智，都可以被比作一个房屋或家，其中包含了父母、兄弟、姐妹、血亲和姻亲，且它们都以一定的秩序存在。
　　3130、"他的名字是拉班"象征那种情感的性质，这从"名字"的含义可以看出，它象征事物的性质（参44，145，1754，1896，2009，2724节），因此这里的“拉班"是所讨论的那种情感的性质。
　　3131、"拉班跑到外面泉边的那个人那里"象征着良善情感对即将被引入神性真理的真理的心意。"跑"在这里表示倾向或心意（参3127节）。"拉班"象征良善的情感（参3129，3130节）。"（男）人"象征真理（参265，749，1007节）。"泉"象征真理，在这里是神性真理（参2702，3096，3137节）。
　　【2】从这些讨论和其它相关内容中，我们可以了解到圣经的内在含义及其中蕴含的奥秘。若不通过对圣经的深入研究和神的启示，谁能知道"拉班跑到外面泉边的那个人那里"这句简单的话竟然象征着良善情感对即将被引入神性真理的真理的态度呢？
　　然而，当人类阅读这些文字时，天使们却能理解其中的深层含义。这是因为人类的思维和天使的思维之间存在着奇妙的对应关系。当人类按字面理解这句话，想象拉班跑向泉边的场景时，天使们则理解为良善情感对即将接受神性真理启迪的真理的心意。
　　对天使来说，"拉班"、"跑"或"泉"这些具体概念并不存在，他们理解的是与之对应的灵性概念。这种自然事物与灵性概念之间的对应关系，在之前的1563，1568，2763，2987-3003，3021节中已有详细讨论。
　　【3】关于真理被神性真理启迪这一事实，情况是这样的：自然人最初接触到的真理并非神性真理，而是看似神性的表面真理。所有真理在其最初阶段都不是纯粹的真理，而是真理的表象。随着时间的推移，它会逐渐脱去表象，显露真理的本质。
　　为了更好地理解这一点，我们可以用一个例子来说明：神性真理告诉我们，主从不发怒，从不惩罚任何人，更不会伤害任何人，从主那里来的只有良善。然而，这个真理在人们最初理解时往往是这样的：当有人犯罪时，主会发怒并惩罚他们，有些人甚至认为坏事是从主那里来的。
　　但是，随着人从幼年成长，成年并逐渐成熟，那些曾经被认为是真理的表象会逐渐褪去，取而代之的是真正的真理：主从不发怒，也不惩罚，更不会伤害任何人。通过这个过程，人们从表面真理逐步被引导到更深层的真理。
　　这个过程就像是从模糊到清晰的渐进：最初进入人心的是笼统的概念，本身是模糊的，几乎看不出什么细节。随着更多的细节和具体事例被揭示，内在的真理才逐渐显现出来。这样，在无知时期所持有的那些错误观念和表面真理就会被驱散和消除。
　　3132、"当他看见金环，和他妹妹的手上的金镯"象征着察觉到神性良善和神性真理在真理情感的能力中，这里的"妹妹"象征真理的情感。这个解释基于以下含义：“看”表示察觉（参2150节）；“金环”象征神性良善；“金镯”象征神性真理；“手”象征能力；“妹妹”象征真理的情感。因此，"看见金环和他妹妹手上的金镯"象征着察觉到神性良善和神性真理在真理情感的能力中。
　　【2】这个概念可以这样理解：主里面的神性良善与神性真理的结合是神性婚姻本身，天堂的婚姻也源于此，同样体现为良善与真理的结合。婚姻之爱也由此而来（参2727-2759节）。因此，当圣经中提到婚姻时，在内在意义上指的是天堂的婚姻，即良善与真理的结合，而在最高意义上指的是主里面的神性婚姻。
　　这里以撒和利百加的婚姻所代表的正是这种结合。良善与真理的结合就是婚姻本身，而开始阶段则类似于订婚或婚前的状态。这里描述的是订婚前的状态。在这种状态下，就像少女有能力订婚然后成为妻子一样，真理情感也有能力被神性真理启迪，然后与神性良善结合。值得注意的是，在主的第一次以及随后的每一次真理情感中，最核心的就是神性良善和神性真理本身，因为他就是耶和华，这就是这里所说的能力的来源。
　　3133、"并听到他妹妹利百加的话"象征着真理情感的倾向。这种倾向不仅体现在利百加当前所说的话中，也反映在之前的对话中。这些话语共同证实了源于真理情感的倾向，而在这里，这种真理情感正是由利百加这个姐妹角色所代表的。
　　3134、“说那人对我如此说"象征自然人中真理的倾向。这种倾向不仅体现在当前的情感中，也反映在亚伯拉罕的仆人对利百加所说的话中。这里的"（男）人”象征真理，特指从神性而来的自然人中的真理，因为他是"亚伯拉罕的年长仆人”，通过他来代表自然人（参3019节）。在圣经中，尤其是先知书中，经常使用“男人"这个词，如男人和妻子、男人和女人、男人和居民，以及男人和人。在内在意义上，“男人"象征那些属于理智的东西，即真理，而"妻子、女人、居民和人”则象征那些属于意愿的东西，即良善。例如：
　　我看的时候并没有人；他们中间也没有谋士。（以赛亚书41:28）
　　"没有（男）人"象征没有聪明，因此没有真理。
　　【2】同一先知书中还说：
　　我来的时候，为何无人等候呢？我呼唤的时候，为何无人答应呢？（以赛亚书50:2）
　　真理在街上仆倒，正直也不得进入。真理失落，离恶的人反成掠物。那时，耶和华看见没有公平，甚不喜悦。他见无人代求，甚为诧异。（以赛亚书59:14-16）
　　上述经文中的“无人"是“没有男人”，显然象征没有聪明，因此在普遍意义上表示没有真理。这些经文描述的是教会的末期，那时不再有真理，因此说“真理在街上仆倒，正直也不得进入，真理失落"。"街"象征真理（参2336节），“公平"也是这个意思（参2235节）。耶利米书中还说：
　　你们当在耶路撒冷的街上跑来跑去，在宽阔处寻找，看看有一人行公义求诚实没有？（耶利米书5:1）
　　"人"（男人）显然象征有聪明，也象征真理。西番雅书中还说：
　　我使他们的街道荒凉，以致无人经过；他们的城邑毁灭，以致无人，也无居民。（西番雅书 3:6）
　　"无人"是指无真理，"无居民"是指无良善（参2268，2451，2712节）。类似的表达还有许多地方。
　　3135、"他就来到那人那里"象征着一种结合。具体来说，”拉班“所象征的对良善的情感（参3129和3130节）与"那人"所象征的真理（参3134节）相结合。值得注意的是，这种良善的情感和真理都存在于人的自然层面中。
　　3136、"看哪，他站在骆驼旁"象征存在于普遍的事实性知识中。这一解释基于两个方面：首先，"站在……旁边"的意思是存在；其次，"骆驼"在这里象征着普遍的事实性知识。关于这些含义的详细解释，可参见3048和3071节。
　　3137、"在泉边"象征这些知识从神性真理得到启示。这一解释基于以下几点：
　　首先，"泉"象征真理（参2702，3096节）。在这里，它特指神性真理（参3131节）。其次，圣经作为神性真理，也被称为"泉"。在内在意义上，“在泉边”象征着对人的自然层面的启发。这一含义可以从上下文推断出来，因为哪里有神性真理，哪里就有启发。
　　3138、这三节经文讨论了自然人的准备和启发过程，目的是唤起将要与理性中的良善相结合的真理。关于这个准备和启发过程，我们需要理解以下几点：
　　形成人类理解力的有两种光：天堂之光和世界之光。天堂之光来自主，在来生，主是天使的太阳和月亮（参1053，1521，1529，1530节）。世界之光则来自我们肉眼所见的太阳和月亮。
　　内在人从天堂之光获得视力和理解力，而外在人则从世界之光获得这些能力。当天堂之光流入世界之光的领域时，就会产生启发和感知。如果两种光之间存在对应关系，就会产生对真理的感知；如果不存在对应关系，则会产生将伪谬误认为真理的感知。
　　然而，启发和感知并非自动产生的。它们需要情感或爱作为基础，这种情感或爱就像属灵的热量，为被光启发的事物赋予生命。这就像阳光本身并不能给植物生命，而是光中的热量赋予了生命，这一点从四季变化中可以明显看出。
　　【2】接下来的经文进一步描述了准备过程。这个过程中，天堂之光（即主的神性之光）流入主自然人中的世界之光，从而引出将要与理性中的良善结合的真理。这是通过常规途径实现的。
　　为了使人性成为神性，主选择通过常规途径来到世上。他愿意像普通人一样出生、受教育和重生。但这里有一个重要区别：普通人是由主重生的，而主则是自己重生自己。不仅如此，主还使自己得到荣耀，即成为神性。
　　此外，普通人是通过仁义和信仰的流入而成为新人，而主则是通过他内在的、属于他的神性之爱。
　　由此我们可以看出，人的重生过程是主得荣耀过程的一个缩影。换句话说，尽管远不及主的程度，但在人的重生过程中，我们可以隐约看到主得荣耀过程的影子。
　　3139、第三十一至三十三节 他说：“你这蒙耶和华赐福的人，请进来，为什么站在外边？我已经打扫了房屋，也为骆驼预备了地方。”那人就进了家，他解开骆驼，给骆驼草和饲料，拿水来洗他的脚，还有和他一起之人的脚，并且（把食物）放在他面前吃，他说：“我不吃，直到我说完我的话。”他（指拉班）说：“请说。”
　　"他说：'你这蒙耶和华赐福的人，请进来'"象征邀请神性进入自身；"为什么站在外边"象征从那里稍微远一点；"我已经打扫了房屋"象征一切都准备就绪，充满了良善；"也为骆驼预备了地方"象征为一切服务的事物做好了准备；"那人就来到家中"象征良善的流入；"他解开骆驼"象征使那些将要服务的事物获得自由；"给骆驼草和饲料"象征在真理和良善中的教导；"拿水来洗他的脚"象征净化；“还有和他一起之人的脚"象征对自然人中一切事物的净化；"并且（把食物）放在他面前吃"象征自然人中良善情感希望将神性事物据为己有；"他说：'我不吃’”象征拒绝；"直到我说完我的话"象征在被教导之前；"他说：'请说'"象征渴望。
　　3140、"他说：'你这蒙耶和华赐福的人，请进来'"象征邀请神性进入自身。这可以从以下含义中看出："来"意味着邀请，"蒙耶和华赐福的人"象征神性。"蒙耶和华祝福的人"指的就是神性本身（参1096，1420，1422节）。而"蒙耶和华祝福的人”是由此而来的神性，这是显然的。
　　良善是神性本身，而真理则此而来的神性。这里提到的"人"，也就是亚伯拉罕派遣的使者，象征着自然人中源自神性的真理（参3134节）。被称为"蒙耶和华赐福的人"并受到"邀请"的，正是神性真理。
　　3141、"为什么站在外边"象征从那里稍微远一点。这个含义无需详细解释就能理解。事情的本质是这样的：主的神性理性是由神性真理与神性良善结合而生的。这神性理性就是"以撒"，他由亚伯拉罕（象征神性良善）和撒拉（象征神性真理）所生，如前所述。
　　只有主的理性是以这种神性方式诞生的，而且确实是源自他自身。因为主的本质存在就是耶和华，或说是神性良善本身；而主由此衍生的本质存在则是属于耶和华的，或说是神性真理本身。因此，理性中的神性良善，即"以撒"，并非与真理分离的良善，而是包含神性真理的神性良善。这两者共同被称为理性中的良善，它将与来自自然人的真理（即"利百加"）结合。
　　为了使主的人性成为神性，无论是在良善的方面还是真理的方面，都需要通过常规方式进行（参3138节），不能用其他方式。这是因为这符合神性秩序，所有的重生都遵循这个秩序，因此主的荣化过程也是如此（参3138节末尾）。
　　理性中的神性良善通过神性真理流入自然人，并照亮其中的一切。这个过程在此被描述为：它首先流入稍远的地方，这就是"从那里稍微远一点"的含义。在接受指示之前，它不愿更加亲近。
　　【2】常规的方式是，指导应该先行，然后根据指导的程度发生流入。因此，真理会持续地从那里产生，被引入，最后与理性的良善结合。从这里我们可以看出，圣经的内在意义中包含着何等深奥的奥秘。这些奥秘如此深邃，以至于人类几乎只能理解其最基本的部分。然而，对天使来说，这些奥秘却是清晰可见的，而且还有无数无法用言语表达的奥秘。
　　3142、"我已经打扫了房屋"象征一切都准备就绪，充满了良善。这一点从"打扫"和"房屋"的含义可以看出来。"打扫"象征着准备和充满，稍后会讨论。而"房屋"象征良善（参2233，2234，2559节）。实际上，人因其内在的善而被称为“房屋"（参3128节）。
　　"打扫"之所以象征着准备和充满，是因为人只需要"打扫房屋"，也就是拒绝邪恶的欲望和由此产生的伪谬观念。这样做之后，良善就会充满他。良善从主那里持续不断地流入，但只会流入已经净化的"房屋"，也就是已经清除了那些阻碍、扭曲或窒息良善流入的人。
　　古人有一种说法，叫做"打扫或清洁房屋"，以及"铺平和准备道路"。"打扫房屋"被理解为净化自己，摒弃邪恶，为良善的进入做好准备。而"打扫道路"则象征着为接受真理做好准备。这是因为"房屋"象征良善，而"道路"象征真理（参627，2333节）。
　　【2】正如以赛亚书所言：
　　在旷野，有人声喊着说：“当扫清（预备）耶和华的路，在沙漠地为我们的神修直大道。（以赛亚书40:3）
　　你们要修筑，修筑，扫清（预备）道路，将绊脚石从我百姓的路中除掉。（以赛亚书57:14）
　　你们当从门经过，经过，扫清（预备）百姓的路；你们要修筑，修筑大道，捡去石头。（以赛亚书62:10）
　　玛拉基书说：
　　看哪，我要差遣我的使者，在我前面扫清（预备）道路。你们所寻求的主必忽然进入他的殿。"（玛拉基书3:1）
　　在这些经文中，"扫清道路"象征着为接受真理做好准备。这里讲的是主的到来，人们应当为接受信仰的真理做好准备，通过这真理接受仁义之善，并借此获得永恒的救赎。
　　【3】你从埃及挪出一棵葡萄树，赶出外邦人，把这树栽上。你在它前面扫清（杂物），它就深深扎根，充满了地。（诗篇80:9-10）
　　这里从最高的意义上讲是指主；"从埃及来的葡萄树"是指来自事实性知识的真理，"赶出外邦人"是指清除邪恶，"在它前面扫清杂物"是指为良善充满做准备。
　　"打扫房屋"在相反的意义上也可以指人剥夺自己的一切真与善，被恶与伪充满，如经上所言：
　　污鬼离了人身，就在无水之地过来过去，寻求安歇之处；既寻不着，便说：“我要回到我所出来的屋里去。”到了，就看见里面打扫干净，修饰好了，便去另带了七个比自己更恶的鬼来，都进去住在那里。（路加福音11:24-26；马太福音12:43-45）
　　3143、"也为骆驼预备了地方"象征为一切服务的事物做好了准备。这一解释基于以下理解：
　　"地方"在这里代表一种状态（参1273-1277，1376-1381，2625节）。而“骆驼"则象征着普遍的事实性知识（参3048，3071节），这些知识是用来服务的（参1486，3019，3020节）。
　　实际上，属于自然人的一切事物，其唯一用途就是服务于属灵的人。因此，在更深层的意义上，仆人、使女、骆驼、驴等，主要代表那些属于自然人的事物。
　　3144、"那人就来到家中"象征良善的流入。这可从"来"在此处的含义得知，它表示流入，以及从"家"的含义得知，它象征良善（参2233，2234，2559节）。
　　3145、"他解开骆驼"象征使那些将要服务的事物获得自由。这一解释基于以下理解："解开"在这里表示赋予自由，而"骆驼"则象征普遍的事实性知识，也就是那些将要服务的事物（参3143节）。
　　这个比喻揭示了一个深刻的真理：没有自由，自然人就无法产生真理，也无法将真理提升到理性层面，更无法与良善结合。所有这些过程都需要在自由状态下进行。自由源于对真理的情感，这种情感又来自于良善。只有当真理是出于情感而在自由中学习的，它才能真正被接受，被内化，最终成为信仰。
　　所有的改造和重生都是在自由中进行的。主让人处于自由状态，使人能够如同出于自己的意愿去接受真理和良善，从而得以重生（参2870-2893节）。
　　这就是"解开骆驼"所象征的深层含义。如果不是表达这些重要的灵性真理，这个细节就不值得在经文中特别提及。
　　3146、"给骆驼草和饲料"象征在真理和良善中的教导。这一解释基于以下理解："草（料）"象征自然人的真理，而"饲料"则象征良善。因此，"给草和饲料"就意味着在真理和良善上给予指导。
　　自由的重要性在于它允许人在真理的情感中，并出于这种情感接受指导。这使得真理能够深入到人的灵性层面，或者直到灵魂，并在那里与良善结合，这可以从2870-2893节关于自由的论述中看出。
　　【2】信仰的根基，或者说信仰的真理，必须在理性中与良善结合。否则，信仰的真理就不会获得生命，也不会结出果实。所谓信仰的果实，实际上是仁爱和仁义之善通过信仰之真所结出的果实。这个过程可以比喻为灵性的热量（仁爱之善）通过灵性的光（信仰之真）发挥作用。如果缺少这种作用，人就像严冬里的冻土，无物生长，更不用说结果实。就像没有热量的光无法产生任何东西一样，没有爱的信仰也是不结果的。
　　3147、"拿水来洗他的脚"象征净化。“水洗”或"用水洗"象征净化，而"脚"则象征自然人或自然人中的事物（参2162节）。在代表性教会中，用水洗脚是一种常见的仪式，它象征着洗去自然人的污秽。这些污秽包括所有属于自我之爱和世俗之爱的东西。当这些污秽被洗去时，善和真就能够流入，因为只有这些污秽才会阻碍从主而来的善和真的流入。
　　【2】良善虽然不断从主流入，但当它通过内在或灵性层面到达外在或自然层面时，可能会被扭曲、反射或窒息。然而，当自我之爱和世俗之爱被移除时，良善就能被接受并结出果实，表现为人实践仁义的行为。
　　这一点可以从许多生活实例中得到证实。例如，当人处于不幸、苦难或疾病中时，外在或自然人的欲望被暂时压制，人就会立即开始虔诚地思考，希望行善，并尽可能地实践虔诚的行为。但是，一旦环境改变，这种状态也随之改变。
　　【3】在古教会和犹太教会中，"洗"这一行为都具有深刻的象征意义。然而，两个教会对这一仪式的理解存在显著差异。古教会的成员将洗涤视为崇拜中的一种外在形式。他们理解这一行为并不能直接带来净化，而是象征着洗去自然人的污秽，特别是那些源于自我之爱和世俗之爱的污秽。相比之下，犹太教会的成员则相信洗涤本身就能带来净化。他们往往不了解或不愿意了解这一行为所象征的内在净化过程。
　　【4】洗涤作为净化的象征在圣经中多次出现。例如：
　　你们要洗濯、自洁，从我眼前除掉你们的恶行，要止住作恶。（以赛亚书1:16）
　　这里的"洗濯"明显指的是净化自己并摒弃恶行。
　　主以公义的灵和焚烧的娄，将锡安女子的污秽洗去，又将耶路撒冷中杀人的血除净。（以赛亚书4:4）
　　这段话象征着从恶和伪中净化。类似的表达还有：
　　耶路撒冷啊，你当洗去心中的恶，使你可以得救。恶念存在你心里要到几时呢？（耶利米书4:14）
　　【5】（耶路撒冷啊，）我用水洗净你，洗去你身上的血，又用油抹你。（以西结书16:9）
　　这里的"耶路撒冷"指的是古教会；"用水洗净"是指从伪谬中净化；"洗去血"是指从罪恶中洁净；"用油抹"是指充满良善。
　　求你将我的罪孽洗除净尽，并洁除我的罪；求你用牛膝草洁净我，我就干净；求你洗涤我，我就比雪更白。（诗篇51:2，7）
　　【6】"洗涤"明显是指从罪恶和由此产生的伪谬中净化。这些就是在代表性教会中"洗涤"所象征的内容。那里为了代表的目的而命令洗涤皮肤、手、脚，甚至衣服，当他们变得不洁时要洁净自己，所有这些都象征着属于自然人的事物。
　　洗涤池也都放在圣殿外，即"铜海和十个铜盆"（列王纪上7:23-39）。亚伦和他的儿子们用来洗涤的铜盆被放在会幕和祭坛之间，也就是在会幕之外（出埃及记30:18，19，21），这也象征着只有外在或自然的事物被净化，除非这些被净化，也就是说，除非自我之爱和世俗之爱被移除，否则属于对主的爱和对邻舍的爱的内在事物就无法流入。
　　【7】为了更好地理解外在事物需要净化的概念，让我们以善行为例。这里的善行，也就是现在常被称为信仰果实的仁义之善，是外在的表现，因为它们是具体的行为。
　　然而，如果不去除自我之爱和世俗之爱，善行可能会变成恶行。在这些自我和世俗的动机被移除之前，行为可能表面看起来是良善的，但内在却是邪恶的。这些行为可能是为了名声、利益、自我荣誉或报酬而做的，因此要么是自以为有功德的，要么是虚伪的。
　　只有当这些恶被移除时，行为才能真正变成良善的，成为真正的仁义之善。这样的善行不再考虑自己、世界、名声或报酬，因此既不自以为有功德，也不虚伪。此时，属天的爱和属灵的爱从主那里流入这些行为，使它们成为真实的仁爱和仁义的体现。
　　更重要的是，主通过这些纯粹的善行净化人的自然或外在部分，使之处于正确的秩序中，能够相应地接受来自属天和属灵领域的流入。
　　【8】这一点可以从主为门徒洗脚时所教导的内容中明显看出：
　　挨到西门·彼得，彼得对他说：“主啊，你洗我的脚吗？”耶稣回答说：“我所做的，你如今不知道，后来必明白。”彼得说：“你永不可洗我的脚！”耶稣说：“我若不洗你，你就与我无份了。”西门·彼得说：“主啊，不但我的脚，连手和头也要洗。”耶稣说：“凡洗过澡的人，只要把脚一洗，全身就干净了。你们是干净的，然而不都是干净的。”耶稣原知道要卖他的是谁，所以说：“你们不都是干净的。”（约翰福音13:4-17）
　　"凡洗过澡的人，只要把脚一洗"意味着已经改造的人只需要在自然层面上被洁净，也就是说，从中移除恶与伪，然后一切都会通过主的灵性流入而有序排列。此外，"洗脚"是仁义的表现，即不反思他人的罪恶；也是谦卑的表现，即洗去他人的罪恶，如同洗去污垢，这也从主在刚才引用的段落中的话语中可以看出（约翰福音12-17；还有路加福音7:37，38，44，46；约翰福音11:2；撒母耳记上25:41）。
　　【9】每个人都能理解，单纯的洗涤并不能真正净化一个人的恶与伪，它只能清除表面的污垢。然而，由于洗涤是教会规定的仪式之一，它必然蕴含着更深层的含义，即灵性层面的净化，也就是清除人内心深处的污秽。
　　对此有正确认识的人，会思考如何净化心灵，如何从人性中去除自私和世俗的欲望。他们努力实践这一点，并将洗涤仪式视为遵循教义的外在崇拜行为。
　　相反，那些不理解或不愿理解这一深意的人，仅仅认为洗涤衣物、皮肤、手脚就能使自己变得纯洁。他们以为只要完成这些表面的仪式，就可以继续沉溺于贪婪、仇恨、报复、冷漠和残忍等灵性污秽中。这样的人实际上是在进行一种类似偶像崇拜的行为。
　　尽管如此，这个仪式仍然具有象征意义。在主降临之前，它代表了教会的某些特质，为天堂与人类之间建立了某种联系。但是，这种联系对教会成员本身的影响微乎其微，甚至可以说是毫无影响。
　　【10】犹太人和以色列人的特点是他们完全不思考内在的人，也不想知道任何关于它的事情，因此他们对死后生命的属天和属灵事物一无所知。然而，为了不让与天堂和主的所有交流都断绝，他们被约束遵守外在仪式，这些仪式代表着内在事物。他们所有的被掳和灾难都是为了这个目的，即为了表象而严格遵守外在仪式。这些仪式包括：
　　摩西用水洗亚伦和他的儿子们在会幕门口，使他们成圣（出埃及记29:4；40:12；利未记8:6）。亚伦和他的儿子们在进入会幕和走近祭坛事奉之前洗手和脚，免得死亡，这是他们永远的定例（出埃及记30:18-21；40:30，31）。亚伦在穿上事奉的衣服之前洗净自己的身体（利未记16:4，24）。利未人被洁净，他们被洒上赎罪水，用剃刀剃遍全身，洗净衣服，这样就洁净了（民数记8:6，7）。吃了洁净兽的尸体或被撕裂的，要洗衣服，用水洗澡；如果不洗衣服，不洗身，就要担当自己的罪孽（利未记17:15，16）。摸了患漏症者的床，或坐在他坐过的器具上，或摸了他的身体的，都要洗衣服，用水洗澡，直到晚上才洁净（利未记15:5-7，10-12及以下）。把公山羊送到旷野去的人要洗身（利未记16:26）。当麻风病人得洁净时，要洗衣服，剃去所有的毛发，用水洗澡，就洁净了（利未记14:8，9）。甚至那些因接触不洁之物而变得不洁的器皿，也要过水，直到晚上才洁净（利未记11:32）。
　　从这些可以看出，没有人通过洗涤仪式在内在上变得洁净或纯洁，而只是代表纯洁或灵性上的洁净，原因如上所述。事实确实如此，正如主自己明确教导（马太福音15:1-20；马可福音7:1-23）。
　　3148、“还有和他一起之人的脚"象征对自然人中一切事物的净化。这里的"脚"象征自然人中的事物（参2162节），而"和他一起的人"则指那里的一切。
　　旅行者到达某个房子时洗脚是一种常见的习俗。例如：约瑟的兄弟被带进约瑟的家时（创世记43:24）；当利未人和与他同行的人被接进老人家中时（士师记19:21）；当乌利亚从路上回来，大卫命令他下到自己家里洗脚时（撒母耳记下11:8）。
　　这种习俗有其深层含义。旅行和朝圣在象征意义上代表与教导和生活相关的事物（参1293，1457，1463，2025节），这些需要被净化（参3147节）。洗脚也是为了防止在属灵意义上的污秽玷污房子，即玷污人。这也从经上内容看出，如果某城或某家不接受平安，门徒们就要跺掉脚上的尘土（马太福音 10:14）。
　　3149、"并且（把食物）放在他面前吃"象征自然人中良善情感希望将神性事物据为己有。这从"拉班"的象征意义清楚可见，是他"放"食物，”拉班“象征自然人中良善的情感（参3129-3130节）；还可从"吃"的含义可以看出，它象征着被传达和据为己有（参2187，2343节），在这里指的是那些神性事物（参3140-3141节）。
　　3150、"他说：'我不吃’”象征着拒绝，意味着这些神性事物尚未被如此占有。这个含义是不言而喻的，不需要进一步解释。
　　3151、"直到我说完我的话"象征在被教导之前。"说话"在这里代表着给予指示或教导。实际上，他所说的话以及随后的内容都是这种指示的一部分。这段话暗示了一个重要的概念：神性事物是如何根据人接受的指示和随之而来的进步，逐渐流入并影响自然人的（参3141节末尾）。
　　3152、"他说：'请说'"象征渴望，这从"说话"的含义可以看出，它意味着指示，这里的"请说"意味着让他指示。这些都包含了渴望，这是显而易见的。
　　3153、这三节经文的内在含义从解释中可以看出：属于自然人的事物被准备好接受神性；因此，由"利百加"所象征的真理被引入并与理性的良善结合，成为神性，这是通过神性的流注实现的。然而，内在含义中的内容如果不用思想的整体视角来观察，就会显得晦涩难懂，更何况这些内容对多数人来说是陌生的。例如，在人重生的过程中，真理如何从自然人中被唤起并引入理性中的良善，这对今天的大多数人来说是陌生的，以至于他们甚至不知道这种变化的发生。
　　这主要是因为如今很少有人经历重生，而那些正在重生的人从教义上不了解仁义之善是信仰之真被引入并结合的对象，而且这种结合发生在理性层面。在这个过程中，人的状态完全改变：不再从信仰之真思考仁义之善，而是从仁义之善思考信仰之真。
　　然而，对于主耶稣来说，他经历的不是重生，而是荣耀化。也就是说，无论是在理性层面还是在自然层面的一切，都被他转化为神性。这个过程是如何实现的，在经文的内在含义中有所描述。
　　3154、第三十四至四十八节 他说：“我是亚伯拉罕的仆人。耶和华大大地赐福给我主人，使他昌大，又赐给他羊群、牛群、金银、仆婢、骆驼，和驴。我主人的妻子撒拉年老的时候给我主人生了一个儿子；我主人也将一切所有的都给了这个儿子。我主人叫我起誓说：‘你不要为我儿子娶迦南地的女子为妻。你要往我父家、我本族那里去，为我的儿子娶一个妻子。’我对我主人说：‘恐怕女子不肯跟我来。’他就说：‘我所侍奉的耶和华必要差遣他的使者与你同去，叫你的道路通达，你就得以在我父家、我本族那里，给我的儿子娶一个妻子。只要你到了我本族那里，我使你起的誓就与你无干。他们若不把女子交给你，我使你起的誓也与你无干。’我今日到了井旁，便说：‘耶和华－我主人亚伯拉罕的神啊，愿你叫我所行的道路通达。我如今站在井旁，对哪一个出来打水的女子说：请你把你瓶里的水给我一点喝；她若说：你只管喝，我也为你的骆驼打水；愿那女子就作耶和华给我主人儿子所预定的妻。’我心里的话还没有说完，利百加就出来，肩头上扛着水瓶，下到井旁打水。我便对她说：‘请你给我水喝。’她就急忙从肩头上拿下瓶来，说：‘请喝！我也给你的骆驼喝。’我便喝了；她又给我的骆驼喝了。我问她说：‘你是谁的女儿？’她说：‘我是密迦与拿鹤之子彼土利的女儿。’我就把环子戴在她鼻子上，把镯子戴在她两手上。随后我低头向耶和华下拜，称颂耶和华－我主人亚伯拉罕的　神；因为他引导我走合适的道路，使我得着我主人兄弟的孙女，给我主人的儿子为妻。”
　　"他说：'我是亚伯拉罕的仆人'"表示这是出于神性良善；"耶和华大大祝福了我的主人，使他昌大"象征神性之人在良善和真理方面；"赐给他羊群、牛群"象征普遍的良善；"金银"象征普遍的真理；"仆婢、骆驼和驴"表示具体的真理；"我主人的妻子撒拉给我主人生了一个儿子"象征从神性真理而来的神性理性；“年老的时候"象征当状态到来时；"将一切所有的都给了这个儿子"象征一切神性的事物都归属于他；"我主人要我起誓"在这里如前所述，象征约束和誓言；"说：'你不要为我儿子娶这迦南地的女子为妻'"在这里如前所述，象征神性理性不应与不符合真理的任何情感结合；"我所居住的地方"象征神性良善所在的不和谐之处；"你要往我父家去"象征来自神性良善；"我本族"象征来自神性真理；“为我的儿子娶一个妻子"象征由此而来的结合；"我对我主人说：'恐怕女子不肯跟我来'"在这里如前所述，象征自然人对那情感是否可分离的怀疑；"他就对我说"象征指示；"我所事奉的耶和华必差遣他的使者与你同去"在这里如前所述，象征圣治；"叫你的道路通达"象征关于真理；"你就得以为我的儿子娶一个妻子”象征结合；"在我本族、我父家"象征来自那里的神性良善和真理；"我使你起的誓就与你无干"在这里如前所述，象征自然人的自由；"你到了我本族那里，他们若不把女子交给你"象征关于分离；"我使你起的誓也与你无干"象征那时自然人就没有过错。其余直到第48节的内容表示与先前相同的意思。
　　3155、我们无需详细解释这些内容，因为它们在本章前面已经阐述过了。这里再次提及是为了指导自然人。真理与良善的引入和结合过程，类似于一个处女被许配给丈夫并最终结合的过程。在这个过程中，处女需要在同意之前被告知一切相关信息。
　　虽然在人的真理被引入并与良善结合时，也就是在人被改造的过程中，这些步骤对他来说可能并不明显，但它们确实在发生。这个过程包括：首先是相互指导，良善被告知关于真理的信息，真理被告知关于良善的信息；然后是双方的同意。这个同意的过程将在接下来的内容中讨论。
　　3156、第四十九至五十一节 “现在你们若愿以怜悯和真理待我的主人，就告诉我；若不然，也告诉我，使我可以或看向右，或向左。”拉班和彼土利回答说："这事乃是出于耶和华，我们不能向你说好说歹。看哪，利百加在你面前，可以将她带去，照着耶和华所说的，给你主人儿子为妻。"
　　"现在你们若愿以怜悯和真理待我的主人"象征从意志和理智两个能力探究他们的同意；"就告诉我；若不然，也告诉我"象征他们自由决定的状态；"使我可以或看向右，或向左"象征相互的自由；"拉班和彼土利回答说：'这事乃是出于耶和华，我们不能向你说好说歹'"象征承认这只属于主；"看哪，利百加在你面前，可以将她带去，照着耶和华所说的，给你主人儿子为妻"象征他们在神的指引下做出的同意。
　　3157、"现在你们若愿以怜悯和真理待我的主人"象征从意志和理智两个能力探究他们的同意。这一点是显而易见的，因为"怜悯"象征良善或仁爱（参3063，3073，3120节），而"真理"是真或信的本质（参3121、3122节）。良善属于仁爱，是意志的；真理属于信仰，是理智的。这些话是对拉班和彼土利说的，也就是对人说的。他们要施行怜悯和真理，表示要从意志和理智两种能力出发。这是对同意的探究，从"你们若愿"以及随后的"就告诉我；若不然，也告诉我，使我可以或向右，或向左"这些话中可以看出。
　　【2】在人的重生过程中，这是主荣耀化的象征（参3138节）。情况是这样的：信仰的真理虽然被学习，但不会被良善承认，更不会被良善接受，除非得到意志和理智两种能力的同意。同意就是承认本身，通过这个承认，接受就发生了，而且是从意志开始的，因为良善存在于意志中。当信仰的真理被意志接受，或者说被良善接受时，人就重生了。因为此时，真理就成为良善的一部分，信仰就成为仁义的一部分，或者就生命而言，就是仁义本身（参3121节）。
　　3158、"就告诉我；若不然，也告诉我"象征他们自由决定的状态，这从话语的意义中可以清楚地看出。从前文可知，本章表面上讲的是利百加与以撒的订婚和婚姻，但在更深层的意义上，讲的是善与真的启蒙和结合。真与善的启蒙和结合就是灵性层面的订婚和婚姻，两者都需要自由决定的状态。
　　在订婚和婚姻中，自由决定的重要性是众所周知的。但在善与真的启蒙和结合过程中，这一点并不那么为人所知。这是因为它不会直接显现在自然人面前，而且这些过程往往在人不自觉的情况下发生。然而，每当一个人经历改造和重生时，这种过程每时每刻都在发生。也就是说，当真与善结合时，人处于自由状态。
　　【2】如果仔细思考，每个人都能明白，只有出于自己的意志的东西，才真正属于自己。仅仅存在于理智的东西，在成为意志的一部分之前，并不真正属于一个人。因为意志构成了人生命的本质，而理智则构成了生命的表现形式。
　　仅仅来自理智的同意并不是真正的同意，所有的真正同意都源于意志。因此，除非信仰的真理（属于理智）被爱的良善（属于意志）所接受，否则它永远不会成为被真正承认的真理，也就不会成为真正的信仰。为了被意志中的良善所接受，必须处于自由状态。
　　凡属于意志的都显得自由，意志的状态本身就是自由。因为我所愿意的，我就选择，我就渴望，因为我爱它并承认它为善。由此可见，信仰的真理只有在被意志接受之后，也就是在那里被启蒙并与良善结合之后，才能真正成为人自己的。而这个过程只能在自由状态下发生。
　　3159、"使我可以或看向右，或向左"象征相互的自由，其含义不言自明。实际情况是这样的：良善通过内在人从主那里不断地流入外在人，在早年时期在外在人中表现为对真理的喜爱。当一个人越是将属天的和属灵的良善作为自己的目标，真理就越能被启发并与良善结合。换句话说，对真理的喜爱就越能与对良善的喜爱融为一体。
　　然而，如果一个人越是将自己的善，也就是自己和世界，作为目标，那么属天的的和属灵的善就越会远离他。这种能够自由选择方向的状态，就是"看向右或向左"所象征的相互的自由。
　　3160、"拉班和彼土利回答说：'这事乃是出于耶和华，我们不能向你说好说歹'"象征承认这只属于主。这个含义可以从每个词的内在意义中解释出来，但即使不做详细解释，这个结论也是显而易见的。
　　"这事乃是出于耶和华"是指出于主。这一点是明确的，因为在旧约中多次提到的耶和华，除了指主以外没有其它含义（参1343，1736，1815，2156，2329， 2921，3023，3035节）。
　　这段话包含着深奥的奥秘，这可以从以下事实看出：在这里，是拉班这个兄弟先回答，然后是彼土利这个父亲，而不是父亲和母亲一起回答，少女则是在之后才回答。这样安排的原因是：
　　"拉班作为兄弟"象征自然人中良善的情感（参3129，3130节）；"彼土利"象征良善情感的起源；在自然人中，良善的情感和真理的情感的关系就像兄弟和姐妹；而从自然人中被唤起并在理性中与良善结合的真理的情感，就像已婚的女人。
　　【2】这段话揭示了一个奥秘：为什么是拉班（兄弟）先回答，然后是彼土利（父亲）回答。这个安排反映了人的内在精神结构和运作方式：
　　当理性层面的良善流入自然层面时，它并不直接流入自然层面的真理，而是先流入自然层面的良善，然后通过良善再流入真理。只有通过这种流动方式，对真理的情感才能产生。在自然层面中，良善的情感首先承认并同意，因为理性的良善与自然的良善之间存在直接的交流，而理性的良善与自然的真理之间则没有直接的交流。（关于它们的平行关系，参1831，1832节）
　　这段话中还出现了两个古老的表达方式："这事乃是出于耶和华"实际上意味着"这是耶和华所做的"。"我们不能向你说好说歹"表示他们既不敢否认也不敢肯定。
　　关于承认这事只属于主的讨论，将在后文继续。
　　3161、"看哪，利百加在你面前，可以将她带去，照着耶和华所说的，给你主人儿子为妻"象征他们在神的指引下做出的同意。这个含义可以通过分析每个词的内在意义得出。
　　这段话揭示了一个深奥的真理：主在世时，凭借自身的能力使他的人性成为神性。这个过程始于理性的最内层（参2106，2194节）。这里描述了他如何实现这一转变，不仅在良善的方面，也在真理的方面。因为理性是由良善和真理组成的。良善来自他最本质的神性，即耶和华父。而真理则需要通过普通的方式获得，就像其他人一样。
　　【2】人并非生来就具有理性，而是通过获取知识逐步发展理性能力。这个过程包括学习各种类型的知识，从基础到高级。最终达到主的属灵王国的知识，即所谓的教义。这些教义部分来自信仰的教导，部分直接来自圣经，还有部分通过自学获得。
　　知识的获取和内化过程如下：最初，这些教义只存在于记忆中，是纯粹的事实性真理。当人开始为了生活而热爱这些真理时，它们才开始被真正占有。当人将这些真理应用于生活时，它们从自然记忆提升到理性层面，与良善结合。此时，这些真理不再仅仅是知识，而是成为生命的一部分。人不再只是学习如何生活，而是真正地按照这些真理生活。这样，真理被完全占有，成为意志的一部分。这个过程使人进入"天堂的婚姻"，即理性中良善与真理的结合。通常，这是主在人里面完成的工作。
　　【3】然而，主在自己身上完成这一过程时，是完全依靠自身的力量：他不仅在良善的方面生成了理性，也在真理方面生成了自然，并将两者结合。在这个过程中，良善选择并形成与之一致的真理。主的神性良善创造了真理，只承认与神性良善一致的为真理。
　　这就是为什么说这一切都属于主，是来自主的启发性同意。这个过程揭示了主如何完全地、独立地实现了他的神性化，展示了他的独特性和全能。
　　3162、第五十二至五十四节 亚伯拉罕的仆人听见他们的话，就俯伏在地向耶和华下拜。仆人拿出银器、金器和衣服送给利百加，又将宝物送给她的兄弟和母亲。他和与他同在的人吃了喝了，住了一夜。早晨起来，他说："请打发我回到我主人那里去。"
　　"亚伯拉罕的仆人听见他们的话，就俯伏在地向耶和华下拜"象征自然人中喜悦的感知；"仆人拿出银器、金器和衣服"表示真理和良善及其装饰；"送给利百加"象征那时传递了对真理的情感；"将宝物送给她兄弟"象征由此而来的灵性之物给予自然的良善；"和母亲"，也给予自然的真理；"他和跟随他的人吃了喝了"象征如此开始的良善和真理的占有；"他和与他同在的人"象征自然人中的事物；"住了一夜"象征着平安；"早晨起来"象征提升的程度”；"他说，请打发我回到我主人那里去"象征渴望结合的情感。
　　3163、"亚伯拉罕的仆人听见他们的话，就俯伏在地向耶和华下拜"象征自然人中喜悦的直接领受，这可从以下含义得知："听见话"象征直接领受；"亚伯拉罕的仆人"象征一般意义上的自然人，因其服务于理性，此处是服务于神性（参3019，3020节）；"俯伏在地向耶和华下拜"象征着喜悦（参927，2950，3118节）。
　　3164、"仆人拿出银器、金器和衣服"象征着真理、良善及其装饰。这一解释基于以下含义：
　　"银"象征真理（参1551，2048节），"金"象征良善（参113，1551，1552节）。使用"银器和金器"这样的表述，是因为它们与真理的情感（在这里指利百加）相关。真理本质上只是良善的容器或接受者（参1496，1832，1900，2063，2261，2269，3068节）。"银器"象征知识，因为知识是接受真理的载体。"金器"象征真理，因为真理是接受良善的载体。"衣服"象征装饰，这一点不言自明。
　　【2】在古代，当处女订婚时，会收到这些礼物。这种做法具有代表性和象征意义，"订婚的处女"象征教会的真理将与良善结合。这一形象在以西结书中被用来描述古教会的早期状态：
　　你正动爱情……我使你穿上绣花衣服……用细麻布给你束腰，用丝绸为衣披在你身上。又用妆饰打扮你，把镯子戴在你手上，把金链戴在你项上。我也将环子戴在你鼻子上，将耳环戴在你耳朵上，将华冠戴在你头上。这样，你就有金银的妆饰，穿的是细麻衣和丝绸，并绣花衣。（以西结书16:8-13）
　　然而，当教会偏离真理和良善时，经文这样描述：
　　你又将我所给你那华美的金银、宝器为自己制造人像，与他行邪淫。又用你的绣花衣服给它披上，并将我的膏油和香料摆在他跟前。（以西结书16:16-18）
　　这些经文清楚地表明，"银子、金子和衣服"象征着属于教会的事物，即真理和良善，以及与真理和良善相关的一切。
　　3165、"送给利百加"象征那时传递了对真理的情感。这一解释基于"利百加"象征真理之情感的象征意义（参2865，3077节）。前文提到的"银器、金器和衣服”描绘了真理之情感宛如新娘的形象。因此，这段经文意味着真理之情感当时的状态，或者说，那些当时构成真理之情感的元素。
　　3166、"将宝物送给她兄弟"象征由此而来的灵性之物给予自然的良善。这一解释基于以下几点：首先，"宝物"象征属灵之物（稍后会详细解释）；其次，"兄弟”象征自然层面的良善（参3160节）；再者，"拉班"（此处指"兄弟"）象征自然人中对良善的情感（参3129，3130节）。
　　"宝物"象征属灵之物，这一点在圣经其它章节中也有体现。例如，摩西在谈到约瑟时说：
　　愿他的地蒙耶和华赐福，得天上的宝物、甘露，以及地里所藏的泉水；得太阳所晒熟的美果，月亮所产的宝物……得上古之山的至宝，永世之岭的宝物，得地和其中所充满的宝物。（申命记33:13-16）
　　在这段经文中，"天上的珍宝""太阳所晒熟的美果""月亮所产的宝物""上古之山的至宝"和"地的宝物"都象征着各种属灵之物。此外，宝石、珍珠、香膏和香料等被称为贵重之物，这些也都象征着属灵的事物。
　　【2】关于属灵之物的定义，我们之前已多次讨论过。在主的王国中，存在着属天的和属灵的两个层面。属天的代表良善，而属灵的则源于良善并代表真理。事实上，宇宙中的一切都与良善和真理息息相关。所有有益且富有生命力的事物都与良善有关，而主要涉及实用性和生命的教义与知识则与真理相关。换句话说，属于意志范畴的被称为善或恶，而属于理智范畴的则被称为真或伪。
　　因此，单纯源于仁爱与仁义，并由主直接灌输的良善被视为属天的，而由此衍生的真理则被视为属灵的。至于为什么给兄弟"宝物"，而给作为新娘的妹妹"银器、金器和衣服"，其中的原因在于：“兄弟”象征着自然人中的良善。当真理在理性层面与良善结合时，这种自然人中的良善就会得到启发。实际上，自然人中一切良善和真理的启发都源于这种结合。
　　3167、"和母亲"这个表述象征着灵性的事物也被赐予了自然之真，就如同它被赐予自然之善一样。这一解释源于"母亲"代表教会的含义，教会因真理而被称为“母亲"（参289，2717节）。
　　为了更好地理解灵性之物如何赐予自然之善和自然之真，以及真理如何在理性层面与良善结合，我们需要简要说明以下几点：
　　每个人都具有内在和外在两个层面。内在层面被称为内在人，外在层面被称为外在人。然而，很少有人真正了解内在人和外在人的本质。内在人实际上就是灵性的人，而外在人则是自然的人。灵性的人能够从天堂之光中理解并获得智慧，而自然的人则是从世界之光中理解的（关于这两种光的详细解释，请参见3138节）。这是因为天堂中只存在灵性的事物，而世界中则主要是自然的事物。
　　人被创造的目的是使他的灵性层面和自然层面，即他的灵性之人和自然之人能够和谐一致，甚至融为一体。在理想状态下，灵性之人应当主导并安排自然之人的一切，而自然之人则应当服从灵性之人，就如同仆人服从主人一样。
　　【2】然而，由于人类的堕落，自然之人开始凌驾于灵性之人以上，颠覆了神性的秩序。这导致自然之人与灵性之人分离，灵性之物只能通过微小的缝隙进入自然之人，仅仅赋予其思考和言语的能力。为了使灵性之物能再次流入自然人，人必须经历主的重生过程。这个过程始于真理从自然之人出发，并在理性层面与良善结合。
　　当这一过程发生时，灵性之物开始接近自然之人。天堂之光流入并照亮自然人的内在，使其能够接受这光。在这光中，良善接受了光的温暖，即仁爱与仁义；而真理则接受了光的光芒，即信仰。这样，自然之善和自然之真就具有了灵性的特质。
　　此时的自然之善表现为一切以服务灵性目的为导向的愉悦和快乐，包括服务邻舍、国家、主的王国，最重要的是服务主自己。而自然之真则体现为为了获得智慧而学习的所有教义和知识，其目的是为了将这些付诸实践。
　　3168、"吃了喝了"象征如此开始的良善和真理的占有。"吃"象征交流和结合，进而占有（参2187，2343节），因为吃与食物相关，而食物代表良善（参276，680，2165，2177，2187节），所以"吃"象征对良善的占有。另外，"喝"同样象征交流和结合，进而占有（参3089节），但因为喝与葡萄酒相关，而"酒"象征真理（参1071，1798节），所以"喝"象征对真理的占有。
　　这一过程的本质，如第3167节所述，是当真理在理性层面开始与良善结合，并逐渐加深这种结合时，灵性之人的良善和真理，即灵性之物，就被自然之人所占有。
　　3169、"他和与他同在的人"象征自然人中的事物。这一含义可以从以下两个方面来理解：
　　首先，"他"在这里指的是仆人，代表着自然之人（参3019-3020节）。其次，"与他同在的人"象征着自然人中的所有事物（参3148节）。
　　3170、"住了一夜"象征着平安。这一含义源于"过夜"一词，它不仅表示休息，在更深层的意义上还代表获得平安。
　　这个过程可以这样理解：当灵性的事物被自然人接纳并内化时，一种转变就发生了。那些源于邪恶欲望和错误观念的东西逐渐退去，这些东西往往是引起内心不安的根源。与此同时，对良善和真理的情感开始增长，这些正是带来内心平安的要素。
　　可以说，所有的不安都源于恶与伪，而所有的平安则来自善与真。这种转变过程揭示了人内心状态的变化，从不安到平和。
　　关于平安的本质及其状态的更详细讨论，可以参考第92，93，1726和2780节的内容。
　　3171、"早晨起来"象征提升的程度”，这一含义可以从两个方面来理解：
　　首先，"起来"这个动作本身就暗示了一种提升（参2401，2785，2912，2927节）。其次，"早晨"在这里不仅仅是指时间，它还象征着主、他的王国，以及由此带来的和平状态（参2405，2780节）。
　　当我们说自然层面被提升时，实际上是指灵性的事物被自然人内化和吸收的过程。所有的提升都是通过属灵和属天的事物实现的。正是通过这些更高层次的事物，人才能够向着天堂提升，从而更接近主。
　　3172、"他说，请打发我回到我主人那里去"象征渴望结合的情感。这从话语内在意义所产生的普遍意义明显可见；因为他想要被送回"他的主人"那里，这是为了让"利百加"所代表的真理情感能够结合，因为订婚，即初步的结合已经完成，因此，这里表达的是一种更进一步的、渴望完全结合的情感。
　　3173、第五十五至五十八节 她兄弟和她母亲说：“让少女和我们同住，几天或十天，然后你再走。”他对他们说：“不要耽误我，耶和华使我的道路亨通，让我走，我要去见我的主人。”他们说：“我们叫少女来，问问她的口（意思是看她怎么说）。”他们就叫了利百加来，对她说：“你和这人同去吗？”她说：“我去。”
　　"她兄弟和她母亲说"象征自然人的疑虑；"让少女和我们同住"象征他们的挽留；"几天或十天，然后你再走"象征在他们看来，这是一个完全的分离状态；“他对他们说，不要耽误我"象征良善情感所产生的意愿；"耶和华使我的道路亨通"象征着一切现在都已安排妥当；"让我走，我要去见我的主人"象征开始引入的状态；"他们说，我们叫少女来，问问她的口（意思是看她怎么说）"象征仅仅是真理情感的同意；"他们就叫了利百加来，对她说，你和这人同去吗？她说，我去"象征完全同意。
　　3174、"她兄弟和她母亲说"象征自然人的疑虑。这一点是显而易见的，因为"兄弟”象征自然人中的良善（参3160节），"母亲"象征自然人中的真理（参3167节）。因此，"兄弟和母亲"共同代表自然人，因为自然人是由良善和真理构成的。这里的疑虑很明显，即是在考虑少女是应该再多留几天，还是应该立即跟随那人离去。
　　3175、"让少女和我们同住"象征他们的挽留。这一点从"同住"的含义中可以看出，在这里指的是被挽留，从内在意义的上下文中也很明显。事实上，情况是这样的：人生来并不知晓任何真理，甚至连基本的道德准则如不可偷盗、不可杀人、不可通奸等都不知道；更不用说属灵真理了，比如神的存在，人死后内在生命的延续等。这些都需要后天学习。如果不学习这些，人会比野兽更加糟糕。因为人从遗传中得到的是自我之爱高于一切，渴望拥有世界上的一切。因此，如果没有法律和对失去荣誉、利益、名誉和生命的恐惧来约束，人会毫无良知地犯罪。这一点很明显，即使是受过教育的人，也常常无视良知行事，甚至为自己的行为辩护，认为只要有机会就应该这样做。可想而知，如果完全没有受过教育会是什么样子。在属灵方面也是如此，即使是在教会中长大的人，有圣经指引，并不断接受教导，仍有许多人几乎不把任何事归功于神，而是将一切归于自然。因此，他们内心不相信神的存在，也不相信死后生命的延续，更不愿意了解任何关于永生的事。
　　【2】这些论述表明，人生来并不具备任何真理，而是必须通过学习获得一切。这种学习主要通过外部途径，即听觉和视觉进行。真理必须通过这些途径被灌输，并储存在记忆中。然而，真理若仅仅停留在记忆中，就只是知识而已。要让真理真正影响一个人，它必须从记忆中被唤醒，并被引导到更深层的内在。因为人的本质在于内在，即在于理性。如果一个人不具备理性，就不能称之为人。因此，一个人的理性如何，就决定了这个人是怎样的，有多大的价值。
　　人如果没有良善，就不可能真正具备理性。人之所以优于动物的良善，就在于能够爱主和爱邻舍。所有人类的良善都源于此。真理必须被引导并与这种良善结合，这个过程发生在理性中。当人爱主和爱邻舍时，真理就会被引导并与良善结合。因为在这时，真理进入了良善中，良善与真理相互认知。所有的真理都来源于良善，真理以良善为其目标和灵魂，从而获得生命。
　　【3】然而，真理很难从自然人中分离出来并提升到理性层面。这是因为自然人中存在着伪谬、恶欲，以及错误的信念。只要这些因素还存在，并且附着于真理，自然人就会将真理留在自身，不让它提升到理性层面。这就是"让少女和我们同住，几天或十天，然后你再去"这句话在内在意义上所表示的。
　　之所以如此，是因为自然人会使真理处于怀疑之中，并对其进行推理，质疑其正确性。但是，一旦邪恶的欲望、错误的信念以及由此产生的谬误被主分离，人开始出于良善厌恶那些反对真理的推理，并嘲笑怀疑，那么真理就处于可以离开自然层面并提升到理性层面的状态了。此时，真理会穿上良善的状态，因为真理此刻成为了良善的一部分，并从中获得生命。
　　【4】为了更好地理解这些概念，让我们举几个例子：
　　一个属灵的真理是：所有的良善来自主，所有的邪恶来自地狱。这个真理需要通过多种方式来证实和阐明，才能从自然人的层面提升到理性人的层面。而且，只有当人进入对主之爱中时，这个真理才能被提升，因为在那之前，它既不被承认，也不被相信。
　　其它真理也是如此。例如，圣治存在于所有最微小的事物中，如果不存在于最微小的事物中，就不可能存在于整体中。再比如，当人失去他在世俗中认为是全部生命的东西时，他才真正开始活着，而那时开始的生命是难以言表且相对无限的。只要人还沉浸在邪恶中，他就完全无法理解这种生命。
　　这些真理及类似的真理，只有当人处于良善的状态中时才能相信。良善是能够理解这些真理的关键，因为主通过良善来注入智慧。
　　3176、"几天或十天，然后你再走"象征在他们看来，这是一个完全的分离状态。我们可以从以下几个方面来理解这一点：
　　首先，"天"在这里象征状态（参23，487，488，493，893，2788节）。其次，"十"象征完全或圆满（参1988，3107节）。在这个语境中，它特指对自然人来说看似完全的状态。最后，"走"表示离开。
　　因此，"几天或十天，然后你再走"这句话表达了一个在他们看来似乎完全的分离状态。紧接着的"他对他们说，不要耽误我"这句话，则体现了良善情感所产生的意愿。
　　3177、"耶和华使我的道路亨通"象征着一切现在都已安排妥当，这一点无需多加解释。"耶和华使道路亨通"实际上就是指他的预备或安排。在这个语境中，特指与良善相结合的真理的预备。这里的"道路"象征着真理，正如在第627和2333节中所阐述的那样。
　　3178、"让我走，我要去见我的主人"象征开始引入的状态。这一含义可以从这些词语的内在意义中推导出来。同时，这句话也包含了结合的情感，因为这正是开始引入的状态。
　　3179、"他们说，我们叫少女来，问问她的口（意思是看她怎么说）"象征仅仅是真理情感的同意。这一含义可以从"少女"一词的象征意义中得出，"少女"象征带有纯真的情感（参3067，3110节）。在这里，它特指真理的情感，因为这里的少女是利百加。在她同意之前，她被称为"少女"；而当她同意后，如下文所述，就被称为"利百加"。利百加代表真理的情感，这一点在第3077节中有所阐述。"问她的口"意味着询问她是否同意，因此这里表达的是真理情感的单纯同意。
　　事实上，情况是这样的：即将与良善结合的真理本身会认识其对应的良善，因为良善也认识其对应的真理，由此产生了同意。但这种同意实际上是由良善启发真理而产生的，这一点在第3161节中已经讨论过。
　　对于人类来说，当真理被引导并与良善结合时，也就是在人重生的过程中，真理方面的任何同意都是不可察觉的。同样，良善方面认识其真理并引导它与自己结合的过程也是不可见的，尽管这些过程确实在发生。事实上，人在重生过程中发生的事情，他自己几乎一无所知。如果他能知道其中的千分之一，他都会感到惊讶。在这个过程中，有无数甚至无限的奥秘，通过这些奥秘，人被主所引导。这些奥秘中，只有一小部分能从圣经的内在含义中略见一斑。
　　【2】古教会通过婚姻的各个阶段来形成对这些概念的理解。他们观察少女从订婚前、订婚后、即将结婚，到最终与丈夫生育的整个过程。他们将良善中产生的真理之果实，或者说仁爱中产生的信仰之果实，称为"孩子"。这种观念延伸到了生活的方方面面。
　　这就是古教会的智慧所在。他们的书籍也是按照这种方式写作的。这种写作风格甚至影响到了外邦人。他们的目的是通过世俗的事物来表达天堂的事物，甚至试图从自然现象中洞察灵性的真理。
　　然而，遗憾的是，这种深邃的智慧如今已经完全失传了。
　　3180、"他们就叫了利百加来，对她说，你和这人同去吗？她说，我去"象征完全同意。这一含义可以从这些话的深层意义中推断出来。当利百加回答"我愿意"时，她表达了完全的同意。真理的完全同意是当真理在自身中感知到良善的形象，而在良善中感知到自身的真实面貌时。
　　3181、第五十九至六十一节 他们送走了利百加他们的姐妹和她的乳母，亚伯拉罕的仆人和他的人。他们祝福利百加，对她说，我们的姐妹啊，愿你成为千千万万，愿你的种承受你仇敌的城门。利百加和她的使女们起来，骑在骆驼上，跟着那人走，那仆人就带着利百加走了。
　　"他们送走了利百加他们的姐妹"象征与神性真理的情感分离；"和她的乳母”象征与属于她的纯真分离；"亚伯拉罕的仆人和他的人"象征与自然人中的神性事物分离；"他们祝福利百加，对她说"象征来自神性启示的祝愿；"我们的姐妹啊，愿你成为千千万万"象征真理之情感的无限繁衍；"愿你的种承受你仇敌的城门"象征主的属灵王国源于神性之人中善与真的结合，属灵王国中有仁义和信仰，取代了先前的邪恶和伪谬；"利百加起来"象征真理之情感的提升和由此而来的分离；"和她的使女们"象征辅助性的情感；"骑在骆驼上"象征理智被提升到自然的事实性知识之上；"跟着那人走"象征在自然层面的神性真理的指引下；“那仆人就带着利百加走了"象征自然层面的神性良善开始引导。
　　3182、"他们送走了利百加他们的姐妹"象征与神性真理的情感分离。这可以从“送走”一词表示分离，以及“姐妹利百加”象征神性真理的情感来理解（参3177，3179节）。关于“姐妹”象征真理，可参见前文所述（参1495，2508，2524，2556，3160节）。
　　这个过程的发生可以从本章前面的内容中看出。为了更好地理解，我们可以进一步解释：当真理要被引入并与良善结合时，它会从自然层面被提升，并与原有的东西分离。这种分离就是 "他们送走了利百加他们的姐妹"所象征的。
　　分离发生在人不再从真理的角度看良善，而是从良善的角度看真理时；或者说，当人不再从教义指导生活，而是从生活体现教义时。举个例子：教义教导我们不应恨任何人，因为恨一个人就等于在不断地杀害他。年轻人可能很难接受这一点。但随着人的改变，他会将这一教导纳入生活准则。最终，他会按照这一原则生活，不再仅仅从教义角度思考，而是在生活中自然而然地实践。当这种情况发生时，这个教义真理就从自然层面被提升，甚至与之分离，并融入理性层面的良善中。此时，人就不再允许自己用任何诡辩来质疑这一真理，也不会对它进行无谓的推理。
　　3183、"和她的乳母”象征着与利百加相关的纯真。他们同样将乳母打发走，意味着将纯真从自身分离。这可以从“乳母”或'哺乳者'象征纯真这一含义中理解。在圣经中，经常提到吃奶的婴儿和哺乳的人，用来表示婴儿的第一个阶段。这个阶段显然是纯真的状态。人一出生就被引入纯真的状态，这成为其它所有状态的基础，也是最内在的部分。在圣经中，这个状态用“吃奶的”来表示。
　　接下来，人进入属天之善的情感状态，即对父母的爱。对孩子们来说，这种爱相当于对主的爱。这个状态用“婴孩”来表示。再之后，人进入属灵之善的情感状态，即相互的爱，也就是对同类的仁义。这个状态用“小孩”来表示。随着进一步成长，人进入对真理的情感状态，这用“少年”来表示。之后的状态用“成年人”表示，最后用“老年人”表示。最后的状态，即老年人所代表的状态，是智慧的状态。在这个状态中，婴孩的纯真（即第一个状态）与最后一个状态结合在一起。当人年老时，就像再次成为婴儿，但这次是带着智慧的婴孩，被引入主的王国。
　　【2】由此可见，纯真是人生的第一个状态，即“吃奶的婴儿”的状态。吃奶的婴儿或哺乳者也因此象征着纯真，因为给予者和接受者，就像主动方和被动方，被认为处于相似的状态。
　　这里提到“他们也送走了乳母”，目的是为了描述真理的情感，强调这种情感源于纯真。因为如果没有纯真，真理的情感就不能称之为真正的真理情感（参2526，2780，3111节）。主通过纯真将这种情感注入人心，而且是伴随着智慧的。因为真正的纯真本身就是最高的智慧（参2305，2306节）。那些保持纯真的人，在天使眼中就像婴孩一样（参154，2306节）。
　　【3】"吃奶的婴孩“在圣经中象征纯真，这一点在其它经文中也有体现。例如：
　　你从婴孩和吃奶的口中，建立了能力。（诗篇8:2；马太福音21:16）
　　这里的“婴孩”象征属天之爱，而“吃奶的”则象征纯真。
　　你们为何作这大恶自害己命，使你们的男人、妇女、婴孩、吃奶的，都从犹大中剪除，不留一人呢？（耶利米书44:7）
　　这里的”婴孩“和”吃奶的“同样象征属天之爱及其纯真。当这些不复存在时，就不再有任何余剩，即不再有任何善和真被主隐藏在人的内心深处。这些余剩的含义可参见1906和2284节。所有的善和真都随着纯真的消失而灭亡，因为纯真直接来自神性本身，是善和真的本质。
　　孩童和吃奶的在城内街上发昏。（耶利米哀歌2:11）
　　野兽尚且把奶乳哺其子，我民的妇人倒成为残忍；……吃奶孩子的舌头因干渴贴住上膛；孩童求饼，无人擘给他们。（耶利米哀歌4:3-4）
　　这里”吃奶的“象征纯真，”孩童“象征对良善的情感。
　　外头有刀剑，内室有惊恐，使人丧亡，使少男、童女、吃奶的、白发的，尽都灭绝。（申命记32:25）
　　这里”刀剑使少男、童女、吃奶的和白发的丧亡“象征伪谬将摧毁对真理和良善的情感，以及纯真和智慧。
　　他们必将你的众子怀中抱来，将你的众女肩上扛来。列王必作你的养父，王后必作你的乳母。（以赛亚书49:22-23）
　　这里作为“养父”的“列王”象征聪明，作为“乳母”的“王后”象征智慧，正如前面所说，这就是纯真的体现。
　　3184、"亚伯拉罕的仆人和他的人"象征与自然人中的神性事物。这一解释很明显来自”亚伯拉罕的仆人“的含义，他代表自然人，这一点在第3019和3020节中有所论述。”他的人“是指自然人的一切事物（参3169节）。这些被视为自然人中的神性事物，原因很明显：因为这个仆人是由亚伯拉罕派遣的，而我们之前已多次指出，亚伯拉罕代表了主的神性。
　　3185、"他们祝福利百加，对她说"象征来自神性启示的祝愿。这一解释基于“祝福”一词的含义，在告别时它表示美好的祝愿。这里的祝福来自神性的启示，这一点不仅可以从随后的内容中看出，还因为当真理的情感（由“利百加”象征）被引向良善（由“以撒”象征）时，神性的启示会流入自然人。
　　3186、"我们的姐妹啊，愿你成为千千万万"象征真理之情感的无限繁衍。这一解释源于“姐妹”（即利百加）的含义，她代表真理的情感（参3077，3179，3182节）。“成为千千万万”则意味着无限地结果。这里的“千千万万”象征无限，因为这里指的是主，在他里面一切都是无限的。
　　对于人类而言，情况是这样的：只有当真理和良善在人的理性中结合，也就是说，当人重生之后，良善才能结果，真理才能增多。此时，良善和真理的合法婚姻或属天的婚姻才能产生真正的果实或后代。在此之前，尽管人所行的良善看似良善，所知的真理看似真理，但它们并非真正的。这是因为它们缺少来自主的纯真之善作为灵魂，因此无法真正影响人，使人幸福。仁爱与仁义的情感及其带来的幸福，是在人重生时由主赐予的。
　　【2】"千”指众多，甚至无限（参2575节）。“万”的含义更为深远，而“千千万万”则更加强调这一点。经上还说：
　　约柜停住的时候，摩西就说：“耶和华啊，求你回到以色列的千万人中。”（民数记10:36）
　　这里的“千万”同样表示无限，因为它指的是主，即耶和华。同样在摩西五经中还说：
　　耶和华从西奈而来，从西珥向他们显现，从巴兰山发出光辉，从万万圣者中来临。（申命记33:2）
　　“万万”在这里也象征无限。
　　神的车辇累万盈千，主在其中，好像在西奈圣山一样。（诗篇68:17）
　　“神的车辇”象征圣言及其教义中的内容，“累万盈千”则指其中无限的奥秘。我又看见且听见，宝座与活物并长老的周围有许多天使的声音；他们的数
　　目有千千万万。（启示录5:11）
　　这里的“千千万万”表示数不胜数。
　　3187、"愿你的种承受你仇敌的城门"象征主的属灵王国源于神性之人中善与真的结合，属灵王国中有仁义和信仰，取代了先前的邪恶和伪谬。这一解释可以从第2851节的内容中得到印证，那里有类似的表述。
　　“种（子）”在这里指的是被称为属灵的人，在更广泛的意义上，它代表所有构成主的属灵王国的人，或者说就是那个王国本身。这一含义源于“种子”所象征的仁义和信仰（参1025，1447，1610，1940节）。因此，“种子”指那些通过信仰而拥有仁义的人，他们就是属灵的人（参2088，2184，2507，2708，2715，2954节）。这些人的仁义和信仰来自主神性之人中善与真的结合，因此他们从中获得救恩（参2661，2716，2833，2834节）。
　　【2】在古教会中，人们常常用这样一句庄重的祝福语来祝福即将出嫁的已订婚少女：“愿你成为千千万万，愿你的种得着仇敌的城门”。然而，当时的智者们理解这句话的属灵含义。他们认为，当人进入善与真的结合，也就是经历重生时，善与真就会无限地增长，仁义和信仰会取代原有的邪恶和伪谬。
　　但随着古教会智慧的消逝，人们不再理解这句话的属灵意义，而是完全从世俗角度理解它。他们认为这意味着后代会变得无数，并占领、继承异族的土地。雅各的后裔尤其倾向于这种理解。他们因自己人口的巨大增长和对土地的继承而感到自豪，认为这就是所谓的“得着仇敌的城门”。
　　然而，他们并不知道这一切都具有代表性意义。这些其实是在代表主的属天和属灵王国，以及善与真取代被驱逐的恶与伪的过程。当主的神圣怜悯使这些具有代表性的事物被揭示时，这一点将变得更加明确。
　　【3】具体到每个成为主王国的人，情况也是类似的。在成为主的王国，即重生之前，一个人的内在充满了恶和伪，地狱和魔鬼的灵占据了被称为“城门”的地方（关于这点，可参见第2851节）。但当这个人成为主的王国，也就是重生时，恶和伪，或者说地狱和魔鬼的灵就被驱逐出去，善与真取而代之，继承了那个位置。此时，善与真的良心就在那里建立起来。
　　这个过程不仅适用于个人，也适用于整体。通过这个解释，我们现在可以理解这些话在内在意义上的含义了。
　　3188、"利百加起来"象征真理之情感的提升和由此而来的分离。具体来说，是指向理性层面的提升，以及与自然层面的分离。这一解释基于以下几点：
　　首先，“起来”这个词本身就包含了提升的含义（参2401，2785，2912，2927，3171节）。既然是提升，也就意味着分离。其次，“利百加”在这里代表了对真理的情感（参3077，3179节）。因此，“利百加起来”这句话表达了真理之情感的提升，以及它与自然层面的分离。关于这一点，可以参考第3182节的详细讨论。
　　3189、"和她的使女们"象征辅助性的情感。当“使女”用来描述利百加时，它代表了带有纯真的情感（参3067，3110节）。但在这里，“使女们”指的是跟随并服侍利百加的人，因此象征那些支持和辅助性的情感。
　　每种情感表面上看起来似乎是简单或单一的，但实际上它包含了无数的元素，这在第3078节中有详细说明。这些元素都是情感，以一种难以理解的方式结合在一起。它们之间也有层级关系，有些处于主导地位，有些则处于从属地位。
　　天堂的群体就是按照这样的形式组织的，实际上整个天堂都是如此。这是由主按照他内在的神圣形式来安排的。主的属灵王国的形式是根据他的神性之人中情感的安排而存在的。这种排列正是本章及后续章节内在含义所探讨的主题。然而，这些深奥的细节中，只有极少部分能够用人类可以理解的方式来解释，因为它们主要是与天使的直接领受相适应的。
　　3190、"骑在骆驼上"象征理智被提升到自然的事实性知识之上。这一含义可以从两个方面来理解：首先，"骑"象征在理智层面的提升（参2761，2762节）；其次，"骆驼"象征自然人中普遍的事实性知识（参3048，3071节），也就是自然层面的知识。
　　这个过程可以这样理解：当真理从自然提升到理性，它就从世界之光的领域转移到天堂之光的领域，就像从夜晚的黑暗进入白天的光明。世界之光中的事物，包括所有自然界的事物，相对而言如同处于夜晚；而天堂之光中的事物，包括所有属灵的事物，相对而言如同处于白天。
　　因此，当真理从自然提升到理性时，人的聪明和智慧也随之提升。实际上，人所拥有的所有聪明和智慧都源于此。这就是"理智被提升到自然的事实性知识之上"的含义。
　　3191、"跟着那人走"象征在自然层面的神性真理的指引下。这一含义可以从两个方面来理解：首先，"跟着"或"跟在后面"在这里的内在意义是指在某种引导或指引之下；其次，"人"在这里象征真理（参3134节）。而在本段中，它特指自然层面的神性真理（参3184节）。
　　3192、“那仆人就带着利百加走了"象征自然层面的神性良善开始引导。这一含义可以从两个方面理解：首先，"仆人"象征自然层面的神性良善（参3184节）；其次，"带着利百加走了"象征着开始引导，具体来说，是将她引向"以撒"，也就是引向理性中的神性良善。
　　这个过程可以这样理解：真理无法直接从自然提升到理性的良善中，必须通过自然层面的神性真理和神性良善的中介。自然层面的神性真理（被称为“那人"）负责指明道路和引导，而自然层面的神性良善（被称为"仆人"）则负责引荐和开始引导。这两者就像是一对翅膀，共同将真理提升。
　　然而，这些概念还不能完全解释清楚，因为我们首先需要了解什么是自然层面的神性真理，什么又是自然层面的神性良善。这些内容将在后面讨论约瑟的内在含义时详细阐述。
　　3193、第六十二至六十三节 以撒从庇耳拉海莱回来，住在南方之地。傍晚时分，以撒出去在田间默想，举目观看，看哪，有骆驼来了。
　　"以撒从庇耳拉海莱回来"象征理性中的神性良善诞生于神性真理本身；“住在南方之地"象征因此处于神性之光中；"以撒出去在田间默想"象征理性处于良善的状态；"傍晚时分"象征相对于那些较低层次的事物；"举目观看"象征意图；“看哪，有骆驼来了"象征朝向自然人中普遍的事实性知识。
　　3194、"以撒从庇耳拉海莱回来"这句话蕴含了深刻的象征意义。它表示神性之理性的良善诞生于神性真理本身。这一解释基于以下几点：
　　首先，"以撒"象征主的神性理性，特别是其中的神性良善。值得注意的是，此时神性真理（由利百加所代表）尚未从自然层面被唤起，因此还未与神性良善结合。
　　其次，"庇耳莱海莱"在原文中意为"那看见我的生命者之泉"。这个名字源自创世记16章13-14节，其中夏甲称呼神为"看见人的神"，并给井命名为庇耳莱海莱。在这个上下文中，"泉"象征神性真理，而"看见我的生命者"则象征源自神性真理的理性中的神性良善，也就是主的内在人。
　　最后，这段经文揭示了一个深奥的奥秘：最本质的神性包含善与真两个方面。主的神性之人源自神性良善，诞生于神性真理。换言之，主的本质存在是神性良善，而他的本质显现是神性真理。正是从这种关系中，产生了主的理性的神性良善，并与来自人性的神性真理结合。
　　3195、“住在南方之地"象征因此处于神性之光中。这一解释基于以下几点：
　　首先，"住"在这里意味着生活（参1293节），特别是与良善相关的生活（参2268，2451，2712节）。
　　其次，"南方之地"象征着神性之光。在这个上下文中，"南方"代表光明，尤其是理智之光，也就是智慧。而"南方之地"则指这种光明所在的地方和状态。
　　因此，"以撒从庇耳拉海莱回来，住在南方之地"这句话的深层含义是：神性之理性的良善，因其源自神性真理而生，处于神性之光中。
　　【2】圣经中多次提到"光"这个概念。在内在意义上，"光"象征着源自良善的真理；而在最深层的内在意义中，"光"象征主自己，因为他就是良善与真理本身。
　　天堂中确实存在光，其亮度远超地球上的光。在这光中，灵和天使能够相互看见，天堂的所有荣耀也因此显现。虽然这光在亮度上看似与世间之光相似，但本质上却截然不同。它不是自然之光，而是灵性之光，蕴含着智慧。可以说，这光就是以可见形式呈现的智慧。因此，天使越有智慧，所处的光就越明亮。这种天堂之光也能照亮人的理智，尤其是那些经历重生的人。然而，当人还活在肉体中时，由于世俗之光占据主导地位，通常无法感知到这种光。
　　在来生，即使是恶灵也能相互看见，并能看到灵界中的许多表象。这些现象虽然也源自天堂之光，但对他们来说，这光已经转变成了类似炭火的微弱光芒。这是因为当天堂之光照射到他们身上时，就会发生这样的转变。
　　【3】关于光的起源，它从永恒以来就只源自主。因为神性的良善和真理，也就是光的本源，就是主自己。从永恒存在的神性之人(约翰福音17:5)，正是这光的本质。
　　然而，随着人类逐渐远离良善和真理，陷入黑暗，这光不再能有效地影响人类。因此，主决定通过降生成人的方式亲自披上人性。这样，他不仅能照亮人的理性，还能照亮人的自然本性。主在自己里面使理性和自然都成为神性的，以便成为那些处于深重黑暗中的人的光明。
　　【4】主就是光，即良善和真理本身，因此所有的智慧和拯救都来自他。这一点可以从圣经中的多处经文得到证实。例如：
　　太初有道，道与神同在，神就是道……生命在他里头，这生命就是人的光。……约翰来，为要作见证，就是为光作见证。……他不是那光，乃是要为光作见证。那光是真光，照亮一切来到世上的人。（约翰福音约1:1，4，7-9）
　　这里的"道"指的是神性真理，也就是主自己的神性之人。经文说"道与神同在，神就是道"，正是这个意思。
　　【5】光来到世界，世人因自己的行为是恶的，不爱光倒爱黑暗，定他们的罪就是在此。（约翰福音3:19）
　　这里的"光"指的是神性真理。同一福音书又说：
　　耶稣又对众人说，我是世界的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要得着生命的光。（约翰福音8:12）
　　光在你们中间还有不多的时候，应当趁着有光行走，免得黑暗临到你们...你们应当趁着有光，信从这光，使你们成为光明之子。（约翰福音12:35-36）
　　人看见我，就是看见那差我来的。我到世上来，乃是光，叫凡信我的，不住在黑暗里。（约翰福音12:45-46）
　　西面在主降生时预言说：
　　我的眼睛已经看见你的救恩，就是你在万民面前所预备的，是照亮外邦人的光，又是你民以色列的荣耀。（路加福音2:30-32）
　　【6】那坐在黑暗里的百姓看见了大光；坐在死荫之地的人有光发现照着他们。（马太福音4:16；以赛亚书9:1）
　　从这些经文中可以清楚看出，主的神性之人中的神性良善和真理被称为光。在旧约的预言中也是如此：
　　以色列的光必如火，他的圣者必如火焰。（以赛亚书10:17）
　　我耶和华凭公义召你……使你为众民的中保，作外邦人的光。（以赛亚书42:6）
　　我还要使你作外邦人的光，叫你施行我的救恩，直到地极。（以赛亚书49:6）
　　兴起，发光！因为你的光已经来到！耶和华的荣耀发现照耀你……万国要来就你的光，君王要来就你发现的光辉。（以赛亚书60:1，3）
　　天上所有的光，因此所有的智慧和聪明都来自主。
　　【7】圣城新耶路撒冷由神那里从天而降，预备好了，就如新妇妆饰整齐，等候丈夫。……城内不用日月光照，因有神的荣耀光照，又有羔羊为城的灯。（启示录21:2，23）
　　在那里不再有黑夜，他们也不需要灯光或日光，因为主神要光照他们。（启示录22:5）
　　【8】日头不再作你白昼的光，月亮也不再发光照耀你，耶和华却要作你永远的光，你的神要为你的荣耀。你的日头不再下落，你的月亮也不退缩，因为耶和华必作你永远的光。（以赛亚书60:19-20）
　　"日头不再作你白昼的光，月亮也不再发光照耀你"意味着不再是自然之光，而是灵性之光，这就是"耶和华必作你永远的光"所表示的。旧约中提到的耶和华就是主（参1343，1736，2156，2329，2921，3023，3035节）。
　　【9】主是天上的光，这一点也向三个门徒彼得、雅各和约翰显明了，经上说：
　　他就在他们面前变了形像，脸面明亮如日头，衣裳洁白如光。（马太福音17:2）
　　"脸面如日头"是神性良善，"衣裳如光"是神性真理。由此可知在祝福中所说的"愿耶和华使他的脸光照你，赐恩给你"（民数记6:25）的含义。"耶和华的脸”是怜悯、平安、良善（参222-223节）。"太阳"是神性的爱，即主的神性之爱，在天使的天堂中显现如同太阳（参30-38，1053，1521，1529-1531，2441，2495节）。
　　3196、"以撒出去在田间默想"象征理性处于良善的状态。这一点可以从以下几个方面来理解：
　　首先，"以撒"在这里象征神性的理性，这个含义我们之前已多次提到。其次，"在田间默想"象征理性处于良善的状态。"默想"指的是理性专注思考的状态，而"田"则象征着教义和与教义相关的事物（参368节），进一步来说，它代表教会中与良善有关的事物（参2971节）。
　　因此，古时候"在田间默想"这个说法就意味着在良善中思考。特别地，这常用来描述未婚男子思考未来妻子的行为。
　　3197、"傍晚时分"象征相对于那些较低层次的事物。这里的"傍晚"象征着昏暗的状态（参3056节），因为在人的内在结构中，较低层次的事物（即属于自然心智的部分）相对于较高层次的事物（即属于理性心智的部分）是昏暗的。
　　这个比喻可以从内在意义的上下文中理解。这段经文讨论的是来自自然的真理如何与理性中的良善结合，以及这种结合如何启发自然人。因此，"傍晚时分在田间默想"象征着理性在良善中的状态，这个状态是相对于较低层次事物而言的。
　　良善的状态通过"他住在南方之地"来描述，这意味着处于神性之光中。相对于这种光明，较低层次的事物就处于"傍晚"状态，也就是在真理与良善结合之前，在自然成为神性之前的状态。
　　3198、"举目观看"这个表述象征着一种意图或目的。这种解释基于以下几点：
　　首先，"举目"在圣经中常常表示思考或关注（参2789，2829节）。其次，在这里特别强调"举目观看"，这暗示了一种更为强烈的意图或目的。最后，这个描述是针对理性中的良善而言的，而此时理性之善还未与来自自然的真理结合。
　　3199、“看哪，有骆驼来了"象征朝向自然人中普遍的事实性知识。这种解释基于以下几点：
　　首先，"骆驼"在这里象征着自然人中普遍的事实性知识，这一点在3048和3071节中已有详细说明。其次，这个描述表明了一种特定的意图或关注。这种关注是针对这些普遍性的事实性知识的，因为人们期望从这些知识中获得真理。
　　3200、这两节经文描绘了理性之善期待真理时的状态，这种期待就像新娘等待与新郎结合一样。紧随其后的两节经文则描述了真理接近并感知到将要与之结合的良善时的状态。
　　需要注意的是，这些状态并非一次性出现，而是在主在世上的整个生命中持续存在，直到他得到荣耀。对于那些正在经历重生过程的人来说也是如此。重生不是在某个特定时刻完成的事件，而是贯穿整个生命的持续过程，甚至在来生也会继续，因为人永远不能达到完美。
　　3201、第六十四至六十五节 利百加举目看见以撒，就从骆驼上跳下来。她对仆人说：“那在田间走来迎接我们的是谁？”仆人说：“他是我主人。”利百加就拿帕子遮住自己。
　　"利百加举目看见以撒"表示真理之情感的相互意图；"就从骆驼上下来"象征她从自然人的事实性知识中分离，以领受理性的良善；"她对仆人说"象征从神性之自然中探究；"那在田间走来迎接我们的这人是谁？"象征单单在良善中的理性；"仆人说，他是我主人"象征着认可；"利百加就拿帕子遮住自己"象征真理的表象。
　　3202、“利百加举目看见以撒”象征真理之情感的相互意图。这一点可以从'举目看见'的含义得知，它象征着意图，如前文3198节所述。这里的意图是相互的，因为先前提到以撒“举目看见”，而这里说的是利百加“举目看见以撒”。此外，“利百加象征真理的情感，这一点在先前已多次提及。
　　3203、"就从骆驼上下来"象征她从自然人的事实性知识中分离，以领受理性的良善。这可以从”下来“一词的含义（即分离）和”骆驼“的象征意义（即自然人中的事实性知识，参3048，3071节）中得知。这种分离是为了领受理性的良善，也就是以撒所代表的。
　　关于从自然人中分离的含义，在先前的第3161，3175，3182，3188，3190节中已有详细说明。简而言之，当真理的情感不再仅仅是事实性知识，而成为生命的一部分时，它就从自然人中分离出来。当真理成为生命时，它通过习惯深深浸润人的内心，就像人的性格或本性一样。此时，真理会自然而然地在行动中体现，无需刻意从知识中思考。更进一步，当真理完全成为生命的一部分时，它甚至能够支配知识，并从中引申出无数支持它的论据。
　　所有真理都遵循这样的发展过程：最初是知识，随着时间的推移逐渐成为生命的一部分。这就像婴儿学习走路、说话、思考，以及学习用理解力观察、用判断力得出结论一样。当这些能力通过习惯变得自然而然时，它们就不再是表面的知识，而是成为了自发的行为。
　　3204、"她对仆人说"象征从神性之自然中探究。这一点可以从”说“这个词在此处的含义得知，它表示探究，因为利百加问道："那在田间走来迎接我们的这人是谁？"此外，”仆人“在这里代表神性之自然，这一点在先前的第3191和3192节中已经讨论过。
　　3205、"那在田间走来迎接我们的这人是谁？"象征着对纯粹处于良善中理性的探询。这一点可以从先前关于以撒的描述中得知，即他”出去在田间默想“，这象征理性处于良善中的状态（参3196节）。在这里，”那人“象征理性，”走“（即默想）象征处于良善中，”在田间“进一步强调了这一点。“迎接我们'象征结合的意图。
　　3206、"仆人说，他是我主人"象征着认可。这种承认是通过神性之自然（在此由仆人代表）实现的，这一点不需要进一步解释。关于引入过程是如何通过神性之自然进行的，可以参考第3196节。此外，良善认可其对应的真理，而真理也认可其对应的良善（参3179节）。
　　3207、"利百加就拿帕子遮住自己"象征真理的表象。这一含义源自"帕子"的象征意义，即新娘在初次见到新郎时用来遮面的物品。在古代传统中，新娘象征对真理的爱慕，而新郎则代表对良善的追求。教会被称为"新娘"，正是因为它代表了对真理的渴望。来自主的对良善的爱被称为"新郎"，因此在圣经中，主常常被比作"新郎"。
　　新娘在初次接近新郎时遮面，象征着真理的表象。这些表象并非真理本身，而是看似真理的东西，我们将在后文详细讨论。对真理的爱只能通过这些表象来接近对良善的爱，并且在完全结合之前，这些表象是不会消失的。当二者结合时，真理就成为了良善的真理，并且随着良善变得真实，真理也变得真实。
　　【2】良善本身是神性的，因为它直接源于主的神性，并通过人的上层途径或"上门"流入。相比之下，真理在其起源上并不具有神圣性，它通过下层途径或"下门"流入，最初成为人的自然层面的一部分。但当真理被提升到理性层面时，它会逐步净化。
　　当真理首次遇见对良善的情感时，它会与纯粹的知识分离，并披上真理的表象，从而接近良善。这个过程表明了真理的起源，也说明了为什么真理在进入"新郎的洞房"（即良善的圣所）并与良善结合之前，无法直接面对神性良善的第一眼。只有在完成这个结合过程后，真理才不再需要通过表象或借助表象来认识良善，而是能被良善直接认知，不再需要那些表象的中介。
　　【3】我们需要明白，无论是人类还是天使，都不可能拥有纯粹的真理，即完全不带表象的真理。所有的真理都以表象的形式存在。然而，如果这些表象中包含良善，主就会接受它们为真理。只有主才拥有纯粹的真理，因为这些真理是神性的。主就是良善本身，也是真理本身。
　　关于真理及其表象，之前有多处描述：帐幕的帷幔和幕布象征真理的表象（参2576节）；人的真理是带有伪谬的表象（参2053节）；人的理性是真理的表象（参2516节）；真理存在于表象中（参2196，2203，2209，2242节）；神性的良善流入表象，甚至流入伪谬（参2554节）；真理的表象被主调整得如同真理一样（参1832节）；圣经中的话语是根据表象说的（参1838节）。
　　什么是表象，可以从圣经中根据表象所说的话中清楚地看出。但真理的表象有不同程度。自然的真理表象大多是伪谬，但当它们存在于那些有良善的人身上时，就不应该称之为伪谬，而是表象，在某种程度上甚至是真理，因为其中的良善，也就是神性，使它们的本质发生了变化。而理性的真理表象则更加内在，天堂就在其中，也就是说，天堂中的天使就在其中（参2576节）。
　　【4】为了对真理的表象有一些概念，以下是一些说明：
　　i. 人们常常认为，他们是通过信仰的真理而得到改造和重生的。但实际上，这只是一种表象。真正的改造和重生是通过信仰的良善，也就是对邻舍的仁义和对主的仁爱来实现的。
　　ii. 人们可能认为，正是真理使我们能够理解什么是良善，因为真理教导我们。然而，这也是一种表象。实际上，是良善使真理变得可以理解，因为良善是真理的灵魂和生命力。
　　iii. 人们可能相信，当他们按照所学的真理生活时，是真理引导他们走向良善。但事实上，是良善流入真理，并将真理引向自身。
　　iv. 人们可能觉得真理完善了良善，但实际上恰恰相反，是良善完善了真理。
　　v. 对人来说，生活的良善似乎是信仰的果实，但它们实际上是仁义的果实。这些例子只是冰山一角，帮助我们初步理解什么是真理的表象。实际上，
　　这样的表象是无数的，遍布我们的生活和思想中。
　　3208、第六十六至六十七节 仆人就将所办的一切事都告诉以撒。以撒便领她进了他母亲撒拉的帐篷；他娶了利百加，她成了他的女人，他爱她；以撒在他母亲之后得到了安慰。
　　"仆人向以撒讲述了他所做的一切事"象征从神性之自然获得的直接领受，展示了事情的真实经过；"以撒便领她进了他母亲撒拉的帐篷"象征在神性之人中真理的圣所；"他娶了利百加，她成了他的女人，他爱她"象征结合："以撒在他母亲之后得到了安慰"象征新的状态。
　　3209、"仆人向以撒讲述了他所做的一切事"象征从神性之自然获得的直接领受，展示了事情的真实经过。这种解释基于以下几点：
　　"讲述"在这里代表"直接领受"。在圣经的历史叙述中，"直接领受"常常通过"讲述"或"说"来表达（参1791，1815，1819，1822，1898，1919，2080，2619，2862节）。这种直接领受可以理解为一种内在的叙述。这里的"仆人"象征着神性之自然，将在后文中进一步阐述。"一切事（原文是一切话）"在这里指的是实际发生的事情（参1785节）。
　　综合这些含义，我们可以理解为：神性之理性的良善通过神性之自然直接领受到了事情是如何发生的。
　　【2】这个概念可以这样理解：
　　理性处于比自然更高的层级。在主里面，理性的良善是神性的。但从自然提升的真理在与理性的神性良善结合之前并非神性的。因此，为了使理性的良善能流入自然，需要一个中介。这个中介只能是参与神性的自然。这由"亚伯拉罕家中年长的仆人管理他所拥有的"来象征性表示（参3019，3020节），这仆人代表神性之自然（参3191，3192，3204，3206节），作为理性的良善和自然之间的桥梁。
　　3210、"以撒便领她进了他母亲撒拉的帐篷"象征在神性之人中真理的圣所。这种解释基于以下几点：
　　"帐棚"象征神圣（参414，1102，2145，2152，2576节），因此可以理解为圣所。"撒拉母亲"象征神性真理（参1468，1901，2063，2065，2904节），从这神性真理中诞生了神性之人，其理性由"儿子以撒"来象征。因此，"以撒便领她进了他母亲撒拉的帐篷"实际上描述了理性的良善（以撒）将真理（利百加）带到自己这里，进入真理的圣所（撒拉的帐棚）。
　　至于什么是真理的圣所，可以从上面3194节关于主的神性之人所说的话中看出，即良善和真理本质上属于神性本身，但主神性之人从神性良善而来，并（就其神性本身而言）从神性真理而生。换句话说，主的本质存在是神性良善，而其显现存在是神性真理。由此产生了神性之理性的良善，主将来自人性的神性真理与之结合。
　　【2】关于这个最深奥的奥秘，我们无法过多阐述。但可以简要说明以下几点：主的神性之人中的神性良善与真理本身，源自人性的真理与之结合，这是会幕或圣殿中的圣所或至圣所的意义。良善和真理的性质由圣所内的物品所代表，如金坛，陈设饼的桌子，还有灯台；更内层的是施恩座和约柜；最内层的是石版，是从西奈山颁布的法律。这就是至圣所本身，或真理的圣所。
　　3211、"他娶了利百加，她成了他的女人，他爱她"象征结合，这一点不需要进一步解释就能理解。值得注意的是，这里说利百加"成了他的女人"，而不是"妻子”。这是因为理性的良善与从自然中提升并神性化的理真之间的关系，不是传统意义上的婚姻，而更像是一种类似婚姻的盟约。真正的神性婚姻，如在主身上所见，是指神性本质与人性本质的结合，以及人性本质与神性本质的结合（参2803节）。正是基于这个原因，利百加在这里被称为"女人"而非"妻子"。
　　3212、"以撒在他母亲之后得到了安慰"象征新的状态。这可以从"得安慰"这个词的含义中看出来，它代表着一个新的状态。安慰的状态是新的，而且是继承了前一个状态，这由"在他母亲之后"这个表述所表示。
　　这个新的状态指的是理性得荣耀后的状态。就像之前关于良善的方面一样，现在这个状态也涉及到真理的方面。当理性在良善与真理这两个方面都变成神性时，我们就说它得荣耀了。
　　【2】关于主在人性方面得荣耀或成为神性这一点，那些沉浸在世俗和肉体欲望中的人是无法理解和相信的。这些人对属灵和属天的事物完全不了解，甚至也不想了解。然而，那些不被世俗和肉体欲望所束缚的人能够理解这一点。他们相信主与天父是一体的，所有神性的事物都源自于他。因此，他们相信主在人性方面也是神性的。那些有这种信仰的人，能够以自己的方式理解这个概念。
　　【3】主的得荣耀状态可以通过人的重生过程来理解，因为人的重生是主得荣耀的一个缩影（参3043，3138节）。当一个人经历重生时，他会彻底改变，成为一个全新的人。因此，重生后的人被称为"重新出生"或"重新创造"。
　　虽然重生后的人外表和言语可能看似相同，但他的内在心智已经完全不同。重生的心智向天堂开放，充满了对主的仁爱、对邻舍的仁义，并充满信仰。正是这种心智的改变使人成为一个不同的、新生的人。
　　这种内在的改变可能在人的外表上看不出来，因为它发生在人的灵里。身体只是灵的外衣。当身体被脱去时，重生的灵就会显现出来，其形态与之前完全不同。重生的灵具有仁爱和仁义的形态，其美丽难以言表（参553节），取代了先前那种难以形容的丑陋、充满仇恨和残酷的形态。
　　由此我们可以理解，重新出生或重新被造意味着一个人变得完全不同，成为一个全新的存在。
　　【4】通过这个比喻，我们可以在某种程度上理解主的得荣耀过程。与人的重生不同，主并非重生，而是成为神性。这一过程源于最纯粹的神性之爱，因为主自身成为了神性之爱。主得荣耀后的形态曾向彼得、雅各和约翰显现。他们不是用肉眼，而是用灵性的眼睛看到了主。正如马太福音17:2所记载的："他的脸面明亮如日头"。这种显现正是主的神性之人的体现，可从当时云中的声音得到证实，那声音说："这是我的爱子"（马太福音17:5）。这里的"子”指的就是神性之人（参2628节）。
代表与对应（续）
　　3213、在灵界中，存在着无数且几乎不间断的代表。这些代表是属灵和属天事物的形式，它们与我们在自然界中所见的形式有所不同。通过长期与灵和天使的交流，我了解到了这些代表的起源。
　　这些代表源自天堂，来自天使的思想和交谈。当天使的思想和由此产生的交谈传递到灵那里时，它们以各种方式呈现为代表物。正直的灵能够从这些代表中理解天使们正在讨论的内容，因为代表的内在包含了天使的信息，这些信息能触动灵，使他们能够直接领受到其本质。
　　天使的思想和交谈无法以其它方式呈现给灵，因为天使的一个想法包含了远比灵的想法更丰富的内容。如果不通过代表的形式和视觉图像呈现，灵几乎无法理解这些深奥难言的内容。但当这些内容通过形式被代表出来时，灵就能理解其中一些普遍性的方面。令人惊叹的是，在这些代表中，即使是最微小的细节也表达了天使群体思想中的某些属灵或属天的元素。而这个天使群体正是这些代表的源头。
　　3214、属灵和属天事物的代表有时会以一系列连续的形式出现，持续一到两个小时，以令人惊叹的顺序依次呈现。这些代表会在某些灵界群体中出现。我有幸能与这些群体共处几个月之久。
　　这些代表的内容如此丰富，即使我只按顺序记述和描述其中一个，也足以填满好几页纸。它们非常引人入胜，因为总有新的、意想不到的内容不断涌现，直到所要表达的事物完全呈现为止。当整个过程结束时，观者可以一览全貌，同时也能理解每个细节所蕴含的意义。通过这种方式，善灵逐渐被引导进入属灵和属天的思想领域。
　　3215、在灵界中呈现的代表种类繁多，令人难以置信。尽管如此，它们大多与地球上动物界、植物界和矿物界中的事物相似。若想深入了解这些代表的特性，可以参考先前的相关记述（参1521，1532，1619-1625，1807，1808，5971，1974，1977，1980，1981，2299，2601，2758节）。
　　3216、为了更深入地理解来生中各种代表的性质，特别是那些出现在灵界中的代表，让我们来看几个具体的例子。
　　当天使们讨论有关仁义和信仰的教义时，在较低层面的相应灵性群体中，有时会出现一个或多个城邑的景象。这些城中的宫殿以令人惊叹的建筑艺术呈现，让人不禁感叹这就是艺术的精髓所在。除了宫殿，还有各种外观的建筑。
　　最令人惊奇的是，在这些景象中，即使是最微小的一点或最细微的可见部分，都对应着天使思想和言谈中的某些内容。这说明了这些代表中蕴含着何等丰富的信息。
　　这些现象也帮助我们理解了先知在圣经中所看到的城，比如圣城或新耶路撒冷的含义。同时，它也解释了为什么圣经的先知书中，城常常代表仁义和信仰的教义（参402，2449节）。
　　3217、当天使们讨论智力这个话题时，在他们下方的灵界或相对应的灵性群体中，会出现马匹的景象。这些马匹的大小、形状、颜色和姿态都与天使们对智力的理解相对应，有时还会带有各种装饰。
　　在灵界的较深处，稍微偏右的位置，有一个被称为"智者居所"的特殊区域。在那里，人们总能看到马匹。这是因为那里的居民经常思考关于智力的问题。当讨论智力的天使们的思想流入这些居民的思维中时，马匹的景象就会呈现出来。
　　通过这些现象，我们可以理解先知在异象中所看到的马匹，以及圣经中提到的马匹所代表的含义。它们实际上象征着智力或理解力（参2760-2762节）。
　　3218、当天使们沉浸在某种情感中并讨论这些情感时，这些内容会在灵界的较低层面以动物的形象呈现出来。如果讨论的是良善的情感，就会出现美丽、温顺和有用的动物。这些动物与犹太教会献祭仪式中使用的动物相似，比如绵羊羔、母绵羊、山羊羔、母山羊、公绵羊、公山羊、牛犊、小牛和公牛。在这些动物身上出现的任何特征都代表着天使们思想的某个方面，善灵能够直接领受到这些含义。
　　这让我们理解了犹太教会仪式中动物的象征意义，以及圣经中提到这些动物时所代表的含义——它们象征着各种情感（参1823，2179，2180节）。相反，当天使们讨论邪恶的情感时，则会以可怕、凶猛和无用的野兽来代表，例如老虎、熊、狼、蝎子、蛇、老鼠等。这些动物在圣经中也有类似的象征意义。
　　3219、当天使们讨论关于思维、观念和流注时，灵界中会出现鸟的形象，其形态取决于讨论的主题。这就是为什么在圣经中，“鸟”象征理性或与思维相关的事物（参40，745，776，991节）。
　　有一次，我看到了几只鸟：一只黑暗丑陋，两只高贵美丽。就在我看到它们的瞬间，一些灵突然进入我的意识，力量如此之大，以至于我的神经和骨骼都在颤抖。起初我以为，像之前几次一样，是恶灵试图侵入并伤害我，但事实并非如此。
　　当颤抖停止，降临的灵体平静下来后，我与他们交谈，询问发生了什么。他们解释说，他们是从一个天使群体中坠落的。在那个天使群体中，正在进行关于思维和流注的讨论。这些坠落的灵体曾持有一种观点，认为思维是从外部通过感官流入的，但这只是表面现象。然而，他们原本所在的天使群体则持有不同看法，认为思维是从内部流入的。正是由于这些灵持有错误的观点，与天使群体的主流观点相悖，他们才从那里坠落。他们强调，他们并不是被赶出来的，因为天使不会赶走任何人。相反，是因为他们内心充满错谬，与天使群体的真理不相容，所以自己从那里坠落。
　　通过这次经历，我理解到天堂中关于思维和流注的讨论是以鸟的形象来象征的：黑暗丑陋的鸟代表那些持有错误观点的存在，而高贵美丽的鸟则代表那些持有正确观点的存在。同时，我也领悟到所有构成思维的观念实际上都是从内部流入的，尽管表面上看起来像是从外部流入。这与我之前的认知不同。此外，我还被告知一个重要原则：在自然秩序中，后者不应流入前者，较粗糙的不应流入较纯粹的。例如，身体流入灵魂就是违背这一自然秩序的。这个原则强调了内在对外在的主导作用。
　　3220、当天使们讨论有关聪明和智慧、感知和认知的话题时，这些讨论的影响会流入到相应的灵群中。在那里，这些流入会以植物界中的景象呈现，如美丽的乐园、葡萄园、树林和开满鲜花的草地，以及其它超越人类想象的美景。正因如此，在圣经中，智慧和聪明常常被比喻为乐园、葡萄园、树林和草地。每当这些意象出现在经文中，它们都象征着与智慧和聪明相关的事物。
　　3221、天使的交谈有时会通过云彩来呈现，包括云的形状、颜色、运动和变化。肯定真理的内容用明亮上升的云来表示；否定的内容用黑暗下降的云来表示；肯定伪谬的内容则用昏暗和黑色的云来表示。同意和不同意的表达通过云的聚集和分离来呈现。这些现象都发生在如星空般的蓝色背景中。
　　3222、此外，爱及其各种情感是通过火焰来呈现的，其变化之丰富难以言表；而真理则是通过光及其无数种变化形式来表现的。由此我们可以理解，为什么在圣经中，火焰常常代表爱之良善，而光则代表信仰的真理。
　　3223、人被两种光照亮：世界之光和天堂之光。世界之光来自太阳，天堂之光来自主。世界之光是为自然人或外在人准备的，用于照亮他们所处环境的事物。尽管那里的事物看似不属于这种光，但实际上它们都是这光的产物。因为自然人只能通过世界上存在和可见的事物来理解，这些事物必须在光与影的作用下才能呈现形态。时间和空间的概念在自然人的思维中占据重要地位，没有这些概念，他们就无法思考，这些也属于世界之光的范畴。
　　天堂之光是为灵性人或内在人准备的。人的内在心智，包括那些被称为非物质的智性观念，存在于这种光中。尽管人们常把理解力比作视力，并认为它需要光，但他们并不真正理解天堂之光的存在。这是因为当人沉浸在世俗和肉体中时，他只能感知世界之光中的事物，而无法感知天堂之光中的事物。然而，天堂之光确实存在，它只来自主，整个天堂都沐浴在这种光中。
　　【2】天堂之光远比世界之光更加完美。在世界之光中形成单一光线的，在天堂之光中可以形成无数光线。天堂之光中蕴含着智慧和智能。这种光流入外在或自然人中的世界之光，使人能够通过感官感知事物。如果没有天堂之光的流入，人就不会有任何觉察，因为世界之光中事物的生命本质上来源于天堂之光。
　　这两种光之间，或者说天堂之光中的事物和世界之光中的事物之间，存在着对应关系。当外在或自然人与内在或灵性人和谐一致时，也就是说，当前者服务于后者时，这种对应关系就会显现。在这种情况下，世界之光中出现的事物就成为天堂之光中事物的象征。
　　3224、令人惊讶的是，人们尚未意识到他们的理智思想处于一种特殊的光中，这种光与世界之光截然不同。然而，现实情况是：对于沉浸在世界之光中的人来说，天堂之光如同黑暗；而对于沉浸在天堂之光中的人来说，世界之光也如同黑暗。
　　这种现象主要源于爱，爱就像是光的热量。那些沉溺于自我之爱和世俗之爱的人，仅仅处于世界之光的热量中，他们只被邪恶和伪谬所吸引。这些邪恶和伪谬会扑灭天堂之光中的真理。
　　相反，那些怀有对主的仁爱和对邻舍的仁义的人，处于天堂之光的灵性热量中。他们被良善和真理所吸引，这些良善和真理会驱散伪谬。尽管如此，在这些人身上仍然存在着世界之光和天堂之光之间的对应关系。
　　【2】在来生，那些生前只沉浸于世界之光，因而陷入邪恶所产生的伪谬中的灵魂，虽然也能接收到来自天堂的光，但这种光如同愚昧之光，就像燃烧的煤炭或火把所发出的光。然而，这种光一旦接触到真正的天堂之光就会立即熄灭，转变为黑暗。
　　处于这种光中的灵魂生活在幻想之中。他们将在幻想中所见的一切都视为真实，对他们而言，除此之外别无真实。更糟糕的是，他们的幻想常常与肮脏和淫秽的事物联系在一起，而他们对这些事物极其着迷。因此，他们的思维方式就像精神错乱或疯狂的人一样。
　　对于伪谬的事物，这些灵魂不会质疑其真实性，而是立即接受。相反，对于良善和真理，他们却不断推理，最终得出否定的结论。这种扭曲的思维模式反映了他们在世时对真理的拒绝和对伪谬的执着。
　　【3】来自天堂之光的真理和良善本应流入人的内在心智。然而，对于那些沉浸于世界之光的人来说，他们的内在心智是封闭的。因此，天堂之光只能环绕并流入他们的外在心智，这导致光被扭曲，只能以他们误认为是真理的表面谬误形式呈现。
　　真正能够认识真理和良善的，只有那些内在心智开放的人。主的光能够流入这种开放的心智，而且心智开放得越多，他们就越能认识真理和良善。这种内在心智的开放，只存在于那些保持纯真、爱主和爱邻舍的人人身上。仅仅拥有信仰真理是不够的，除非这种信仰同时伴随着良好的生活实践。
　　3225、通过以上讨论，我们现在可以理解什么是对应关系，它的来源，以及什么是代表，它的由来。对应关系是指天堂之光的事物与世界之光的事物之间的联系。换句话说，它是内在的或灵性层面的人与外在的或自然层面的人之间的关系。
　　代表则是指在世界之光的范畴内存在的一切，也就是外在的或自然层面的人所具有的一切。这些外在的事物是相对于天堂之光的事物而言的，后者源自内在的或灵性层面的人。
　　3226、人拥有一些杰出的能力，尽管在世时并不知晓。当他离开肉体进入来生时，会带走这些能力。其中包括理解来生中代表性事物意义的能力，以及在瞬间通过心灵感知表达出在肉体中需要数小时才能表达的内容的能力。这种表达是通过天堂之光的观念实现的，借助与所讨论事物相符的、难以描述的代表性形象，这些观念能够迅速而深入地传达信息。人在死后直接进入这些能力状态，无需在来生接受特别教导。这表明这些能力在世时就已存在于人的内在，只是人并不知晓。
　　【2】之所以如此，是因为主通过天堂持续地向人流注。这种流注是属灵和属天的，它们落入人的自然层面，并以代表性方式呈现。在天堂中，天使只思考属于主王国的属天和属灵之事；而在世界上，人几乎只关注肉体和自然之事，以及生活必需品。正是由于这种持续的流注，这些高级能力得以保持在人的内在。虽然在世时这些能力被世俗关注所掩盖，但当人脱离肉体、离开世俗时，这些能力就会自然显现出来。
　　3227、关于代表和对应的内容将在下一章末尾继续讨论。
创世记第二十五章
　　3228、本章讲述了亚伯拉罕与基土拉所生的儿子们，以及以实玛利的儿子们，并一一列举了他们的名字。接着描述了以撒和利百加生下以扫和雅各，最后讲述了以扫如何为一碗红豆汤将长子名分卖给雅各。
　　任何人都能看出，这些记载虽然对那个时代的教会历史有所帮助，但对人的灵性生活却贡献甚少，而圣经本应是为提升灵性生活而存在的。试问，知道亚伯拉罕与基土拉生了哪些儿子，或者以实玛利有哪些后代，又或是以扫因打猎疲惫而渴望红豆汤，雅各又如何狡猾地趁机换取长子名分，这些对人有何实际益处呢？
　　同样，下一章中亚比米勒的牧人与以撒的牧人为水井争吵的记载，与第21章中亚伯拉罕的牧人发生争执的情节几乎如出一辙。此外，某些章节（如第36章）仅仅列举了以扫后代的名字，其它章节也多有类似情况。
　　就这些历史记载而言，其中几乎看不到神性的痕迹，以至于我们难以声称圣经的每个词甚至每个字母都是神圣启示，是由主通过天堂直接传达给作者的。因为真正来自主的启示，必定在每个细节中都彰显神性。这些历史记载本身并不具备这种特质，因为它们记录的是人的行为，除非其中深藏着关于主和他王国的奥秘。
　　然而，圣经中的历史记载确实比世界上任何其它历史著作都独特，因为它们蕴含了这样深邃的内涵。
　　3229、如果我们仅仅从历史角度或字面意义来理解圣经，那么其中所有的历史记载都将被视为神圣不可侵犯。更严重的是，圣经中提到的许多人物可能会被奉为圣人，甚至像某些宗教中常见的那样，被当作神明来崇拜。这是因为他们的名字出现在了这部最神圣的经书中。例如，那些被称为"先祖"的人物，如亚伯拉罕、以撒、雅各，以及后来的十二支派先祖（雅各的十二个儿子），还有大卫王等。然而，事实上这些都只是普通人，其中一些人甚至对神圣崇拜并不热心。我可以证实，他们并没有什么超越常人的特质。更有趣的是，在天堂中，这些人物甚至是不为人所知的。关于这些人物及其在来世的状态，蒙主怜悯，我们将在其它场合来详细讨论。
　　由此可见，圣经的外在或字面意义，只有通过其中蕴含的内在或属灵意义，才真正成为神的话语。换句话说，圣经的真正价值不在于其表面的历史记载，而在于这些记载所隐含的深层属灵含义。
经 文
概 览
　　3230、在这一章的内在意义中，首先论及主的属灵王国，及其衍生（1-4节）；属灵王国与主的属天王国分离（5-6节）；通过亚伯拉罕来代表主的阶段已经结束（7-8节）；通过以撒和以实玛利来代表主的阶段已经开始（9-11节）。
　　3231、第二部分讨论了以实玛利所象征的属灵教会，以及由此衍生的内容，这些内容包含在第12至18节中。
　　3232、第三部分讨论了神性之自然的孕育和产生，关于良善的方面由以扫代表，真理的方面由雅各代表，这些内容包含在第19至25节中。
　　3233、第四部分讨论了在教会中良善与真理的优先次序，这些内容包含在第26至34节中。
内 义
　　3234、第一节 亚伯拉罕又娶了一妻，她的名字叫基土拉。
　　"亚伯拉罕又娶了一妻"象征着亚伯拉罕所代表的主进入了另一种状态。亚伯拉罕和撒拉在神性之属天方面代表主；亚伯拉罕和基土拉在神性之属灵方面代表主。因此这里的亚伯拉罕代表主的神性之属灵方面的良善，而他的妻子代表与该良善相连的神性真理。"她的名字叫基土拉"象征神性真理的本质。
　　3235、"亚伯拉罕又娶了一妻"象征着亚伯拉罕所代表的主进入了另一种状态。在此之前，亚伯拉罕和撒拉代表主的神性之属天方面，而现在亚伯拉罕和基土拉则代表主的神性之属灵方面。这一点可以从之前关于亚伯拉罕和撒拉的描述，以及这里提到的亚伯拉罕和基土拉的内容中得到证实。
　　这里提到亚伯拉罕代表主的另一种状态，我们需要理解什么是神性之属天和神性之属灵。这两方面是相对于接受主的神性之人而言的，因为主对每个人显现的方式取决于接受者的本质（参1836，1861节），这可以从主对属天之人和属灵之人显现方式的不同中清楚看出。
　　对属天之人，主显现如太阳；对属灵之人，主则显现如月亮（参1529-1531，1838节）。之所以有这种区别，是因为属天之人处于对主的仁爱中，而属灵之人则处于对邻舍的仁义中。这种差异就像白天太阳的光和夜晚月亮的光之间的差异，以及由此产生的温暖对植物生长的影响。这正是创世记1章16节所说的"神造了两个大的发光体，较大的发光体管昼，较小的发光体管夜"的深层含义。
　　【2】概括而言，主的王国包含属天和属灵两个方面，即由属天和属灵的元素构成。这是因为主的神性在属天之人眼中呈现出属天的特质，而在属灵之人眼中则呈现出属灵的特质。因此，我们说亚伯拉罕和撒拉代表主的神性之属天方面，而亚伯拉罕和基土拉代表主的神性之属灵方面。
　　然而，很少有人真正理解什么是属天的和属灵的，以及谁属于这两类。为此，我们可以参考之前的解释：关于属天和属灵的定义（参1155，1577，1824，2048，2184，2227，2507节）；关于属天之人和属灵之人的特征（参2088，2669，2708，2715节）；属天之人是主的样式，出于爱行良善；属灵之人是主的形象，出于信仰行良善（参50-52，1013节）；属天之人能从良善中直接领受真理，不需推理，而属灵之人则需要推理（参202，337，607，895，1121，2715节）；在属天之人中，良善被植入意志部分；在属灵之人中，良善被植入理智部分，并在此创造新的意志（参863，875，895，897，927，1023，1043，1044，2256节）；属天之人能从良善本身洞察无限事物，而属灵之人因需要推理，无法达到属天之人光明的起点（参2718节）；相比之下，属灵之人处于较为模糊的状态（参1043，2708，2715节）；主降世的目的是为了拯救属灵之人（参2661，2716，2833，2834节）。
　　3236、亚伯拉罕在这里代表主的神性之属灵方面的良善，而他的妻子代表与该良善相连的神性真理。这一点可以从先前关于丈夫和妻子的论述中得到证实。正如之前所说，"丈夫"象征良善，"妻子"象征真理，这在亚伯拉罕和撒拉的例子中已有体现（参1468，1901，2063，2065，2172，2173，2198，2904节），在前一章讲述以撒和利百加时也是如此（参3077节）。
　　之所以"丈夫"象征良善，"妻子"象征真理，是因为教会常被比作婚姻，而且教会本身就是良善与真理的结合。良善由丈夫代表，因为它处于首要地位；真理由妻子代表，因为它处于次要地位。这也是为什么在圣经中，主常被称为“新郎、男人、丈夫"，而教会则被称为"新娘、女人、妻子"。
　　【2】属灵的良善和与之相连的属灵真理的含义，可以从前面3235节引用的段落中得知。对人而言，属灵的良善通常指的是信仰的良善，这实质上就是对邻舍的仁义。但要成为真正的仁义，它必须源自主赐予属灵之人的新意志。
　　与这良善相连的属灵真理，即所谓的信仰之真理，其本质是将仁义视为首要目标，继而将其视为行动的原则。但要成为属灵之人的信仰之真理，或简称信仰，它必须来自主赐予的新理智。这新理智则从新意志中获得其光明。
　　3237、"她的名字叫基土拉"象征神性真理的本质。这一点可以从"名字"的含义得知，它通常象征性质，而"以名字相称"则意味着了解某物的性质（参144，145，1754，1896，2009节）。然而，当谈到神性时，我们不能用性质来描述，只能谈论其本质。因此，在这里，"名字"是本质，特指神性真理的本质。这里的“她的"指的是妻子，而妻子在此代表神性真理（叁3236节）。由此我们可以理解"基土拉"这个名字在广义上包含的意义。
　　3238、第二节至第四节 她给他生了心兰、约珊、米但、米甸、伊施巴和书亚。约珊生了示巴和底但；底但的儿子们是亚书利人、利都是人和利乌米人。米甸的儿子们是以法、以弗、哈诺、亚比大和以勒大。这些都是基土拉的儿子们。
　　“她给他生了心兰、约珊、米但、米甸、伊施巴和书亚"象征主的属灵王国在天上和地上的总体分类；"约珊生了示巴和底但"象征从第一类衍生出来的；“底但的儿子们是亚书利人、利都是人和利乌米人"象征从第二类衍生出来的；"米甸的儿子们是以法、以弗、哈诺、亚比大和以勒大"象征从第三类衍生出来的；“这些都是基土拉的儿子们"象征由此产生的教义和崇拜。
　　3239、“她给他生了心兰、约珊、米但、米甸、伊施巴和书亚"象征主的属灵王国在天上和地上的总体分类。虽然这一点在圣经中并不十分明确，因为除了"米甸”（稍后会讨论）之外，其他人并未在别处被提及。然而，我们可以确定，圣经中每一个被提名的人都代表着某些特定含义，就像创世记第1章以来所提到的所有人物一样。
　　关于人名、国名、地名和城名在圣经的内在意义中所代表的事物，可参见第768，1224，1264，1876，1888节，以及其它多处章节，这些地方都通过圣经具体证实了这一点。
　　除米甸外，其他人在圣经中没有再被提及的原因是因为他们属于"东方人"。圣经中多次提到这些"东方人"，他们通常代表那些属于主的属灵王国的人。这一点将在本章第6节中进一步阐述。
　　【2】亚伯拉罕与基土拉所生的这些儿子具有特定的象征意义。这一点是显而易见的，因为"亚伯拉罕和基土拉"象征主的神性之属灵方面；其中"亚伯拉罕"象征主的神性之属灵的良善，而"基土拉"则象征与这良善相结合的神性之属灵的真理（参3235-3236节）。
　　由此可知，"他们的儿子们"象征着源自主的神性之属灵的王国的总体分类。之所以称为总体分类，是因为主的王国常用"土地"来比喻。这土地通过抽签的方式分配给那些将其作为遗产继承的人，就像迦南地分给以色列人一样。
　　总体上的分类通常有十二，因为"十二"这个数字象征着主王国中所有的仁义和由此而来的信仰（这一点将在本章第16节中详细讨论）。但在这里只提到了"六个"，是完整数目的一半。不过，半数与整数所包含的意义实际上是相同的，因为无论是乘法还是除法，只要核心内容相同，就不会改变事物的本质。
　　3240、"约珊生了示巴和底但"象征从第一类衍生出来的。这一点可以从"约珊"及其儿子"示巴和底但"所代表的含义中看出，我们将在后面详细讨论。这里虽然都是名字，但这些名字象征着主的属灵教会的状态及其衍生内容。为了更好地理解，我们需要解释相关概念的一些情况。属天的教会与属灵的教会有所不同。属天教会中的人，我们称之为属天的人，他们生活在仁爱中，即仁爱的良善和真理中。而属灵教会中的人，我们称之为属灵的人，他们生活在信仰中，即信仰的良善和真理中。对于属天的人来说，他们的良善体现为对主的仁爱，他们的真理体现为对邻舍的仁义。而对于属灵的人来说，他们的良善体现为对邻舍的仁义，他们的真理体现为信仰，特别是关于仁义的教义。由此可见，主的属灵王国和属天王国都包含良善和真理，但两者之间存在很大的差异。
　　【2】我们需要进一步了解，在主的王国中的人是如何通过良善和真理来区分的。有些人更倾向于良善，有些人更倾向于真理，因此产生了不同的衍生状态，即良善的衍生和真理的衍生。在主的属灵王国中，良善的衍生由"约珊的儿子们"代表，这在本节中提到。而真理的衍生由"米甸的儿子们"代表，这将在下一节中讨论。
　　属灵的人可以分为两类：更多在良善中的和更多在真理中的。相应地，他们有两种教义：仁义的教义适用于那些在信仰的良善中的人，由约珊的儿子们代表；信仰的教义适用于那些在信仰的真理中的人，由米甸的儿子们代表。
　　示巴和底但属于第一类，他们在主的属灵王国中处于信仰的良善中，并拥有仁义的教义。因此，"示巴和底但"象征着属天事物的知识，或者说，象征那些拥有属天事物知识的人，即那些掌握仁义之教义的人。这是因为教义就是知识，而对属灵的人来说，仁义就是属天的事物。
　　在第一卷（参117，1168，1171，1172节）中已经解释过"示巴和底但"的含义。但需要注意的是，那里的示巴和底但被描述为含的曾孙，是拉玛的儿子。实际上，含、雅弗和闪并不是真实存在的人物，而是代表了大洪水后被称为挪亚教会的人们，他们根据良善和真理的不同被分为三类。这种分类在736，1062，1065，1140，1141，1162节有详细说明。
　　虽然确实有一些民族被命名为示巴和底但，但他们的来源各不相同。这里提到的示巴和底但显然是亚伯拉罕与基土拉所生之子约珊的后代。
　　【3】"示巴"象征那些拥有属天事物知识的人，也就是那些在信仰之良善中的人，这一点可以从第117和1171节的引文中得到证实。同样，"底但"也具有类似的含义，这在第1172节的引文中有所说明。此外，以赛亚书中关于阿拉伯的预言也提供了进一步的证据：
　　底但结伴的客旅啊，你们必在阿拉伯的树林中住宿。提玛地的居民拿水来，送给口渴的，拿饼来迎接逃避的。因为他们要躲避刀剑和出了鞘的刀，并上了弦的弓与刀兵的重灾。（以赛亚书21:13-14）
　　在这段经文中，"在阿拉伯的树林中住宿"象征着在良善方面的荒废。"阿拉伯"在这里指的是那些处于属天事物中的人，即那些在信仰之良善中的人。"在树林中住宿"象征不再处于良善之中，因此意味着荒废。这种荒废状态也被描述为"躲避刀剑和出了鞘的刀"。
　　属天的事物，即信仰的良善，或者说仁义的行为，在这段经文中由"拿水来给口渴的，拿饼来迎接逃避的"这样的行为来象征。这些行为体现了对他人的关怀和帮助，正是仁义的具体表现。
　　【4】经上还说：
　　我从耶和华的手中接过杯来，给耶和华所差遣我去的各国的民喝，就是耶路撒冷和犹大的城邑，并耶和华的君王与首领，使这地荒凉……埃及王法老和他的臣仆、首领，以及他的众民……推罗的诸王和西顿的诸王……底但、提玛、布斯，和一切剃周围头发的……心利的诸王、以拦的诸王、玛代的诸王……北方远近的诸王。（耶利米书25:17-19，22，23，25，26）
　　这段经文描述了属灵教会的荒凉状态。教会的各个方面按顺序被提及，并通过不同的地名和民族来象征：耶路撒冷、犹大的城邑、埃及、推罗、西顿、底但、提玛、布斯、心利、以拦和玛代。每一个名字都代表了属灵教会的某个特定方面或状态，共同构成了对教会整体荒凉状况的全面描述。
　　【5】示巴人，底但人、他施的客商，和其间的少壮狮子都必问你说：“你来要抢财为掳物吗？你聚集军队要夺货为掠物吗？要夺取金银，掳去牲畜、财物吗？要抢夺许多财宝为掳物吗？（以西结书38:13）
　　这段经文提到的"歌革"象征着脱离内在的外在崇拜，也就是偶像崇拜（参1151节）。在这里，"示巴和底但"象征内在崇拜，即信仰的良善；"他施"则象征与之相对应的外在崇拜。歌革，或者说与内在分离的外在崇拜，想要夺取的“金银、牲畜、财物、掠物"，实际上象征着良善和真理的知识。示巴和底但的人为保护这些知识而战斗，因此他们被比喻为"少壮狮子"。在更具体的意义上，"示巴"指的是那些拥有良善知识的人，而"底但"则指那些拥有源自良善的真理知识的人。
　　3241、“底但的儿子们是亚书利人、利都是人和利乌米人"象征从第二类衍生出来的。这一点可以从"底但"的象征意义得到证实，即他们代表那些拥有信仰之良善的人，尤其是那些拥有源于良善的信仰真理的人（参3240节）。这些确实是另一类别的衍生，这一点是明显的。这三个名字主要象征着源于良善的信仰真理。然而，虽然我们可以推测每个名字的具体含义，但由于它们在圣经的其它地方不再被提及，我们无法通过圣经来确认这些推测。
　　【2】在主的王国里，良善与真理呈现出无数种变化，但这些无数的变化仍然构成了一个统一的天堂。这些变化如此之多，以至于没有任何两个群体是完全相同的，即它们不会处于完全相同的良善与真理之中（参684，685，690节）。天堂的统一是由许多不同的部分组成的，这些部分被主安排得和谐一致。这种多样性的协调或和谐是由主赋予的，主使所有的部分都指向他自己（参551节）。
　　这种情况类似于人体的器官、肢体和内脏。它们中没有任何两个是完全相同的，但它们之间都有所不同，然而却构成了一个整体。这是因为它们都指向同一个灵魂，通过灵魂指向天堂，最终指向主。任何与主无关的东西都是虚无的。
　　由此可见，真理和良善在种类上是无数的。但它们的类别，尤其是最普遍的类别，即那些属于属灵教会的，是由亚伯拉罕的这些子孙所象征的。
　　【3】属灵教会的成员，由于缺乏属天教会成员那样的直接领受能力，对于什么是良善和真理，只能承认他们所学到的为真理。因此，他们不断地争论这些问题，推理其是否如此，每个人都坚持自己的教义，并称自己教会的教导为真理，这就导致了如此多的差异。此外，大多数人从表象和谬误推断良善和真理，每个人的看法都不尽相同，但没有人拥有真正的直接领受，甚至不知道什么是直接领受。
　　由于他们在信仰的良善和真理方面理解力如此模糊，难怪在最本质的问题上会产生分歧，即关于主的神性、人性和所发出的圣灵。属天的人能直接领受到这不是“三”而是“一”，但属灵的人仍然停留在“三”的概念中，尽管他们希望将它们视为“一”。
　　既然在最本质的问题上存在分歧，可以看出教义的变化和差异是无数的。这就解释了这里提到的人所代表的各种衍生物的来源。然而，尽管存在如此多的教义变化和差异，或者说有如此多的衍生物，如果所有人都承认仁义为教会的本质，或者说，如果他们把生活视为教义的目的，即关注教会成员如何生活，而不是他们如何感觉，那么这些差异仍然能形成一个统一的教会。因为在来生，每个人都是根据其生活的良善，而不是与生活良善分离的教义真理，被主赐予命运的。
　　3242、"米甸的儿子们是以法、以弗、哈诺、亚比大和以勒大"象征从第三类衍生出来的。这可以从"米甸"的象征意义看出，"米甸"象征那些持有信仰真理的人，这一点将在后面详细讨论。既然那些持有信仰真理的人被称为"米甸"，那么"儿子们"就自然代表从这种信仰衍生出来的各种形式。
　　对于那些持有信仰真理的人，情况是这样的：没有人能进入主的王国，除非他拥有信仰的良善，因为信仰的良善就是生命，信仰的生命是持久的，而不是信仰的教义，除非教义与生命融为一体。然而，那些持有信仰真理的人，也就是那些宣称信仰并认为它是本质的人（因为他们是这样被教导的），如果他们仍然过着良善的生活，即那些内心是基督徒而不仅仅是口头上的人，他们也在主的属灵王国中。
　　一个人很容易被说服信仰是本质的，这是因为老师们这样教导，人们从幼年时期就被灌输了这种观念，而且那些被认为最有学问的人和教会领袖也都这么说。其中一些人害怕谈论生活的良善，因为他们自己的生活可能经不起检验。此外，那些属于信仰的东西似乎更容易被理解，而那些属于仁义的东西则不那么明显。
　　因此，那些持有信仰真理，但仍然过着良善生活的人，就是被称为"米甸"的；而他们所实践的真理，就是"米甸的儿子们"所代表的。
　　【2】正如那些在信仰真理中与其良善相结合的人被称为"米甸"一样，在相反的意义上，那些因缺乏生活的良善而陷入伪谬中的人也可以用这个词来描述。这一点可以从以下内容中得到证实：
　　成群的骆驼，米甸和以法的独峰驼必遮盖你；示巴的众人都必来到；要奉上黄金乳香，又要传扬耶和华的赞美。（以赛亚书60:6）
　　这段经文描述的是主的属灵王国。"米甸和以法的独峰驼"象征着教义；"黄金"象征良善的教义，"乳香"象征真理的教义，这两者共同构成"耶和华的赞美"。从这里我们也可以理解"以法"的含义。
　　至于创世记37章28和36节中提到的"米甸人"，他们把约瑟从坑里拉出来，卖给以实玛利人，又在埃及卖给波提乏，他们代表那些持有简单良善真理的人。这一点将在主的神圣怜悯下，在后面讨论这些经文时详细解释。
　　【3】"米甸"这个词也可以用来指那些陷入伪谬中的人，这是因为他们缺乏生活的良善。这一点可以从摩西五经中关于米甸的记载中得到证实：
　　摩押的长老和米甸的长老手里拿着卦金，到了巴兰那里，将巴勒的话都告诉了他。（民数记22:4，7及以下）
　　"摩押"这个词在积极的意义上象征那些具有自然良善但容易被误导的人，而在消极的意义上则代表那些玷污良善的人（参2468节）。同样，"米甸"在积极的意义上代表那些持有简单良善真理的人，如前所述，因此他们容易被说服；而在消极的意义上，就像这里的例子，则代表那些歪曲真理的人。这里的"手中的卦金"象征着对真理的歪曲，而他们派人去见巴兰以对抗以色列人这一行为，则代表基于伪谬所采取的行动。需要注意的是，在这个上下文中，以色列人代表信仰的良善以及由此衍生的真理。
　　【4】以色列人与米甸女子行淫，导致灾祸降临。这场灾祸因非尼哈在妓院中刺穿一对米甸女子和以色列男子而平息（民数记25:6-8及后续经文）。这一事件具有深层含义，因为"淫行"在此象征着对真理的歪曲（参2466，2729节）。由于在内在意义上，淫行代表真理的歪曲，所以按照神的命令，以色列人派出一万二千人去攻击米甸人。他们杀了米甸的王和所有男子，以及那些曾与男人同寝的女子，并将掠物分给自己（民数记25:16-17及后续经文）。选择"一万二千人"这个数字是有特殊意义的，因为十二代表信仰的所有方面（参577，2089，2129，2130节），通过这些来摧毁伪谬。在这个象征体系中：被杀的“王”和"男子"象征伪谬；"曾与男人同寝的女子"象征对伪谬的情感；"掠物，即金银牲畜"象征被歪曲的真理。由此可见，这段经文中的每一个细节都象征着对伪谬的惩罚，以及通过真理来摧毁伪谬的过程。
　　【5】在士师记中，我们也能找到类似的关于米甸人的记载。这些记载包括：以色列人因为行耶和华眼中看为恶的事，被交在米甸人手中七年；以色列人因米甸人的缘故，在山中为自己挖洞穴、地窖和营寨；当以色列人撒种时，米甸人、亚玛力人和东方人都上来毁坏他们土地的出产；后来他们被基甸通过三百个用舌头舔水如狗一样的人解救，而那些跪下喝水的人被送回家。这些记载见于士师记第6-8章。值得注意的是，这里的每一个细节都代表着对真理的歪曲及其相应的惩罚。甚至连"用舌头舔水如狗"这样的细节也具有深层的象征意义，代表着摧毁伪谬的方式。由于篇幅限制，我们无法在此详细解释每个细节在内在意义上的含义。这些解释将在适当的时候，依靠主的神圣怜悯来阐述。
　　引外，经上还有相关的描述：
　　他观看，赶散万民；永久的山崩裂，长存的岭塌陷；我见古珊的帐棚遭难，米甸的幔子战兢。（哈巴谷书3:6，7）
　　这里说的是主的降临。"古珊的帐棚"象征源于邪恶的宗教；"米甸的幔子”象征源于伪谬的宗教。
　　3243、“这些都是基土拉的儿子们"象征由此产生的教义和崇拜。这种解读基于以下几点：
　　"儿子们"在圣经中常常象征真理和教义（参489，491，533，1147，2623节）。"基土拉"本身代表了一种特殊的属灵概念——与神性之属灵的良善结合的神性之属灵的真理（参3236，3237节）。这些概念属于主的属灵王国的范畴。在这个国度中，崇拜的方式是按照特定的教义来进行的。
　　因此，"基土拉的儿子们"不仅代表了教义本身，还包括了由这些教义衍生出的崇拜方式。
　　3244、第五节至第六节 亚伯拉罕将一切所有的都给了以撒。至于亚伯拉罕的妾的儿子们，亚伯拉罕把礼物给他们；趁他还活着的时候打发他们离开他的儿子以撒，向东往东方之地去。
　　"亚伯拉罕将一切所有的都给了以撒"在最高意义上象征神性之理性中的一切神性；在相对意义上，象征属天的爱被赋予主的属天王国。"至于亚伯拉罕的妾的儿子们，亚伯拉罕把礼物给他们"象征主的神性之人所收养的属灵之人，他们在主的属灵王国中有份。"打发他们离开他的儿子以撒"象征属灵的人与属天的人的区分和分离；"趁他还活着的时候"象征他能赋予生命的那些人。"向东往东方之地去"象征朝向信仰的良善。
　　3245、"亚伯拉罕将一切所有的都给了以撒"在最高意义上象征神性之理性中的一切神性；在相对意义上，象征属天的爱被赋予主的属天王国。这种解释基于以下理解：亚伯拉罕，在神性自身方面代表主；以撒，在神性之理性方面代表主。在圣经的内在意义中，主同时体现为亚伯拉罕和以撒。主凭着他自己的神性，将他的理性提升为神性，因此"亚伯拉罕将一切所有的都给了以撒"象征所有神性元素都融入了神性之理性中。
　　这一解释与前后文相呼应，强调了在主的理性中，一切都成为神性。实际上，在讨论亚伯拉罕、以撒和雅各时，圣经的内在意义是在阐述主的人性如何成为神性的过程。
　　【2】有两个方面构成了人的本质，即理性和自然。以撒代表主的理性，雅各代表主的自然；主使他的理性成为神性的理性，使他的自然成为神性的自然。理性如何成为神性的理性，在关于以撒的记载中有所阐述；而自然如何成为神性的，则在后续关于雅各的记载中有所说明。但是，这个自然的部分在理性成为神性之前是不能成为神性的，因为是通过理性，自然才能成为神性。
　　因此，"亚伯拉罕将一切所有的都给了以撒"这句话象征神性之理性中的一切神性。
　　【3】在圣经的内在意义中，所有关于主的描述同时也涉及到他的王国和教会。这是因为主的神性造就了他的王国。因此，当我们谈论主时，实际上也在讨论他的王国（参1965节）。这句经文的内在意义在论及主时，就是最高意义；论到主的王国时，就是相对意义。"亚伯拉罕将一切所有的都给了以撒"在相对意义上象征属天的爱被赋予主的属天王国。这里，"以撒"在相对意义上象征着属天的王国。而亚伯拉罕的其他儿子，即基土拉所生的，则代表属灵的王国；以实玛利也有类似的象征意义（这将在后文详细讨论）。
　　3246、"至于亚伯拉罕的妾的儿子们，亚伯拉罕把礼物给他们"象征主的神性之人所收养的属灵之人，他们在主的属灵王国中有份。这一含义可从以下几点得知：
　　"妾的儿子们"象征属灵之人，关于这点将在后面详细讨论。"亚伯拉罕"在此代表主的神性之人，因此"亚伯拉罕的"这个表述意味着那些属灵之人被主的神性之人所收养。亚伯拉罕给他们的"礼物"象征着他们在主的属灵王国中有份。
　　【2】从先前多次讨论中，特别是在第3235节和其它章节中，我们了解到那些构成主的属灵王国并被称为属灵之人的特点。这些人并非直接源于良善与真理的完美结合，而是来自一种不太完美的盟约。他们虽然有共同的父亲（同一个神性良善），但母亲（神性真理）却不同。
　　属天的人直接来自良善与真理的完美结合，因此他们天生就拥有良善和由此而来的真理。他们不需要询问什么是真理，因为他们能从良善中直接领受真理。他们谈论真理时，只会简单地说"是这样的"，正如主教导的：
　　你们的话，是就说是，不是就说不是；若再多说，就是出于那恶者。（马太福音5:37）
　　相比之下，属灵的人因来自不那么完美的盟约，无法直接领受什么是真。他们认为真的，是父母和老师告诉他们的。因此，在他们那里，良善和真理并不完全结合。然而，当他们生活在良善中时，他们所相信的真理会被主接纳为真理（参1832节）。
　　基于这些原因，属灵的人在这里被称为"妾的儿子们"。这个称呼包括了前面提到的所有基土拉的儿子，以及夏甲的儿子，关于这些将在第12节中进一步讨论。
　　【3】在古代，为了象征性地表现属天的和属灵的人在婚姻中的关系，允许男子除了妻子之外还可以有一个妾。这个妾通常是由妻子亲自给丈夫的，之后她就被称为丈夫的"女人"，或说是被给予丈夫作为"女人"。我们可以在圣经中看到几个例子：撒拉把埃及婢女夏甲给了亚伯拉罕（创世记16:3）；拉结把使女辟拉给了雅各（创世记30:4）；利亚把使女悉帕给了雅各（创世记30:9）。在这些记载中，这些女子被称为"女人"。但在其它地方，她们又被称为"妾"。例如：本章中提到的埃及人夏甲；创世记35章22节中的辟拉；甚至在历代志上1章32节中，基土拉也被称为妾。
　　【4】在古代，一些人除了妻子还有妾，这种做法不仅存在于亚伯拉罕和雅各身上，也延续到他们的后代，如基甸（士师记8:31）、扫罗（撒母耳记下3:7）、大卫（撒母耳记下5:13; 15:16）和所罗门（列王纪上11:3）。这种做法是被允许的，主要是出于象征的目的：妻子代表属天的教会，而妾则代表属灵的教会。之所以允许这种做法，是因为这些人缺乏真正的契合之爱，他们的婚姻实际上并非真正的婚姻，而只是为了生育后代的肉体结合。对于这样的人来说，拥有妾侍并不会损害契合之爱或婚姻盟约，因此可以被允许。
　　然而，对于那些在良善和真理中的人，或那些已经是或有潜力成为内在人的人来说，这种做法是绝对不允许的。因为一旦一个人在良善和真理中，并开始关注内在事物，这种多重关系的做法就应该停止。这就是为什么基督徒不被允许像古代犹太人那样在妻子之外再添一个妾，这种行为在基督教中被视为通奸。
　　关于属灵的人如何被主的神性之人所收养的详细讨论，可以参考先前在2661， 2716，2833，2834节中所阐述和展示的内容。
　　3247、"打发他们离开他的儿子以撒"象征属灵的人与属天的人的区分和分离。这一点可以从我们刚才讨论的内容中得到印证：亚伯拉罕与基土拉和埃及人夏甲所生的儿子们，也就是那些被称为妾的儿子们，代表属灵的人；而以撒在相对意义上代表属天的人（参见3245节）。这句话描述的正是这两类人被分开的过程。
　　3248、“趁他还活着的时候"象征他能赋予生命的那些人。他还活着的时候，或者说，当他还在世的时候，意味着赐予生命。在这里，亚伯拉罕代表主的神性之人。主的神性之人赐予属灵层面的人生命，这一点在2661，2716，2833，2834节中有所阐述。当这些人从主那里获得生命时，我们就说主活在他们中间，这也是我们日常用语中的表达方式。因此，"亚伯拉罕还活着"在其内在含义上象征赐予生命。这种生命是通过信仰的良善赐予属灵层面的人的，这正是接下来要讨论的内容。
　　3249、"向东往东方之地去"象征朝向信仰的良善。这个含义可以从"东和东方之地"的象征意义中得出，我们接下来会详细讨论。"东方之地"所象征的信仰之善，实际上就是圣经中所说的对邻舍的仁义。而这种对邻人的仁义，本质上就是按照主的诫命生活。"东方之地"具有这层含义，可参见1250节。
　　因此，那些拥有信仰之善知识的人被称为"东方之子"。东方之子的地域指的是亚兰或叙利亚。"亚兰或叙利亚"象征良善的知识（参1232，1234节）。而“亚兰·拿哈拉音”或“河流的叙利亚"则象征真理的知识（参3051节）。
　　由于"叙利亚人或东方之子"象征那些拥有良善和真理知识的人，他们比其他人更被视为智者。这一点在列王纪上关于所罗门的记载中得到了体现：
　　所罗门的智慧超过一切东方之子的智慧。（列王纪上4:30）
　　同样，在马太福音中，关于耶稣诞生时前来朝拜的人，也有这样的记载：
　　有几个博士从东方来到耶路撒冷，说：”那生下来作犹太人之王的在哪里？我们在东方看见他的星，特来拜他。"（马太福音2:1-2）
　　【2】在叙利亚，我们可以找到古教会的遗风，因此那里保存了关于良善和真理的知识。这一点从巴兰的事例中可以得到印证。巴兰不仅崇拜耶和华，还预言了主的到来，称他为"从雅各出来的星"和"从以色列兴起的杖"（民数记24:17）。巴兰显然是叙利亚的东方之子，这从他自己的话中可以看出。在发表预言时，他说：
　　巴勒领我出亚兰，摩押王（引我）出东边的山。（民数记23:7）
　　亚兰（即叙利亚）确实是东方之子居住的地方，这一点在雅各的故事中也得到了证实。当雅各前往叙利亚时，经文描述说他"到了东方之子的地"（创世记29:1）。
　　3250、第七节至第十节 这些是亚伯拉罕活的生命年日，一百七十五岁。亚伯拉罕气绝而死，寿高年迈，日子满足；归到他的人民那里。他的儿子以撒和以实玛利把他埋葬在麦比拉洞里，就是在幔利前面、赫人琐辖的儿子以弗仑的田地。这是亚伯拉罕向赫的儿子们买的那块田；亚伯拉罕和他的妻子撒拉都葬在那里。
　　"这些是亚伯拉罕活的生命年日"象征主通过亚伯拉罕所代表的神性本身的状态；“一百七十五岁"象征属于这状态的各方面事物；"亚伯拉罕气绝而死"象征亚伯拉罕作为代表的角色终结；"寿高年迈，日子满足"象征新的代表开始；"归到他本民那里"象征这些是关于亚伯拉罕的；"他的儿子以撒和以实玛利把他埋葬"象征现在由以撒和以实玛利接替代表主；"在麦比拉洞里"象征关于真理的复活；"在幔利前面、赫人琐辖的儿子以弗仑的田地"象征关于良善的复活，也象征如前所述那些从主的神性之人接受真理和良善并得救的属灵之人；"亚伯拉罕向赫的儿子们买的那块田"象征由此而来的主的属灵王国；"亚伯拉罕和他的妻子撒拉都葬在那里"象征复活。
　　3251、"这些是亚伯拉罕活的生命年日"象征主通过亚伯拉罕所代表的神性本身的状态。这一点可以从以下几个方面得到证实：首先，"日子和年岁"象征状态（参23，487，488，493，893，2788节）；其次，这里的"生命"也象征状态（参2904节），这里特指亚伯拉罕所代表的状态，因为圣经中描述的他的整个生平都具有代表性，而现在我们讨论的是这种代表性的终结。
　　亚伯拉罕代表主的神性本身，这一点在之前的解释中已经阐明。为了实现这种代表，他被赐予"亚伯拉罕"这个名字，其中插入了源自耶和华名字的字母H（参2010节）。亚伯拉罕不仅代表被称为父的神性本身，也代表被称为子的神性之人，因此他代表了主的这两个方面。但更具体地说，他代表的是那个从永恒就存在的神性之人，在时间中诞生，当他得荣耀时，最终回归于神性。这就是亚伯拉罕对主的完整代表。
　　3252、“一百七十五岁"象征属于这状态的各方面事物。我们可以理解这一点，因为圣经中的所有数字都代表着特定的事物（参482，487，575，647，648，1963，1988，2075，2252节中有详细说明。因此，这个数字也代表了我们正在讨论的状态的各个方面。
　　当我们仅仅从历史的角度来看时，可能会觉得像亚伯拉罕年龄这样的数字并不包含任何深层含义。然而，它们确实蕴含着内在的意义。这一点不仅可以从我们之前对数字的所有解释中看出，还可以从以下事实得到证实：数字本身，仅作为数字，并不具有任何神圣性。但是，我们知道圣经中即使最微小的部分也是神圣的。
　　3253、"亚伯拉罕气绝而死"象征亚伯拉罕作为代表的角色终结。我们可以从"气绝而死"这个词组的含义中理解这一点，它意味着停止或结束（参494节）。在这里，它特指代表性角色的结束。
　　值得注意的是，圣经中描述的亚伯拉罕的整个生平，除了在表面的历史意义上外，并不是真正关于亚伯拉罕本人的。相反，它是关于主和他的王国的。因此，当经文说亚伯拉罕"气绝而死"时，在圣经的真正含义中，这只能表示一件事：主通过亚伯拉罕所展现的代表性状态已经结束。
　　3254、"寿高年迈，日子满足"象征新的代表开始。我们可以从"老年"或”年迈“在内在意义上的含义来理解这一点，"老年"意味着脱去旧的，穿上新的（参1854，2198，3016节）。在圣经的内在意义中，"老年"代表一种新的状态。这是因为对于天使们来说，他们理解圣经的内在意义时，并不存在时间的概念。因此，他们不会像我们一样理解人生的各个阶段（如婴儿期、儿童期、青年期、成年期和老年期）。相反，他们用不同的状态来理解这些阶段：婴儿期代表纯真的状态；儿童期和青年期代表对良善与真理的情感状态；成年期代表理性的状态；
　　老年期代表智慧的状态（参3183节）。
　　当一个人从受时间限制的生活过渡到超越时间的生命状态时，他就进入了一个新的状态。这就是为什么"老年"在这里象征着新的状态，特别是新的代表性状态。在描述亚伯拉罕时，经文使用了"日子满足"这样的表述，这进一步强调了这种新的代表性状态。这种理解与我们之前讨论的内容是一致的。
　　3255、"归到他本民那里"象征这些是关于亚伯拉罕的，从"归到他本民那里"的含义中可以清楚地看出。这个表达意味着不再是关于他自己，因为被收归到他本民那里，就是离开那些他之前所在的人，并转到属于他的人那里，因此这里意味着不再代表。
　　在古代，人们习惯在某人去世时说，他"归到他父那里"或"归到他本民那里”。他们理解这种说法意味着死者实际上在来生与他的亲人团聚。这种表达方式源自上古时期的人，他们是属天的人。这些人在世时就已经与天使同在天堂，因此他们知道事情的真相：所有在同一良善中的人在来生会相聚并在一起，同样，所有持有相同真理的人也会如此。对于前者，他们说"归到他父那里"；对于后者，则说"归到他本民那里"。在他们的理解中，"父"象征良善（参2803节），而"人民"象征真理（参1259-1260节）。上古教会的成员因为都在相似的良善中，所以他们在天堂中一同居住（参1115节）。古教会的许多成员也是如此，他们因持有相似的真理而在一起（参1125，1127节）。
　　【2】人在世时，就其灵魂而言，总是存在于来生的某个灵性的群体中中（参1277，2379节）。邪恶之人属于地狱灵的群体，善良之人则属于天使的群体。因此，每个人都会归属于与自己在真与善，或在恶与伪方面相符的群体。人死后就会进入这个与之相应的社会（参687节）。
　　这就是古人所说的"归到他父那里"或"归到他本民那里"的含义。这种表述在圣经中多次出现，例如：本章中描述亚伯拉罕和以实玛利的死亡（创世记25:17）；以撒的死亡（创世记35:29）；雅各的死亡（创世记49:29，33）；亚伦的死亡（民数记20:24，26）；摩西的死亡（民数记27:13；31:2；申命记32:50）；进入迦南地的第一代人的死亡（士师记2:10）。
　　然而，在圣经的内在意义中，当讨论某人的生平所代表的内容时，"归到本民那里"则意味着不再讨论那个人，如前所述。
　　3256、"他的儿子以撒和以实玛利把他埋葬"象征现在由以撒和以实玛利接替代表主。这一含义可以从"埋葬"一词的深层意义中理解。在圣经中，"被埋葬"并不仅仅指身体的下葬，更象征着复活和重生（参2916，2917节）。在这个特定的上下文中，由于亚伯拉罕作为主的代表的阶段已经结束，现在这一角色将由以撒和以实玛利继承，因此"埋葬"在此意味着这一代表性状态的复兴。
　　需要注意的是，词语的含义总是与其所指的具体事物相关联。在圣经中，代表性是连续的，尽管表面上看似因代表者的死亡而中断。然而，这些死亡并不真正意味着中断，而是一种延续。因此，他们的埋葬象征着代表性在另一个人身上得到复兴和延续。
　　3257、"在麦比拉洞里"象征关于真理的复活；"在幔利前面、赫人琐辖的儿子以弗仑的田地"象征关于良善的复活，也象征如前所述那些从主的神性之人接受真理和良善并得救的属灵之人；"亚伯拉罕向赫的儿子们买的那块田"象征由此而来的主的属灵王国；"亚伯拉罕和他的妻子撒拉都葬在那里"象征复活。这些解释的依据可以在前面的第二十三章中找到，具体参见2913，2928，2968-2971，2975，2980节。关于"埋葬"一词的意义，可参考2916和2917节。
　　3258、第十一节 亚伯拉罕死后，神赐福给他的儿子以撒。以撒与庇耳拉海莱同住。
　　"亚伯拉罕死后"象征亚伯拉罕代表主的状态和时期之后；"神赐福给他的儿子以撒"象征着通过以撒开始了新的代表性阶段；"以撒与庇耳拉海莱同住"这句话象征着主的神性之理性存在于神性之光中
　　3259、"亚伯拉罕死后"象征亚伯拉罕代表主的状态和时期之后，这从"死"的含义中可以看出，当涉及某人的代表性生命时，它表示通过他的代表的结束，如上文第3253节所述；因此，这里"亚伯拉罕死后"意味着主通过亚伯拉罕的代表状态和时期之后。
　　3260、"神赐福给他的儿子以撒"象征着通过以撒开始了新的代表性阶段。我们可以从"神赐福"这个表述中理解这一含义。在古代，人们在开始新的工作时常常说"愿神赐福"。这个祝福与"愿它顺利和幸福"表达相同的意思。因此，从更深远的角度来看，"愿神赐福"和"愿它顺利和幸福"都意味着某事的开始。在这个具体语境中，"神赐福"表示通过以撒开始了新的代表性阶段。这个新阶段紧接在亚伯拉罕的代表性结束之后，而亚伯拉罕代表性的结束是由他的去世所象征的。
　　3261、"以撒与庇耳拉海莱同住"这句话象征着主的神性之理性存在于神性之光中。我们可以从两个方面来理解这一点：首先，"住"的含义是生活，这在1293节中已经讨论过；其次，"庇耳拉海莱"象征从神性真理本身而生的神性之理性的良善，这在3194节中有所阐述。
　　因此，这句话更准确的含义是：神性之理性与从神性真理本身而生的神性良善同在，但并非实际存在于其中。这就解释了为什么原文使用"与庇耳拉海莱同住"，而不是"在庇耳拉海莱住"。"与庇耳拉海莱同住"可以理解为"与看顾我的永生者之泉同在"，也就是说，与那神性良善同在。
　　实际上，以撒是住在南方之地的。这一点可以从前一章第62节得到证实："以撒从庇耳拉海莱回来，住在南方之地。"在那节经文中，"南方之地"象征着从那神性良善发出的神性之光（参3195节）。因此，在本节中"南方之地"也具有相同的含义。
　　3262、第十二节 这些是亚伯拉罕之子以实玛利的后代，他是撒拉的使女埃及人夏甲为亚伯拉罕所生的。
　　"这些是亚伯拉罕之子以实玛利的后代"象征由以实玛利所代表的教会的属灵传承；"他是撒拉的使女埃及人夏甲为亚伯拉罕所生的"象征属灵之人通过神性流注进入对知识的情感而诞生。
　　3263、"这些是亚伯拉罕之子以实玛利的后代"象征由以实玛利所代表的属灵教会的传承。这一含义可从以下几点得到证实：
　　首先，"后裔"象征信仰的传承，也就是教会的传承（参1145，1255，1330节）。其次，"以实玛利"象征理性思维，以及属于主的属灵教会的成员（参2078，2691，2699节）。再者，"亚伯拉罕之子"象征从主那里获得真理的人，因为“子”象征真理（参489，491，533，1147，2623节）；最后，"亚伯拉罕"象征主，也象征神性之人（参3251节），属灵的人从他那里获得真理和良善（参2661，2716，2833，2834节）。
　　【2】关于主的属灵教会，我们应该明白它遍布全世界。它不仅包括那些拥有圣经并因此认识主和一些信仰真理的人，还包括那些没有圣经，因此完全不知道主和任何信仰真理的人（所有信仰的真理都与主有关）。这意味着，即使是在远离教会的异教徒中也存在属灵教会。
　　在这些异教徒中，有许多人通过理性之光认识到只有一位神，他创造并维持一切，所有的良善和真理都来自他，而且与他相似会使人幸福。此外，他们按照自己的宗教信仰生活，爱那位神，也爱他们的邻舍。他们出于对良善的情感行善，出于对真理的情感敬拜至高者。
　　具有这些品质的异教徒，就是属于主的属灵教会的成员。尽管他们在世上不认识主，但当他们行善时，内心中就有对他的敬拜和默默的承认，因为主存在于一切良善中。因此，他们在来生更容易承认主，并比那些不行善的基督徒更容易接受关于主的信仰真理。这一点可以从第2589-2604节所描述的关于教会之外的异教徒在来生的状态和命运的经验中得到证实。
　　这些异教徒所拥有的自然之光本身就包含属灵的成分，因为如果没有来自主的属灵成分，他们就无法认识这些真理。
　　【3】从这里我们可以理解以实玛利，以及以实玛利人在代表意义上的含义。他们代表属于主的属灵教会的成员，这些人在生活上处于简单良善中，因此在教义上遵循自然真理。
　　在约瑟的故事中，以实玛利人也有类似的象征意义，经上说：
　　看哪，有一队以实玛利人从基列来，用骆驼驮着香料、乳香和没药，要带下埃及去。（创世记37:25）
　　这里的"以实玛利人"指那些处于简单良善中的人，就像正直的外邦人一样。"骆驼驮着香料、乳香和没药"象征这些人的内在良善。同样的含义也出现在创世记37章28节和39章1节中。经上还说：
　　基甸又对他们说：“我有一件事求你们：请你们各人将所夺的耳环给我。”（原来仇敌是以实玛利人，都是戴金耳环的。）（士师记8:24）
　　这里的"金耳环"象征那些属于简单良善的事物（参3103节）。这些例子都说明了以实玛利人在圣经中代表那些虽然可能不完全了解复杂的教义，但在生活中践行简单良善的人。
　　3264、"他是撒拉的使女埃及人夏甲为亚伯拉罕所生的"象征属灵之人通过神性流注进入对知识的情感而诞生。 这一含义可以从以下几点得出：
　　"生"意味着产生（参2621，2629节）。"埃及人夏甲"象征外在人的生命（参1896，1909节）。"使女"象征对属于外在人的事实性知识和信仰性知识的情感（参1895，2691节）。之所以称为"撒拉的使女"，是因为"撒拉"象征主的神性真理，而对真理知识的情感从属于这神性真理。
　　因为"以实玛利"象征属灵人，所以这句话明显象征属灵之人通过神性流注进入对知识的情感而诞生。人的理性也是如此诞生的（参1895，1896，1902，1910，2094，2557，3030，3074节）。
　　【2】属灵的特质只存在于理性之中，因此属灵人和理性人几乎是同义的。属灵人之间的差异主要体现在他们理性的品质以及由此产生的生命品质上。关于他们的诞生或重生是源于神性流注进入对知识的情感这一点，可参见前文（参1555，1904，2046，2063，2189，2657，2675，2691，2697，2979节）。
　　让我们回顾一下之前关于以实玛利的论述：他代表了主的最初理性，那时还不是神性的（参1893节）。后来他代表了真正理性的或属灵的人（参2078，2691节）。因此，他也代表了主的属灵教会（参2699节）。
　　3265、第十三节至第十六节 这些是以实玛利儿子们的名字，按着他们的名字，根据他们的出生；以实玛利的长子是尼拜约，又有基达、亚德别、米比衫、米施玛、度玛、玛撒、哈大、提玛、伊突、拿非施、基底玛。这些是以实玛利的儿子，这些是他们的名字，在他们的村庄，在他们的营寨；他们人民的十二个首领。
　　"这些是以实玛利儿子们的名字"象征他们教义的品质；"按照他们的名字，根据他们的出生"象征根据信仰的衍生而来的内在品质；"以实玛利的长子是尼拜约，又有基达、亚德别、米比衫、米施玛、度玛、玛撒、哈大、提玛、伊突、拿非施、基底玛"象征属灵教会的一切，尤其是在外邦人中的体现；"这些是以实玛利的儿子们，这些是他们的名字"象征教义和它们的品质；"在他们的村庄中"象征教会的外在方面；"在他们的营寨中"象征内在方面；"他们人民的十二个首领"象征该属灵教会的所有主要事物。
　　3266、"这些是以实玛利儿子们的名字"象征他们教义的品质，即属灵的品质。这一含义可从以下几点得到证实：首先，"名字"象征品质（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006节）；其次，"儿子们"象征真理和教义（参489，491，533，1147，2623节）；最后，"以实玛利"象征属灵的事物（参3263节）。
　　3267、"按照他们的名字，根据他们的出生"象征根据信仰的衍生而来的内在品质。这一解释基于以下几点：首先，"名字"象征品质（参3266节）。这里特指内在品质，因为原文说"这些是以实玛利儿子们的名字，按照他们的名字"，前者指普遍品质，后者则指更深层的品质。其次，这些内在品质是根据信仰的衍生而来的，这一点由"根据他们的出生"所象征。"出生"指的是信仰和教会的衍生（参1145，1255，1330，3263节）。
　　【2】主的属灵教会遍布全世界，在每个地方关于信仰的信念或真理都呈现多样性。这些多样性是衍生物，由"出生"一词所象征，它们既同时存在，也相继出现。主的属灵王国在天堂中也是如此，在信仰方面表现出多样性，以至于没有任何一个群体，甚至群体中没有任何一个人在信仰的真理方面与他人有完全一致的观点（参3241节）。然而，尽管如此，主的属灵王国在天堂中仍然是统一的。这是因为仁义对所有人来说都是首要的。正是仁义构成了属灵教会，而不是信仰——除非我们将信仰称为仁义。
　　【3】有仁义的人爱他的邻舍。即使在信仰问题上有分歧，只要对方过着善良和真实的生活，他就不会介意。这样的人也不会谴责正直的异教徒，尽管后者不了解主，也不知道任何信仰的真理。因为有仁义、过着良善生活的人，会从主那里接受与他们的良善相符的真理，外邦人则会接受那些在来生可以转化为信仰真理的东西（参2599-2603节）。
　　相反，没有仁义、不过良善生活的人，无法真正接受任何真理。他们可能知道真理，但真理并未融入他们的生命。这样的人可能口中说出真理，但心里却没有，因为真理无法与邪恶结合。
　　因此，那些知道所谓的信仰的真理但不在仁义或良善中生活的人，尽管因出生在教会中而名义上属于教会，实际上并不属于教会。因为他们内心没有教会的本质，即没有可以与真理结合的良善。
　　3268、"以实玛利的长子是尼拜约，又有基达、亚德别、米比衫、米施玛、度玛、玛撒、哈大、提玛、伊突、拿非施、基底玛"象征属灵教会的一切，尤其是在外邦人中的体现。这一点可以从这些人名所代表的含义中看出。其中一些名字，如尼拜约、基达、度玛和提玛，在圣经的先知书中被多次提及。在那里，它们通常代表属灵教会的特质，尤其是在外邦人中间的表现。另外，值得注意的是，这里列出了十二个名字。"十二"这个数字在圣经中常常象征信仰和教会的完整性。关于这一点，我们将在后面进行更详细的讨论。这就解释了为什么在下一节（第16节）中提到他们是"他们人民的十二个首领"。
　　【2】"尼拜约和基达"象征属灵教会的那些事物，尤其是在外邦人中的体现，也就是属灵教会的良善及由此而来的真理，这在先知书中可以看出：
　　成群的骆驼，并米甸和以法的独峰驼必遮满你；示巴的众人都必来到；要奉上黄金乳香，又要传说耶和华的赞美。基达的羊群都必聚集到你这里，尼拜约的公羊要供你使用，在我坛上必蒙悦纳。（以赛亚书60:6，7）
　　这些话在最高意义上是指主，在相对意义上是指他的王国。"基达的羊群"象征其中的属灵良善，因为"羊群"是属灵的良善（参343，415，2566节）。“尼拜约的公羊"象征其中的属灵真理，因为"公羊"是属灵的真理（参2833节）。
　　【3】"基达"实际上指的是阿拉伯，这可以从以下经文中看出。阿拉伯之所以被称为"基达"，是因为它以以实玛利的一个儿子命名。这一点可以从以下事实得到证实：在那两节经文中提到的都是地方或民族，它们全都以亚伯拉罕的后代命名，比如米甸、以法、示巴等（这些在前面的2-4节中已经提到过）。因此，这里提到的基达和尼拜约也遵循了同样的命名规则。此外，经上记载：
　　阿拉伯和基达一切的首领都作你的客商，用羊羔、公绵羊、公山羊与你交易。（以西结书27:21）
　　这段经文所论的对象"推罗"象征那些拥有良善和真理知识的人（参1201节）。"阿拉伯"象征属灵的良善；"基达的首领"象征属灵的真理。"羊羔、公绵羊、公山羊"则分别象征不同层次的属灵良善和真理。
　　【4】起来上基达去，毁灭东方人。他们的帐棚和羊群都要夺去，将幔子和一切器皿，并骆驼为自己掠去。（耶利米书49:28，29）
　　这段经文象征性地描述了属灵教会的荒凉。在这里，"基达和东方人"象征这个属灵教会。具体来说："帐棚和羊群"象征这个教会的良善。"幔子和器皿"则象征其真理。这些都是敬拜中的圣物。"帐棚和羊群"以及"幔子和器皿"所代表的，实际上都是指向敬拜中的圣物。而所有的敬拜圣物，本质上都与良善和真理相关联。
　　【5】圣经中提到的那些不在真理中因为不在良善中的人，是由沙漠中的阿拉伯人和基达人所象征的。这一点可以从以下几处经文中看出：
　　（巴比伦）其内永无人烟，世世代代无人居住，阿拉伯人也不在那里支搭帐棚。（以赛亚书13:20）
　　旷野和其中的城邑，并基达人居住的村庄都当扬声。（以赛亚书42:10，12）
　　你坐在道旁等候，好像阿拉伯人在旷野埋伏一样。（耶利米书3:2）
　　我寄居在米设，住在基达帐棚之中，有祸了。（诗篇120:5）
　　在论阿拉伯的默示中，这么说：
　　底但结伴的客旅啊，你们必在阿拉伯的树林中住宿。提玛地的居民拿水来，送给口渴的，拿饼来迎接逃避的。因为他们要躲避刀剑和出了鞘的刀，并上了弦的弓与刀兵的重灾。主对我这样说：“一年之内，照雇工的年数，基达的一切荣耀必归于无有。弓箭手所余剩的，就是基达人的勇士，必然稀少。”（以赛亚书21:13-17）
　　其中，"在阿拉伯的树林中住宿"象征在真理方面被荒废。"底但的客旅"象征那些有知识的人（参3240，3241节）。"提玛地的居民"象征那些处于简单良善中的人，如良善的外邦人；他们是以实玛利之子提玛的后裔。"基达"象征那些处于简单真理中的人。经文说他们"要躲避刀剑和刀兵的重"，这意味着他们将无法承受试探的争战，因为他们不再处于良善中。
　　【6】你们且过到基提海岛去察看，打发人往基达去留心查考，看曾有这样的事没有。岂有一国换了他的神吗？其实这不是神！（耶利米书2:10，11）
　　"基提海岛"指那些远离敬拜的人，即处于简单良善中并因此处于自然真理中的外邦人（参1156，1158节）；"基达"也是指这些人，这是明显的。
　　我就从耶和华的手中接了这杯，使耶和华所差遣我去的各国的民喝。……底但、提玛、布斯，和一切剃周围头发的；阿拉伯的诸王、住旷野杂族人民的诸王。（耶利米书25:17，23，24）
　　这里也谈到了属灵教会的荒凉，在许多名字中提到了提玛和阿拉伯，由此可见，"提玛"和"阿拉伯"都指属灵教会的人。值得注意的是，经文将王和城邑归于亚拉伯，而将首领和村庄归于基达。
　　【7】除了这些之外，先知书中还提到了度玛（以赛亚书21:11，12）。这些民族之所以代表属灵教会的事物，是因为古教会，即属灵的教会，也存在于他们中间（参1238，2385节），但他们的教义和仪式各不相同，然而仍是一个教会，因为他们不把信仰而是把仁义作为本质。但随着时间的推移，当仁义消失时，他们中间的教会也就不复存在了，然而教会的代表性仍然通过他们保留下来，根据他们曾有的教会的特性而有所不同。因此，当这些民族在圣经中被提及时，并不是指这些民族本身，而是指曾在那里存在的教会的普遍特性。
　　3269、"这些是以实玛利的儿子们，这些是他们的名字"象征教义和它们的品质。这从"儿子们"象征真理和教义，以及"名字"象征性质的含义可以看出，关于这些在上面3266节中已经讨论过。
　　3270、"在他们的村庄中"象征教会的外在方面。这一解释源于"村庄"所代表的含义，即信仰和教会的外在事物。在这种象征体系中，教会的外在方面主要指仪式，而内在方面则指教义，特别是当这些教义不仅仅是知识，而是融入生活的时候。"村庄"象征外在事物，因为它们位于城外。相对应地，"城"则象征内在事物。关于"城"象征教义的解释可以在402，2268，2449，2712，2943，3216节中找到更详细的论述。
　　3271、"在他们的营寨中"象征内在方面。这一解释源于"营寨"所代表的含义，即信仰和教会的内在方面。在这里，我们主要讨论的是外邦人的情况。他们虽然没有信仰的真理，但拥有理性和自然的真理。在这种语境下，这些真理被称为"营寨"，而信仰的真理则被称为"城邑"。
　　值得注意的是，在原文中，表示"村庄"和"营寨"的词语也可以表示"庭院"和"宫殿"。这种对应关系进一步强化了内外之分："庭院"象征教会的外在方面；“宫殿"象征教会的内在方面。
　　3272、"他们人民的十二个首领"象征该属灵教会的所有主要事物。这一解释基于以下几个方面："十二"这个数字代表信仰或教会的全部（参577，2089，2129，2130节）。"首领"一词象征着主要或核心的事物（参1482，2089节）。"人民”指的是那些掌握真理的人（参1259，1260节），因此是那些属灵教会的人，他们被称为在真理中的人。
　　在圣经中，数字往往具有象征意义。"十二"这个数字尤为重要，它经常出现，并且始终代表"全部"或"完整"的概念。例如，旧约中的十二支派和新约中的十二使徒都象征着信仰和教会的全部。因此，这里提到的"十二个首领"代表了以实玛利的十二个儿子所象征的那个教会的所有主要事物。
　　【2】数字十二的含义可以从前面引用的段落中看出，也可以从圣经中的以下段落得到印证。
　　我听见以色列各支派中受印的数目；犹大支派中受印的有一万二千（十二个千）；流便支派中受印的有一万二千；迦得支派中受印的有一万二千。（启示录7:4-6）
　　这里"各支派中受印的一万二千"并非字面意思，而是象征着一切有信仰的人，也就是在信仰之善中的人，都将得救。在同一书中还记载：
　　有一个妇人，身披日头，脚踏月亮，头戴十二星的冠冕。（启示录12:1）
　　在这里，"妇人"象征教会（参252，253节），"日头"象征属之爱，"月亮"象征属灵之爱（参见30-38，1529，1530，2441，2495节）。"十二星"则象征全部的信仰；"星"象征良善与真理的知识，即信仰的内容（参2495，2849节）。
　　【3】圣城新耶路撒冷，有十二个门，门上有十二位天使，门上又写着以色列十二个支派的名字。……城墙有十二根基，根基上有羔羊十二使徒的名字。……他用苇子量那城，共有一万二千斯塔德。……又量了城墙，按着人的尺寸，就是天使的尺寸，共有一百四十四肘（十二乘十二）。……十二个门是十二颗珍珠。（启示录21:12，14，16，17，21）
　　这里的"圣城"象征的是主的属灵王国，而"门、墙、根基"则象征与仁义和信仰相关的事物。所有这些都通过多次提到的数字十二来表示。显然，这里并非字面上指十二个支派或十二使徒。还有：
　　在它的街道和河流当中，这边和那边，有生命树，结十二样果子，每月都结果子。（启示录22:2）
　　这里的"十二样果子"象征着所有形式的仁义。
　　【4】耶稣说："我实在告诉你们，你们这跟从我的人，到复兴的时候，人子坐在他荣耀的宝座上，你们也要坐在十二个宝座上，审判以色列十二个支派。”（马太福音19:28）
　　这里的"使徒"并非指实际的使徒，"宝座"也不是指实际的宝座，"支派"同样不是指实际的支派，而是象征信仰的各个方面（参2129节）。此外，在旧约圣经中，每当提到十二支派时，都是指代教会的全部内容。这种象征意义同样适用于"乌陵和土明上按以色列十二支派的名字刻的十二块宝石"（出埃及记28:21），以及"桌子上摆列的十二个陈设饼"（利未记24:5-6）等其它例子。
　　关于雅各（即以色列）的十二个儿子的名字本身如何包含了信仰的所有方面，蒙主怜悯，在后面的第二十九和三十章中详细阐述。
　　3273、第十七节至第十八节 这是以实玛利生命的年岁，一百三十七年；他气绝而死，归到他本民那里。他们住在哈腓拉直到书珥，就是在埃及前面，向亚述去的路上。（他的份）落在众弟兄的对面。
　　"这是以实玛利生命的年岁"象征主的属灵王国由以实玛利所代表的状态；“一百三十七年"象征属于这个状态的事物；"他气绝而死"象征以实玛利的代表性已经结束；“归到他本民那里"象征这些涉及以实玛利的事情已完成；"他们住在哈腓拉直到书珥，就是在埃及前面，向亚述去的路上"象征智慧的延伸；"落在众弟兄的对面"象征关于真理的争论，但他是优越的。
　　3274、"这是以实玛利生命的年岁"象征主的属灵王国由以实玛利所代表的状态，这从"年岁"和"生命"的含义可以看出，这里它们是代表性的状态（参3251节）；以及从"以实玛利"的代表性可以看出，他代表主的属灵王国（参2699，3263，3268节）。
　　3275、“一百三十七年"象征属于这个状态的事物。这一解释的依据可以在先前3252节讨论亚伯拉罕年龄时所提到的内容中找到。
　　3276、"他气绝而死"象征以实玛利的代表性已经结束。这一解释的依据可以在先前3253节中找到，那里使用了相同的词语并有相同的内在含义。同样，“归到他本民那里"象征这些涉及以实玛利的事情已完成，正如在3255节中所解释的那样。
　　3277、"他们住在哈腓拉直到书珥，就是在埃及前面，向亚述去的路上"象征智慧的延伸。"落在众弟兄的对面"象征关于真理的争论，但他是优越的。这些解释的依据可以在先前的115和1951节中找到，那里详细阐述了这些含义。
　　3278、第十九节至第二十节 这是亚伯拉罕的儿子以撒的出生；亚伯拉罕生以撒。以撒四十岁的时候娶了利百加为妻，她是巴旦亚兰地的亚兰人彼土利的女儿，亚兰人拉班的姐妹。
　　"这是亚伯拉罕的儿子以撒的出生"象征主的神性之理性，从中产生神性之自然；"亚伯拉罕生以撒"象征从神性之理性源自神性本身；"以撒四十岁"象征通过自身力量经历试探的争战；"娶了利百加"象征与神性真理的结合；"巴旦亚兰地的亚兰人彼土利的女儿，亚兰人拉班的姐妹，为妻"象征品质和状态。
　　3279、"这是亚伯拉罕的儿子以撒的出生"象征主的神性之理性，从中产生神性之自然。这一含义可以从"出生"一词的意义中得到证实（参1145，1255，1330节），"出生"指的是衍生。具体而言：在讨论信仰时，指信仰的衍生；在谈及教会时，指教会的衍生（参3263节）；”以实玛利的后代“象征属灵教会的衍生。
　　但在这里，因为"出生"是指主，所以指的是神性的出生，即从神性本身诞生了神性之理性，这由亚伯拉罕生以撒来代表。而神性之自然又源自神性之理性，这由以撒生以扫和雅各来代表。"以扫和雅各"象征主的神性之自然，其中“以扫"象征良善的方面，"雅各"象征真理的方面。这些内容将在接下来的章节中详细讨论。
　　3280、"亚伯拉罕生以撒"象征从神性之理性源自神性本身。这一含义可以从以下两点得到证实：首先，"亚伯拉罕"象征神性本身；其次，"以撒"象征神性理性。这两个象征意义在之前的内容中已多次提及。
　　3281、"以撒四十岁"象征通过自身力量经历试探的争战。这一含义可以从以下几点得到证实：
　　首先，"以撒"象征神性理性，这一点在之前已多次提及。其次，"四十"象征试探（参730，862节）。最后，"年"象征状态（参23，487，488，493，893，2788节）。
　　因此，这句话的内在意义是：主通过经历试探的争战，凭借自身的力量，使他的理性在真理方面也成为神性。主允许自己经历试探，并通过自身的力量将他内在的一切人性转化为神性，这一点在之前的1661，1663，1668，1690，1787，2083，2523，2632，2776，3030，3043和3141节中已经详细阐述过。
　　3282、"娶了利百加"象征与神性真理的结合。这一点是显而易见的，因为利百加代表了与理性中的神性良善相结合的神性真理。关于它从自然人中产生的起源，在前一章中已经讨论过了。
　　3283、"巴旦亚兰地的亚兰人彼土利的女儿，亚兰人拉班的姐妹，为妻"象征品质和状态。这一点可以从"彼土利和拉班"所代表的意义，以及"亚兰和巴旦亚兰"所暗示的含义中看出。这些词语涉及利百加所代表的神圣真理的起源，特别是在其品质和状态方面。
　　关于彼土利、拉班各自代表的含义，以及亚兰（或称叙利亚）所象征的意义，我们在前一章已经详细解释过了。这里再次提及这些，是因为接下来的内容将聚焦于讨论主的自然层面。
　　【2】主的自然层面无法成为神性的，除非他的理性先与真理结合并成为神性。这是因为对自然的流入必须通过理性中的神性真理，从理性的神性良善流出。人在自然层面的生活中所有关于明智地认知和行动的能力都源于此。
　　理性是在自然层面上安排一切的能力，它根据这种安排来适当地观察事物。可以将理性比作一种更高层次的视觉，当它审视人的自然层面的知识时，就像在俯瞰下方的一片领域。这种视觉的光芒来自真理，而光的源头则是理性中的良善。关于这些方面，我们将在后续内容中进行更详细的讨论。
　　3284、第二十一节至第二十三节 以撒为他的妻子向耶和华祈求，因为她不生育，耶和华应允了他的祈求，他的妻子利百加就怀孕了。孩子们在她腹中彼此相争，她就说：“若是这样，我为何如此呢？”她就去求问耶和华。耶和华对她说：“两族在你腹（原文是子宫）中，二民要从你肚腹中分出，这民必强于那民，大的要服事小的。”
　　"以撒向耶和华祈求"象征作为儿子的神性与作为父的神性之间的交流；"为他的妻子，因为她不生育"象征神性之自然尚未形成；"耶和华应允了他的祈求"象征果效；"他的妻子利百加就怀孕了"象征从神性真理如同从母亲而来；"孩子们在她腹中彼此相争"象征争斗；"她就说：‘若是这样，我为何如此呢？’”象征着焦虑；"她就去求问耶和华"象征交流的状态；"耶和华对她说"象征从神性直接领受；“两族在你腹中"象征自然中的内在良善和外在良善，这是一种孕育；“二民要从你肚腹中分出”象征真理由此产生；"这民必强于那民"象征真理最初将高于真理之善；"大的要服事小的"象征真理之善暂时将处于较低位置。
　　3285、"以撒向耶和华祈求"这句话象征着作为儿子的神性与作为父的神性之间的交流。这一含义可以从以下几点得出：
　　首先，"祈求"在这里代表交流，因为祈求本质上就是一种交流。其次，"以撒"在此象征神性之理性。作为儿子的神性就是"以撒"，或者说是当真理与理性结合时的状态。而"耶和华"在这里则象征作为父的神性。这种交流存在于主的内在，正如约翰福音14章10-11节所说："父在我里面，我在父里面。"
　　3286、"为他的妻子，因为她不生育"象征神性之自然尚未形成。这一含义可以从以下几点理解：
　　首先，"妻子"在这里象征与理性的神性良善结合的神性真理。这一真理在前一章中由"利百加"所代表。其次，"不生育"象征神性之自然还未形成。
　　这里需要解释的是：神性自然的形成过程类似于子女的诞生。它源自理性的神性良善（如同父亲），以及神性真理（如同母亲）。当神性自然还未形成时，理性的真理就被比喻为"不生育的妻子"。
　　【2】在人的重生过程中，情况是这样的：
　　主首先将良善注入人的理性中，这表现为愿意善待邻舍。这种良善与来自自然人的真理结合。然而，这个过程完成后，自然人并未立即重生。这可以从内在（理性）人与外在（自然）人之间的持续争斗中看出。只要这种争斗存在，自然人就尚未重生。
　　当自然人未重生时，理性在真理方面就被视为"不生育的"。这种情况不仅适用于整体，也适用于每一个细节。只要在某个方面理性与自然不一致，在那个方面理性就被认为是"不生育的"。
　　【3】重生的核心工作就是使自然人与理性人形成对应，不仅在整体上，也在每个细节上。这个过程是由主通过理性来完成的：良善被注入理性中，真理像种子一样被植入这良善之地，然后通过理性的真理，自然被带入顺从状态。当自然顺从时，就与理性相对应了。
　　人重生的程度，就是自然与理性对应的程度。这个过程展示了理性与自然之间的关系，以及它们如何在主的引导下达到和谐统一。
　　3287、"耶和华应允了他的祈求"象征果效，这个含义不需要进一步解释就很明显。因为当耶和华回应祈求时，祈求的内容就实现了，或者说祈求产生了效果。
　　3288、"他的妻子利百加就怀孕了"象征从神性真理如同从母亲而来。这个解释基于前一章中提到的"利百加"象征理性的神性真理。"怀孕"在这里象征神性之自然的最初起源，如同来自母亲一般。
　　正如刚才所说，神性之自然源于两个方面：一方面如同父亲的理性中的神性良善，另一方面如同母亲的理性中的神性真理。这个概念很少有人真正理解，主要是因为很少有人知道理性与自然是有区别的。只有真正具有理性的人才能理解这一点，而真正具有理性的人只有那些被主重生的人。未经重生的人无法理解这个概念，因为在他们看来，理性和自然是没有区别的。
　　3289、"孩子们在她腹中彼此相争"象征争斗。"相争"在这里意味着争斗，特别是关于真理的争斗。后文将会解释，以扫和雅各这两个儿子代表了主的神性之自然，其中以扫代表良善的方面，雅各代表真理的方面。
　　这种碰撞或争斗在本章中有所讨论，主要涉及优先权的问题：是良善在先，还是真理在先？换句话说，是代表良善的仁义更重要，还是代表真理的信仰更重要？这个问题从属灵教会的早期就开始引发争论。
　　由于后文将详细讨论这种优先权的问题，所以这里用"孩子们在她腹中彼此相争"来描述，象征着即将展开的这场争斗。
　　3290、"她就说：‘若是这样，我为何如此呢？’”象征着焦虑。这种焦虑源于她腹中孩子们的碰撞，也就是兄弟之间的争斗。在这个句子中："若是这样"表示如果他们真的在争斗；"我为何如此"表示不应该为这事争斗；"我"或"我为何如此"更深层的含义是，如果他们为此事争斗，就无法接受来自理性真理的流入。正是这种情况导致了焦虑。
　　3291、"她就去求问耶和华"象征交流的状态。在这里，"求问"一词具有特殊含义，尤其是当它涉及到主时，它实际上意味着交流。这里需要理解的关键点是：
　　耶和华存在于主的内在，因此主本身就是被求问的对象。在历史的字面意义上，这种交流通常被描述为"祈求"（参3285节）。而"求问"这个词则更准确地表达了沟通的状态。
　　3292、"耶和华对她说"象征从神性直接领受。这可以从上下文看出，也可以从"说"的含义看出，它意味着直接领受（参1791，1815，1819，1822，1898，1919，2080，2506，2515，2552节）。因此，"耶和华说"就是从神性直接领受。
　　3293、“两族在你腹中"象征自然中的内在良善和外在良善，这是一种孕育。这一点从“族”（民族）的含义可以看出，“民族”象征良善，尤其是教会的良善（参1159，1258，1260，1416，1849节）。在这里，它们指的是自然层面的良善。这一点从“以扫和雅各”（当时在子宫中）象征主的神性自然可以明显看出，这将在后面讨论他们时更加清晰。
　　自然，如同理性一样，由良善和真理构成。自然中的良善是一切自然的情感，被称为愉悦；而自然中的真理则是一切事实性知识，被称为学识。这两者必须同时存在于自然中，才能构成完整的自然。纯粹的知识，如果脱离了情感的愉悦，就没有实质意义。自然从这种愉悦中获得生命，因为正是通过这种愉悦，自然才能获得知识。另一方面，自然的愉悦（即良善）即使没有知识也是存在的，但这种存在只是最基本的生命形式，就像婴儿的状态。因此，要使自然具有人性特质，它必须由良善和真理两者组成。这两者相互完善，但自然的生命本质来源于良善。
　　【2】这里讨论的良善有两种：内在的和外在的。内在的良善与内在人（即理性）交流，而外在的良善则与外在人（即身体的各个部分）交流，赋予外在感官和行动以生命。没有这两种交流，人既不能理性地生活，也不能维持身体的生命。
　　内在的交流是人死后仍保留的，它构成了人死后的自然生命。因为即使是灵，也有自然生命。人的灵性生命是以自然生命为基础的，就像建立在最后一层平面上。这是因为人在死后不能立即进行纯粹的灵性思考，而必须依赖于他在自然生命中积累的经验和知识。外在的交流是人在肉体中生活时所拥有的，但这种交流随着身体的死亡而停止。
　　从这些解释中，我们可以理解“腹中的两个民族”所象征的含义：它们代表了自然中的内在良善和外在良善。“在腹中”在内在意义上表示孕育，因此这里说它是一种孕育。
　　3294、“二民从你肚腹中分出”象征真理由此产生。这里的“人民”（人民或百姓）象征真理（参1259和1260节）；而“从腹中分出来”则象征由此而生。在圣经中，描述出生时有不同的表达：如果是从母亲生，就说“从子宫或腹中出来”；如果是从父亲生，则说“从肚腹中分出”。这是因为子宫和腰通常用来描述与爱和良善有关的事物。而“从肚腹中分出”这个表达则特指真理的产生。
　　因此，在这段经文中，谈到良善时说“两族在你的腹（原文是子宫）中”，谈到真理时则说“二民要从你的肚腹中分出”。这些表述在内在意义上都象征着真理从良善而生。
　　使用“二民”这个表述，是因为真理和良善一样，都有内在和外在之分（参3293节）。在自然层面，内在真理与内在良善结合，外在真理则与外在良善结合。内在真理被称为自然真理，而外在真理被称为感官真理。关于这些真理的具体情况，蒙主怜悯，将在后面讨论雅各时变得更加清晰。因为雅各正是这两种真理的代表。
　　3295、"这民必强于那民"象征真理最初将高于真理之善。"民"象征真理（参3294节）；"强于"在这里意味着优于或高于。在这个语境中，首先提到的"民"象征纯粹的真理，而第二个"民"则象征真理之善。真理之善是一个特殊的概念，它是由真理衍生出来的善。虽然在其最初的形态中它仍然是真理，但因为它表现出善的特质，所以被称为善。因此，"民"这个词在这里不仅可以表示真理，还可以表示这种特殊的善——即刚刚形成的真理之善。
　　【2】为了对这种善有更清晰的认识，我们需要了解人在灵性成长过程中的两个阶段。在重生之前，人是从真理出发行善，更准确地说，是出于理智行善。而在重生之后，人则是从良善本身出发行善，也就是出于意志行善。因此，从理智而来的善本质上并非真正的善，而是真理。只有从意志而来的，才是真正的善。我们可以通过一个例子来理解这一点：
　　假设有一个人原本不尊敬父母，但从十诫中学到了要尊敬父母的诫命。他最初尊敬父母是出于对诫命的遵守。这种尊敬，因为是出于诫命而非出于爱，本质上并不是善。它可能源于对律法的服从，或是对违反律法的恐惧。尽管如此，这种行为仍被称为"真理之善"，但在其最初的形态中，它实际上是真理，因为此时这个人并非在行良善，而是在行真理。只有当这个人开始出于爱而尊敬父母时，这才是良善。这个原则同样适用于其它情况。
　　3296、"大的要服事小的"象征真理之善暂时将处于较低位置。这里，"大的"象征良善，"服事"意味着处于较低位置，而"小的"则象征真理。这一概念在随后的内容中得到了进一步阐述，主要通过以扫和雅各的故事来展现。如前所述，以扫代表良善，雅各代表真理。在内在意义上，他们之间关于优先权和统治权的冲突通过雅各夺取以扫的长子名分和祝福来描述。然而，这种状况只是暂时的。这一点在以撒对以扫的预言中得到了印证：
　　你必倚靠刀剑度日，又必侍奉你的兄弟；到你挣脱的时候，必从你颈项上折断他的轭。（创世记27:40）
　　这预言表明，虽然真理（雅各）暂时占据优势，但最终良善（以扫）将重获自由和主导地位。
　　【2】这段经文蕴含着深刻的内在意义，若不理解这层含义，我们就无法真正明白其中的奥秘。例如，"两族在你腹中，二民要从你肚腹中分出"，以及“这民必强于那民，大的要服事小的"这样的描述，其真正含义并不显而易见。
　　这些话的深层意义，正如前面所解释的，在后续的内容中得到了详细的阐述。然而，若不了解良善与真理之间的关系，一个如何从另一个产生，以及人在重生过程中经历的状态变化，我们很难相信这些简单的话语竟包含如此深奥的含义。
　　在内在意义上，这段经文论及主，特别是他如何使自己的自然成为神性。但在代表性的意义上，它也描述了人的重生过程。因为人的重生可以被视为主得荣耀的一个缩影（参3043，3138，3212节）。换句话说，在重生的过程中，我们可以看到主如何使他的人性得荣耀或成为神性的一个缩影。就像主完全改变了他的人性状态，使之成为神性状态一样，当主使人重生时，也完全改变人的状态。这种改变是如此彻底，以至于可以说他使人的旧人变成新人。
　　3297、第二十四节至第二十六节 她生产的日子到了，看哪，她的腹中是双胞胎。出来的第一个全是红的，如同毛外衣，他们就给他起名叫以扫。随后，他的兄弟也出来了，他的手抓住以扫的脚跟，就给他起名叫雅各。以撒在生他们的时候，是六十岁之子。
　　"她生产的日子到了"象征效果的第一个状态；"看哪，她的腹中是双胞胎"象征两者同时孕育；"出来的第一个全是红的，如同毛外衣"象征自然真理的生命之善；"他们就给他起名叫以扫"象征它的性质；"随后，他的兄弟也出来了"象征真理；"他的手抓住以扫的脚跟"象征自然之善的最低层，真理以某种力量附于其上；"就给他起名叫雅各"象征自然真理的教义；"以撒在生他们的时候，是六十岁之子"象征神性理性当时的状态。
　　3298、"她生产的日子到了"象征着效果的第一个阶段。这可以从"日子"一词的含义得知，它代表着状态（参23，487，488，493，893，2788节）。"到了生产的日子"象征效果的初始阶段。在属灵意义上，"生产"与良善和真理相关，意味着形成（参2621，2629节）。
　　良善和真理的发展过程类似于后代的成长：先是受孕，然后在子宫中孕育，接着出生，最后成长。受孕之后，孕育的种子开始发挥作用，这个过程发生在子宫中。当这些阶段完成，接近生产时，效果开始形成，这被称为效果的第一个阶段。因为在这个时候，胎儿开始像独立个体一样行动，努力达到被称为“效果状态"的阶段。
　　3299、"看哪，她的腹中是双胞胎"象征两者同时孕育。这可以从"双胞胎"的含义理解，它们是两者，即以扫所代表的良善和雅各所代表的真理。"腹中"则象征孕育（参3293节）。
　　自然的良善和真理同时被孕育，这个过程可以这样理解：任何诞生的事物，都从父亲那里获得其存在，从母亲那里获得其形成或显现。这两个方面都是必要的，缺一不可。自然的良善如同从父亲那样从理性良善中被孕育，而真理则如同从母亲那样从理性真理中被孕育（参3286，3288节）。良善是生命的给予者，但它是通过真理来实现这一点的。这两者一起被称为灵魂，但良善是灵魂的主要部分，而真理则像一个柔软的容器或身体一样包裹着良善。因此，良善存在于真理之中。这就是"她的腹中是双胞胎"所蕴含的深层含义。
　　3300、"出来的第一个全是红的，如同毛外衣"象征自然真理的生命之善。“出来"象征出生。"红"象征生命之善，这个含义将在后文详细解释。"毛茸茸的外衣”象征自然的真理，这个含义也将在后文阐述。他是"第一个"，象征良善在本质上是首要的（参3299节）。描述他如同"毛茸茸的外衣"，以表示良善被真理所包裹，如同被柔软的容器或身体包裹（参3299节）。在圣经的内在含义中，“外衣"总是象征着包裹或覆盖其它事物的东西。因此，真理常常被比作衣服（参1073，2576节）。
　　【2】红润或红色代表着生命之善，这是因为所有的善都源于爱，而爱本身就如同属天和属灵的火焰。爱也常被比作并被称为火（参933-936节）。同时，爱还被比作并被称为血（参1001节）。由于爱和血都呈红色，因此爱之善被红润或红色所代表。这一点在圣经的多处经文中都有体现。例如，在雅各（后称以色列）的预言中说道：
　　他在葡萄酒中洗衣服，在葡萄血中洗袍褂。他的眼睛必因酒红润，他的牙齿必因奶白亮。（创世记49:11-12）
　　这段经文中的"犹大"指的是主，这一点是显而易见的。这里的"衣服"和"袍褂"象征着主的神性自然。"葡萄酒和葡萄血"则象征自然中的神性良善和神性真理。经文中说"他的眼睛必因酒红润"，指的是神性良善；"他的牙齿必因奶白亮”，指的是神性真理。这种描述方式展现了自然之中良善与真理的结合。
　　【3】以赛亚书中有这样的描述：
　　这从以东来的……穿红衣服，装扮如踩踏酒榨的？（以赛亚书63:2）
　　在这段经文中，“以东”象征主的神性自然中的神性良善，这一点在后文中会更加明显。“红衣服”象征真理之良善，而“装扮如踩踏酒榨的”则象征良善之真理。经上还有类似的描述：
　　他的拿细耳人比雪更白，比奶更白，他们的身体比红宝石更红润，像光润的蓝宝石一样。（耶利米哀歌4:7）
　　在这里，“拿细耳人”象征主的神性之人，特别是指他的神性自然。因此，“他们的身体比红宝石更红润”这一描述象征了那里的良善。
　　【4】"红色"在圣经中象征良善，特别是自然的良善。在犹太教会中，所有事物都是主及其王国的代表，因此也代表良善与真理，因为主的王国就是由这些构成的。基于这个原因，圣经中有以下指示：帐幕的盖子要用染红的公羊皮制作（出埃及记25:5；26:14；35:5-7，23；36:19）；赎罪水要用红母牛焚烧后的灰制成（民数记19:2及以下）。如果红色不是象征主王国中某种神圣的事物，就不会有这样的指示要求公羊和母牛必须是红色的。任何熟悉圣经的人都能认识到，这些都是神圣事物的象征。正是因为红色具有这种特殊的含义，所以帐幕的盖子也被要求要交织并缀上朱红色、紫色和蓝色的线（出埃及记35:6）。
　　【5】如我们常说的，几乎所有事物都有相反的含义，"红色"也不例外。它不仅象征良善，也可以表示自我之爱的邪恶。这种解释源于以下原因：自我之爱的欲望常被比作火，并被称为火（参934，1297，1527，1528，1861，2446节）。同样，这种欲望也被比作血，并被称为血（参374，954，1005节）。因此，红色在相反的意义上可以表示这些负面含义。圣经中有几处提到了红色的这种含义：
　　耶和华说：“你们的罪虽像朱红，必变成雪白；虽红如丹颜，必白如羊毛。”（以赛亚书1:18）
　　勇士的盾牌是红的，精兵穿朱红衣服。在他预备争战的日子，战车上耀烁如火把。（那鸿书2:3）
　　天上现出异象来，有一条大红龙，七头戴着七个冠冕。（启示录12:3）
　　我就观看，见有一匹白马；骑在马上的，拿着弓，并有冠冕赐给他。他便出来，胜了又要胜。就另有一匹马出来，是红的，有权柄给了那骑马的，可以从地上夺去太平，使人彼此相杀，又有一把大刀赐给他。……见有一匹黑马……见有一匹灰色马，骑在马上的，名字叫作死。（启示录6:2-8）
　　3301、"毛衣"象征着自然的真理，这可以从"衣"的含义中得知。"衣"是包裹其它事物的东西，在这里代表真事，因为它包裹着良善。真实就像衣服一样（参1073，2576节），或者可以说，它是接受良善的真理容器（参1469，1496，1832，1900，2063，2261，2269节）。
　　还可从"毛"的含义看出，它象征真实的自然层面。在圣经中，"毛"或"头发"多次被提及，它象征着自然。这是因为毛发是人体最外层的生长物，就像自然相对于人的理性和内在一样。当人活在肉体中时，可能会认为自然就是他的全部，但事实并非如此。自然更像是从人的内在生长出来的，就如同毛发从身体生长出来一样。因此，在肉体生活中纯粹依靠自然的人，在来生被展示时，几乎整个脸都会长满毛发。而且，人的自然层面由"头发"来象征：当它源于良善时，表现为美丽整洁的头发；当它不源于良善时，则表现为丑陋凌乱的头发。
　　【2】这种代表性显示，在圣经中，“毛”或“头发”象征自然，尤其是关于真理方面。例如：
　　到那日，先知必因自己所预言的异象羞愧，他们不再穿毛衣说谎。（撒迦利亚书13:4）
　　这里的"先知"指的是那些教导真理的人，但在这个语境中，指的是传播伪谬的人（参2534节）。"异象"通常象征真理，但这里指的是伪谬。"毛衣"象征着关于真理的自然，但因为他们传播的不是真理而是伪谬，所以经文说他们“说谎"。先知们穿这样的衣服是为了表示真理的外在性质。
　　因此，提斯比人以利亚因穿这种衣服而被称为"（全身）有毛的人"（列王纪下1:8）。同样，作为最后一位先知的约翰也"穿骆驼毛的衣服"（马太福音3:4）。值得注意的是，"骆驼"在这里象征着自然人中的事实性知识（参3048，3071，3143，3145），事实性知识是自然人的真理（参3293节）。
　　【3】"头发"象征真理方面的自然，这一点在拿细耳人的规定中清晰可见：在他们许愿的一切日子，不可用剃刀剃头，直到向耶和华分别的日子满了，然后要任由头发长长，并在会幕门口剃除许愿的头，把头发放在平安祭下的火上（民数记6:5，18，19）。这些规定代表了主的神性之人，同时也象征属天教会的人，他们是主的形象（参51节）。这些人的自然由头发来代表。因此，当他们被圣化时，需要脱去与生俱来的旧的或先前的自然人，穿上新的自然人。这个过程由"向耶和华分别的日子满了，就让头发长长，然后把它放在祭物下的火上"来象征。
　　属天之人的状态是：他们处于良善中，并从良善中认识一切真理，而不是从真理思考和谈论良善，更不是从知识思考和谈论良善（参202，337，2715，2718，3246节）。此外，属天的人在脱离那种状态之前，在自然层面上对真理有如此强大的把握，以至于能够与地狱势力抗衡。因为是真理在进行斗争，而不是良善。地狱甚至无法从远处接近良善。真理和良善的这种特性可参见1950和1951节。
　　【4】从这里我们可以理解为什么参孙的力量来自于他的头发。关于这一点，圣经记载：
　　耶和华的使者向那妇人（参孙的母亲）显现，对她说：”看哪，你必怀孕生一个儿子。不可用剃头刀剃他的头，因为这孩子一出胎就归神作拿细耳人。"（士师记13:3，5）
　　后来，参孙向大利拉透露，如果他的头被剃，他的力量就会离开，他就会变得软弱。果然，当他被剃头后，他的力量消失了，非利士人就抓住了他。但是当他的头发开始重新长出来时，他的力量也随之恢复，以至于他能够推倒房子的柱子（士师记16:1-31）。
　　显然，这里蕴含着天堂的奥秘。只有那些了解代表性意义的人才能理解这个奥秘。拿细耳人代表属天的人，而他的头发则代表那人的自然，这种自然拥有强大而有力的真理。在那个时代，所有主所命定的代表性都具有这样的力量和效果，因此参孙才拥有如此大的力量。
　　然而，参孙并不像前面提到的那些人那样是一个圣化的拿细耳人，他并没有用良善的状态取代真理的状态。他的力量源于头发的这一现象，主要是因为他代表了主。主从自然人的真理层面与地狱势力战斗并征服它们，这发生在他完全穿上神性良善和真理之前，甚至是就自然人而言。
　　【5】这也解释了为什么规定大祭司，就是头上倒了膏油、手中承接圣职并穿上圣衣的人，不可剃头，也不可撕裂衣服（利未记21:10节）。同样，在谈到新圣殿时，利未人祭司也被要求不可剃头，也不可任由头发蓬松（以西结书44:20）。这些规定是为了代表主的神性自然，特别是从良善而来的真理，这被称为良善的真理。
　　头发或毛发代表自然的真理，这一点在圣经的预言中也有体现。例如：
　　我使你生长好像田间所长的，你就渐渐长大，以致极其俊美，两乳成形，头发长成。（以西结书16:7）
　　这里描述的是耶路撒冷，象征随时间推移而变得堕落的古教会。"两乳成形”象征自然的良善，而"头发长成"则象征自然的真理。
　　【6】我观看，见有宝座设立，上头坐着亘古常在者。他的衣服洁白如雪，头发如纯净的羊毛。宝座乃火焰（但以理书7:9）
　　在七个金灯台中间，有一位好像人子，身穿长衣，直垂到脚，胸间束着金带。他的头与发皆白，如白羊毛，如雪，眼目如同火焰。（启示录1:13，14）
　　"头发白如纯净的羊毛"象征神性自然的真理。圣经中的真理本身，以及犹太教会的仪式中，都是用"白"来象征的，由于它来自良善，所以称为"纯净的羊毛"。"白"象征真理，"红"象征良善，这是因为真理属于光，而良善属于产生光的火。
　　【7】头发，如同圣经中的其它事物一样，也有相反的含义，它可以表示被扭曲的自然真理。例如经上说：
　　当那日，主必用大河外赁的剃头刀，就是亚述王，剃去头发和脚上的毛，并要剃净胡须。"（以赛亚书7:20）
　　以西结书中也有类似的描述：
　　人子啊，你要拿一把快刀，当作剃头刀，用这刀剃你的头发和你的胡须，然后用天平将须发平分。城被围困的日子满了，你要将三分之一在城中用火焚烧，将三分之一在城的四围用刀砍碎，将三分之一任风吹散，我也要拔刀追赶。你要从其中取几根包在衣襟里，再从这几根中取些扔在火中焚烧，从里面必有火出来烧入以色列全家。（以西结书5:1-4）
　　这段经文用象征性的方式描述了内在和外在的自然真理的消失，即"头发和胡须"。"被火焚烧"象征欲望摧毁了真理，"四围用刀砍碎"象征推理的破坏，"任风吹散"则象征伪谬原则的传播。
　　这些象征与耶稣在马太福音中关于种子的比喻有相似之处。在那个比喻中，种子代表真理，有的落在荆棘里，有的落在石头地上，有的落在路旁（马太福音13:1-9），这些话代表真理在不同环境中的遭遇。
　　【8】"头发"表示自然人的不洁真理和伪谬，这也由以下表现出来：
　　若在被掳的人中见有美貌的女子，恋慕她，要娶她为妻，就可以领她到你家里去；她便要剃头发，修指甲，脱去被掳时所穿的衣服（申命记21:12，13）
　　洁净他们（利未人）时，用除罪水弹在他们身上，又叫他们用剃头刀刮全身，洗衣服，洁净自己（民数记8:7）
　　他（尼布甲尼撒）被赶出离开世人，吃草如牛，身被天露滴湿，头发长长，好像鹰毛；指甲长长，如同鸟爪。（但以理书4:30）
　　利未记13章和14章8-9节详细规定了麻风病的诊断和洁净程序，包括观察头发和胡须的颜色（白、红、黄、黑），以及衣物的状况。洁净麻风的人需要剃去全身的毛发，包括头发、胡须和眉毛。在圣经的内在含义中，这些关于头发的描述都象征着源于亵渎的不洁伪谬，而麻风病则是这种不洁伪谬的外在表现。
　　【9】在圣经中，"秃头"常象征自然中真理的缺乏。例如：
　　他们上巴益，又往底本，到高处去哭泣。摩押人因尼波和米底巴哀号，各人头上光秃，胡须剃净。（以赛亚书15:2）
　　必有秃头代替美发……烙伤代替美容。（以赛亚书3:24）
　　有些童子欢笑他（以利沙）说，"秃头的上去吧！秃头的上去吧！"于是有两只母熊从林中出来，撕裂他们中间四十二个孩子。（列王纪下2:23，24）
　　这个故事象征性地表达了亵渎圣经的严重后果，因为在圣经的象征体系中，以利沙代表主的话语（参2762节）。由此也可见当时表象的力量有多大。
　　3302、"他们就给他起名叫以扫"象征它的性质，也就是自然在良善方面的性质。在圣经中，给人起名或用名字称呼通常代表认识某人的本质或性质，这一点在多处经文中都有体现（参144，145，440，768，1754，1896，2009，2724，3006节）。值得注意的是，圣经中的名字在内在意义上都代表某种事物或概念（参1224，1888节），"以扫"这个名字也不例外。根据前文的解释，以及随后关于以扫的叙述，再结合圣经其它部分的记载，我们可以理解"以扫"代表了主的神性自然，特别是指其最初孕育的神性良善。
　　需要指出的是，"以扫"和"以东"在含义上非常相近。它们的主要区别在于，"以东"特指附加了真理教义的神性自然的良善。在接下来的第30节中，以扫被称为以东，届时我们将蒙主怜悯，通过引用圣经中的相关段落来进一步阐明这一点。
　　3303、"随后，他的兄弟也出来了"象征真理。在圣经的内在含义中，"兄弟"一词的含义可以是良善，也可以是真理，这两者被视为"兄弟"。正如第367节所述，仁义被视为信仰的兄弟，或者说良善是真理的兄弟。反过来说也成立，即信仰是仁义的兄弟，真理是良善的兄弟。
　　在自然层面，对良善的情感被称为"兄弟"，而对真理的情感则被称为"姐妹"（参3160节）；这种关系也被称作丈夫与妻子，以及男人与女人。但需要注意的是，这些称呼和关系的具体含义总是要根据所讨论的具体情况和状态来确定。
　　3304、"他的手抓住以扫的脚跟"象征自然之善的最低层，真理以某种力量附于其上。要理解这个含义，我们需要分析句中的几个关键词：
　　"手"象征力量（参878节），特别是与真理相关的力量（参3091节）。“抓住"表示附着或紧密连接。"脚跟"象征自然的最低层（参259节）。"以扫"象征自然之善（参3302节）。
　　综合这些含义，我们可以理解这句话描述了一个场景：真理（由"手"代表）以某种力量附着于自然之善（以扫）的最低层（脚跟）。
　　【2】关于真理如何以某种力量附着于自然之善的最低层，我们可以这样理解：
　　当一个人经历重生时，他对良善和真理的理解是通过一系列层级传递的：从神性开始，经过属天、属灵，再到理性，最后到达自然的最低处，也就是世俗和肉体层面。然而，如果自然的最低层因母亲的遗传而受到损害，真理就无法直接与良善结合，只能以某种力量附着于它。只有当这种损害被消除后，真理才能真正与良善结合。
　　这就解释了为什么良善确实与人一同出生，而真理却需要后天学习。婴儿出生时并不具备真理的知识，真理需要通过学习获得，然后才能与良善结合（参1831，1832节）。
　　在这个过程中，真理和良善之间可能会发生冲突（参3289节）。从最初的概念开始，真理就试图取代良善，这就像圣经中雅各和以扫的故事所象征的那样。正如经上所说：
　　以扫说：“他名雅各，岂不是正对吗？因为他欺骗了我两次。”（创世记27:36）
　　耶和华必照雅各所行的惩罚他，按他所做的报应他。他在腹中抓住哥哥的脚跟。（何西阿书12:2-3）
　　【3】对于那些只关注历史事件而无法跳脱这个框架的人来说，他们可能只会认为这些记载预示了以扫和雅各之间发生的事，并且这一点似乎也被后续的事件所证实。然而，主的话语具有更深层的含义。在圣经中，历史事件按照其自然顺序排列，而内在意义中的灵性事物则有其独特的排列方式。这样的安排使得外在的人可以理解表面的历史叙述，而内在的人则能领悟其中蕴含的灵性真理。因此在两者之间，即外在的人和内在的人之间，存在对应关系。因此，对于每一个以虔诚态度读经的人来说，他在地上的外在人与他在天上的内在人之间就有了结合。
　　3305、"就给他起名叫雅各"象征自然真理的教义。这一含义可以从"给起名"或“以名字称呼"的意义中看出，它象征某种性质（参3302节）。"雅各"所象征的性质是自然真理的教义，这一点可以从"以扫"象征自然真理的生活之善（参3300节），以及圣经中多处提到雅各的章节中得到证实。
　　我们知道，有两个要素构成了自然，就像有两个要素构成理性，甚至构成整个人一样。一个是生活的要素，另一个是教义的要素。生活的要素属于意志，教义的要素属于理智。前者我们称之为良善，后者我们称之为真理。以扫代表的是那良善，而雅各代表的是那真理。更具体地说，以扫代表自然真理的生活之善，而雅各代表自然真理的教义。
　　无论我们谈论自然真理的生活之善和自然真理的教义，还是谈论处于这些状态中的人，本质上是一样的。因为生活的良善和真理的教义离开其主体是不可能存在的。如果离开主体，它就只是一种抽象的概念，但它仍然指向拥有它的人。因此，在这里，雅各代表那些遵循自然真理教义的人。
　　【2】那些仅仅停留在字面意义上的人，倾向于认为圣经中的雅各指的就是所有雅各的后裔，因此他们将所有关于雅各的历史叙述和预言都归结到这个特定的民族身上。然而，圣经之所以被视为神圣，主要是因为它的内容并不局限于某一个国家或民族，而是涉及全人类——包括过去、现在和未来的所有人。更广泛地说，它指向天堂中主的王国；在最高层面上，它直接指向主本身。正是这种普世性和深刻性使圣经成为神圣的经典。
　　如果圣经仅仅关注一个民族，那么它就会沦为人为的产物，其中除了那个特定民族的宗教仪式被视为神圣外，就不会有什么真正神圣的内容了。我们都知道，被称为雅各的民族并非如此特殊。
　　这就引出了一个重要观点：圣经中的"雅各"并不单纯指代历史人物雅各，同样，"以色列"也不仅仅指代以色列民族。在预言中，雅各和以色列这两个名字经常一起出现，但它们的真正含义并不显而易见。只有通过探索更深层的含义，我们才能理解这些名字所隐藏的天堂奥秘。这种更深层的理解，才是真正把握圣经神圣本质的关键。
　　【3】因此，在圣经的内在含义中，"雅各"象征自然真理的教义，或者说，代表那些遵循这种教义的人，无论他们来自哪个国家。而在最高层面的解读中，它指的是主自己。这一点可以从以下圣经经文中得到证实：
　　天使对马利亚说："你要怀孕生子，可以给他起名叫耶稣。他将要为大，称为至高者的儿子。主神把他祖大卫的位给他。他要作雅各家的王，直到永远；他的国也没有穷尽。"（路加福音1:31-33）
　　显然，这里的"雅各家"并不单指犹太民族或人民。因为主的王国并不局限于那个特定的民族，而是包括全世界所有信仰他并因信仰而有仁义的人。由此可见，天使所说的"雅各"并不仅仅指代雅各的后裔，这一解释同样适用于圣经中其它提到雅各的地方。
　　在旧约圣经中，我们经常看到"雅各的后裔"、"雅各所生的"、"雅各的地"、"雅各的产业"、"雅各的王"、"雅各的神"等表述。这些词语的含义并不局限于它们的字面意思，而是有更深远的寓意。
　　【4】"以色列"这个名字的解读也类似于"雅各"。我们可以从马太福音中看到这一点：
　　主的使者在梦中向约瑟显现，说：“起来！带着小孩子和他母亲逃往埃及，住在那里，等我吩咐你。”约瑟就起来，夜间带着小孩子和他母亲往埃及去。这是要应验主藉先知所说的话：”我从埃及召出我的儿子来。"（马太福音2:13-15）
　　这里引用的先知话出自何西阿书：
　　以色列年幼的时候，我爱他，就从埃及召出我的儿子来。（何西阿书11:1）
　　显然，这里的"以色列"指的是主耶稣。然而，如果仅从字面意义理解，人们很容易误认为"以色列"只是指雅各的后裔，他们曾去过埃及并被召出。这种更深层的含义在圣经中其它提到雅各和以色列的地方也同样存在，尽管从表面上看并不明显。例如，以赛亚书中说：
　　我的仆人雅各，我所拣选的以色列啊，你当听！造作你的耶和华如此说：“不要害怕！因为我要将水浇灌口渴的人，将河浇灌干旱之地。我要将我的灵浇灌你的后裔，将我的福浇灌你的子孙。这个要说：我是属耶和华的；那个要以雅各的名自称；又一个要亲手写：归耶和华的，并自称为以色列。"（以赛亚书44:1-3，5）
　　在这段经文中，"雅各和以色列"明显指的是主，而"雅各的后裔和子孙"则代表那些信仰主的人。
　　【5】在摩西关于以色列子孙的预言中说：
　　约瑟的弓臂坚硬，他的手健壮敏捷。这是因以色列的牧者，以色列的磐石-就是雅各的大能者。（创世记49:24）
　　这里的"雅各的大能者"和"以色列的磐石"实际上是指主。同样，在以下经文中，"雅各"和"以色列"也是指主：
　　我必不将我的荣耀归给别神。雅各啊，我所选召的以色列啊，当听我言。我是首先的，我是末后的。（以赛亚书48:11-12）
　　以西结书中的以下内容更进一步阐述了这一概念：
　　我要将约瑟和他同伴以色列支派的杖，就是在以法莲手中的，与犹大的杖一同接连为一，在我手中成为一根。我要将以色列人从他们所到的各国收取，又从四围聚集他们，引导他们归回本地。我要使他们在那地，在以色列山上成为一国，有一王作他们众民的王。他们不再为二国，决不再分为二国。我的仆人大卫必作他们的王，众民必归一个牧人。他们必住在我赐给我仆人雅各的地上，就是你们列祖所住之地。他们和他们的子孙，并子孙的子孙，都永远住在那里。我的仆人大卫必作他们的王，直到永远。我要与他们立平安的约，作为永约。我也要将他们安置在本地，使他们的人数增多，又在他们中间设立我的圣所，直到永远。我的居所必在他们中间。我要作他们的神，他们要作我的子民。我的圣所在以色列人中间直到永远，外邦人就必知道我是叫以色列成为圣的耶和华。（以西结书37:19，21-22，24-28）
　　这里再次清楚地表明，"约瑟""以法莲""犹大""以色列""雅各"和"大卫"并不是指这些人，而是在最高意义上指主的神性属灵事物，以及主在他的王国和教会中的事物。值得注意的是，经文中提到"大卫"将永远作他们的王。我们知道这不可能是字面意义上的大卫王，而是象征性地代表主自己（参1888节）。同样，经文中所说的以色列被聚集、被圣化，以及圣所永远设立在他们中间，也不应该按字面理解。这里的"以色列"代表所有信徒，而不仅仅是历史上的以色列民族。
　　【6】雅各啊，我必要聚集你们，必要招聚以色列剩下的人，安置在一处，如波斯拉的羊。（弥迦书2:12）
　　将来雅各要扎根，以色列要发芽开花；他们的果实必充满世界。（以赛亚书27:6）
　　救赎亚伯拉罕的耶和华论雅各如此说：“雅各必不再羞愧，面容也不致变色。但他看见他的众子，就是我手的工作在他那里，他们必尊我的名为圣，必尊雅各的圣者为圣，必敬畏以色列的神。心中迷糊的必得明白。”（以赛亚书29:22-24）
　　我-耶和华所膏的古列，我搀扶他的右手，使列国降伏在他面前。我也要放松列王的腰带，使城门在他面前敞开，不得关闭。我必在你前面行，修平崎岖之地。我必打破铜门，砍断铁闩。我要将暗中的宝物和隐密的财宝赐给你，使你知道提名召你的，就是我耶和华以色列的神。因我仆人雅各，和我所拣选以色列的缘故，我就提名召你；你虽不认识我，我也加给你名号。（以赛亚书45:1-4）
　　这明显是指主。还有：
　　末后的日子，耶和华殿的山必坚立，超乎诸山……必有许多国的民前往，说：来吧，我们登耶和华的山，奔雅各神的殿。主必将他的道教训我们；我们也要行他的路。因为训诲必出于锡安；耶和华的言语必出于耶路撒冷。（弥迦书4:1-2）
　　耶和华爱锡安的门，胜于爱雅各一切的住处。神的城啊，有荣耀的事乃指着你说的。（诗篇87:1-3）
　　他们必事奉耶和华他们的神和我为他们兴起的王大卫。故此，我的仆人雅各啊，不要惧怕；以色列啊，不要惊惶；因我要从远方拯救你。（耶利米书30:9-10）
　　众海岛啊，当听我言！远方的众民哪，留心而听！自我出胎，耶和华就选召我；自出母腹，他就提我的名。对我说：你是我的仆人以色列；我必因你得荣耀。（以赛亚书49:1，3）
　　你就以耶和华为乐。耶和华要使你乘驾地的高处，又以你祖雅各的产业养育你。（以赛亚书58:14）
　　我必从雅各中领出后裔，从犹大中领出承受我众山的。我的选民必承受；我的仆人要在那里居住。（以赛亚书65:9）
　　【7】在所有这些地方，"雅各和以色列"在最高意义上是指主，在代表意义上是指主的属灵王国，以及由真理的教义和良善的生活构成的教会。"雅各"指那些在教会外部的人，"以色列"指那些在内部的人。从这些和许多其它经文可以看出，"雅各"从未指雅各本人，"以色列"也从未指以色列本人，就像"以撒"不是指以撒，"亚伯拉罕"也不是指亚伯拉罕，尽管他们被提及，如在福音书中所说：
　　从东从西，将有许多人来，在天国里与亚伯拉罕、以撒、雅各一同坐席。（马太福音8:11）
　　你们要看见亚伯拉罕、以撒、雅各，和众先知都在神的国里。（路加福音13:28）
　　那讨饭的死了，被天使带去放在亚伯拉罕的怀里。（路加福音16:22）
　　因为在天上不认识亚伯拉罕、以撒和雅各，那里的人在读到这些话时，只理解为指主的神性和神性之人，与亚伯拉罕、以撒和雅各一同坐席意味着与主同在，在亚伯拉罕怀里意味着在主里面。之所以这样说，是因为当时的人远离内在意义，除了字面意思外不知道也不愿知道其它含义，当主按字面与他们说话时，他们就会接受信仰，同时也包含了内在意义，通过这内在意义人与主联结。既然如此，就可以明白旧约圣经中"雅各的神"和"以色列的圣者"的含义，即主自己。"雅各的神"是指主（撒母耳记下23:1；以赛亚书2:3；41:21；弥迦书4:2；诗篇20:1；46:7；75:9；76:6；81:1，4；84:8；94:7；114:7；132:2；146:5）。"以色列的圣者"也是指主（以赛亚书1:4；5:19,24；10:20；12:6；17:7；29:19；30:11，12,，5；31:1；37:23；41:14，16，20；43:3，14；45:11；47:4；48:17；49:7；54:5；55:5；60:9，14；耶利米书50:29；以西结书39:7；诗篇71:22；78:41；89:18）。
　　3306、"以撒在生他们的时候，是六十岁之子"象征神性理性当时的状态。要理解这一点，我们需要深入探讨数字的象征意义，这在之前的章节（参3252，3275节）中已有讨论。数字"六十"的含义可以通过分析其组成部分来理解：五乘以十二等于六十；六乘以十等于六十；二乘以三十等于六十。每个组成数字都有其特定的象征意义，这些在圣经的不同章节中有详细解释。例如，"五"的含义在649和1686节中讨论，"十二"在3272节中讨论，以此类推。
　　"六十"这个数字，作为这些数字的组合，包含了所有这些单独数字的含义，它们共同代表了主的神性理性在那个时刻的状态。对于天使来说，在主的光照下，这些含义是清晰可见的。然而，对于人类，特别是那些不相信圣经中数字隐含深意的人来说，这些含义难以理解和解释。这种难以理解性源于两个原因：一是普遍存在的怀疑态度，二是如此多的内容无法以适合理解的方式串联起来。
　　3307、第二十七节至第二十八节 孩子们长大了，以扫成为一个善于打猎的人，是个田野的人；雅各是个完全人，住在帐棚里。以撒爱以扫，因为口中有他的猎物；利百加爱雅各。
　　"孩子们长大了"象征最初的状态；"以扫成为一个善于打猎的人"象征从感知和知识的真理而来的生活之善；"田野的人"象征从教义而来的生活之善；"雅各是个完全人"象征真理；"住在帐棚里"象征由此而来的崇拜；"以撒爱以扫，因为他口中有他的猎物"象征主的神性理性的神性良善爱真理之善；"利百加爱雅各”象征神性理性的神性真理爱真理的教义。
　　3308、"孩子们长大了"象征最初的状态。这里的"长大"不仅仅是指身体的成长，更是指善和真在起源和发展过程中的第一个阶段。在这个比喻中，以扫代表善，雅各代表真。他们的成长过程可以类比于人类的生命周期：从受孕、孕育到出生，再到成长和成熟。其中，受孕、孕育和出生象征着善和真的起源状态，而成长和成熟则象征着进展状态。
　　"长大"标志着进展状态的开始，也就是善与真开始结合的阶段。这个过程在出生后立即开始，并持续整个生命。对于那些生活在善中的人来说，这个过程甚至会在肉体生命结束后继续下去，延续到永恒。
　　这种持续的完善过程不仅适用于人类，也适用于天使。他们在永恒中不断地经历这种善与真的结合，从而达到更高的完善状态。
　　3309、"以扫成为一个善于打猎的人"象征从感知和知识的真理而来的生活之善。这可以从"以扫"代表生活之善的含义中看出，如前所述；也可以从"善于打猎的人"表示那些对真理有感情的人的含义中看出，这一点接下来会讨论。
　　"善于"这个词是用来描述对真理的感情，或那些对真理有感情的人；而"打猎"则表示真理本身，但是指自然人的真理，从这些真理产生良善。因为自然人的真理就是所谓的知识的真理（参3293节），而这些真理主要有两种或两个层次，即感官的真理和事实性知识的真理，这里的"打猎"指的是这两种。
　　感官真理是儿童所拥有的，而事实性知识的真理是他们长大后所拥有的。因为没有人能够掌握事实真理，除非他先掌握了感官真理，因为事实性知识的概念是从感官真理中获得的。从这些知识中，然后可以学习和理解更内在的真理，这些被称为教义真理，由"田野的人"所表示，这将在接下来讨论。
　　【2】"打猎"象征着感官的真理和事实性知识的真理，这些真理吸引并教导那些生活在良善中的人。这是因为广义上的"打猎"指的是通过狩猎获得的东西，如公羊、山羊羔和母山羊等，这些都代表属灵的良善（参2180，2830节）。此外，狩猎的工具，如箭袋、弓和箭，则象征真理的教义（参2685，2686，2709节）。“打猎"所象征的内容可以从下一章（第27章）中以撒对以扫所说的话中得到证实：
　　现在拿起你的器械，就是箭袋和弓，往田野去为我打猎，照我所爱的做成美味。（创世记27:3-4）
　　同样，在那一章中，以撒对假扮成以扫的雅各说：
　　你递给我，我好吃我儿子的猎物，给你祝福。（创世记27:25）
　　这些经文清楚地展示了"打猎"所象征的深层含义。
　　【3】"打猎"象征着教导和说服，这个含义在两个方面都适用：一是出于对真理的热爱，二是出于对伪谬的偏好。在耶利米书中，出于对真理的热爱的例子是：
　　我要领他们再入我从前赐给他们列祖之地。看哪，我要召许多打鱼的把以色列人打上来，然后我要召许多打猎的，从各山上、各冈上、各石穴中猎取他们。（耶利米书16:15-16）
　　这里的"打鱼的"象征那些用感官真理教导人的人（参40，991节）；"猎人”象征那些用事实性知识的真理和教义的真理教导人的人。"从各山上、各冈上"意味着教导那些热爱良善和真理的人；"山和冈"（大山和小山）就是这些含义（参795，796，1430节）。类似的含义也体现在第27章3节中的"在田野打猎"。
　　在以西结书中，我们看到了出于对伪谬的偏好而进行说服的例子：
　　看哪，我要与你们的靠枕反对，就是你们用以猎取人的性命的。我要将靠枕从你们的膀臂上扯去，释放你们所猎取的生命。我也要撕裂你们的头巾，救我的百姓脱离你们的手，不再被猎取，落在你们手中。（以西结书13:18-21）
　　关于"打猎"在这种负面含义上的解释，可以参见1178节。值得注意的是，这种类型的打猎通常会使用网作为工具。
　　3310、"田野的人"象征从教义而来的生活之善。这可以从"田野"（field，有时译作“田地”）在圣经中的含义得到解释。在圣经中，经常提到大地（earth或land）、土地（ground）和田地（field）这些词。当"大地"（常译作”地“）用于正面意义时，它象征主在天上和地上的王国，因而也象征教会，它是主在地上的王国。"土地”也有类似的含义，但范围更窄（参566，662，1066-1068，1262，1413，1733，1850，2117，2118，2928节）。"田地"同样表达这个意思，但含义更加具体（参368，2971节）。
　　教会不仅仅是由教义构成的，除非这些教义以生活之善为目标，或者说，除非教义与生活之善紧密结合。因此，"田地"主要象征生活之善。要成为教会的一部分，这种善必须植根于圣经的教义之中。没有教义的指导，生活之善虽然存在，但还不能称为教会之善，因此也不是真正的属灵之善。它只是有潜力成为属灵之善，就像那些没有接触到圣经、因而不了解主的外邦人的生活之善一样。
　　【2】"田地"象征生活之善，信仰的事物，即教会的属灵真理被植入其中。这一点可以从主在福音书中的撒种比喻清楚地看出：
　　有一个撒种的出去撒种。撒的时候，有落在路旁的，飞鸟来吃尽了；有落在土浅石头地上，土既不深，发苗最愉，日头出来一晒，因为没有根，就枯干了； 有落在荆棘里的，荆棘长起来，把它挤住了； 又有落在好土里的，就结实，有一百倍的，有六十倍的，有三十倍的。 有耳可听的，就应当听！（马太福音13:3-9；马可福音4:3-9；路加福音8:5-8）
　　这个比喻讲述了田地里四种类型的土壤，象征教会中的四种情况。其中，"种子"象征主的道，也就是信仰的真理；"好土"则象征仁义之善。这是因为人内心的善能够接受主的道。"路旁"象征伪谬，"石头地"象征没有在良善中扎根的真理，而"荆棘"则象征邪恶。
　　【3】关于"田地的人"所象征的源自教义的生活之善，情况是这样的：
　　正在重生的人最初根据教义行善，因为他们自己不知道什么是良善。他们从仁爱和仁义的教义中学习，了解谁是主，谁是邻舍，什么是仁爱，什么是仁义，从而明白什么是良善。在这个阶段，他们对真理充满热情，被称为"田地的人"。当他们重生后，不再仅仅根据教义行善，而是出于仁爱义仁义。此时，他们已经内化了通过教义学到的良善，这时他们也被称为"田地的人"。
　　这个过程可以比作一个天性倾向于通奸、偷盗、杀人的人。他从十诫中学到这些行为属于地狱，因此远离它们。在这个阶段，他被戒律吸引，因为害怕地狱的惩罚。他不仅从十诫中学习，也从圣经中学习如何引导生活。起初，他根据戒律行善。但当他真正处于良善的状态时，他开始自然地厌恶以前倾向的通奸、偷盗、杀人。此时，他不再是因为戒律而行善，而是因为内心已经拥有了良善。总的来说，在前一个阶段，人从真理学习良善；在后一个阶段，人从良善教导真理。
　　【4】属灵的真理，也就是所谓的教义，同时也是更深层的戒律，它们的运作方式如下：
　　教义是自然人的内在真理。这些真理有三个层次：首先是感官层面的，其次是知识层面的，最内在的是教义层面的。教义真理建立在事实性知识的基础上，因为人只能通过事实性知识来形成、理解或保留对它们的概念。而事实性知识又建立在感官真理的基础上，没有感官真理，人就无法理解事实性知识。"善于打猎的人"象征着事实性和感官真理，而"田地的人"则象征着教义。这些真理在人的成长过程中逐步形成。
　　因此，在人成年之前，在通过感官和事实性真理进入教义之前，他无法经历重生。因为只有通过事实性和感官的概念，他才能在教义的真理中得到确认。人的思想中的一切，即使是信仰中最隐秘的部分，都伴随着自然和感官的概念，尽管人大多不知道这些概念的具体形式。
　　在来生，如果一个人希望，这些概念会呈现在他的理智面前，甚至可以呈现在他的视觉前。虽然这听起来难以置信，但在来生，这些确实可以以视觉可见的方式呈现出来。
　　3311、"雅各是个完全人"象征真理。这一点可以从两个方面得到证实：首先，“雅各”象征自然真理的教义（参3305节）；其次，“完全”象征那些在真理中的人，因此也象征真理本身（参612节）。
　　3312、"住在帐棚里"象征由此而来的崇拜。这一含义可以从“帐棚”的含义中得到解释，它象征着爱的神圣性和由此产生的崇拜（参414，1102，2145，2152节）。“帐棚”之所以象征崇拜的神圣性，是因为在上古时期，那些爱主并因此进行神圣崇拜的教会成员居住在帐棚中，并在那里进行他们的神圣仪式。随后，人们开始用“帐棚”来象征爱的神圣性和由此产生的崇拜。
　　基于这一传统，神命令摩西按照在西奈山上所示的样式建造帐幕，并在那里建立他们的神圣崇拜。这也是住棚节的由来，人们在节日期间住在帐棚里，以此象征属天教会成员的神圣崇拜。
　　3313、"以撒爱以扫，因为他口中有他的猎物"象征主的神性理性的神性良善爱真理之善。这一解释基于以下几点：“以撒”象征主的神性理性中的神性良善（参3012，3013，3194，3210节）。“以扫”象征主的神性自然中的良善（参3300和3302节，以及后续关于以东的讨论）。“打猎”象征源自于自然真理的生活之善（参3309节）。“他口中”这一表述意味着这种良善存在于他的自然情感中。在圣经中，“在心里”通常指更内在的、源于良善的事物，而“在口中”则指更外在的、源于真理的事物。
　　这里由“以扫”所象征、由“打猎”来表示的真理之善是外在的，即存在于自然情感中，源于真理。因此，经文用“在以撒口中”来描述这种情况。
　　3314、"利百加却爱雅各”象征神性理性的神性真理爱真理的教义。这一解释基于以下几点：
　　"利百加"象征神性之理性的神性真理，请参看3012，3013，3077节，以及前一章关于利百加的内容。"雅各"象征自然真理的教义，在最高意义上代表主的神性自然中的真理（参3305节）。
　　神性理性的良善偏爱自然中的良善，而神性理性的神性真理偏爱自然中的真理。这种关系可以这样理解：理性和自然都由良善和真理构成。理性的良善可以直接流入自然的良善，也可以通过真理间接流入。但理性的良善只能通过理性的真理间接流入自然的真理，或者通过自然的良善间接流入自然的真理。因此，理性的良善与自然的良善有更紧密的联系，这种联系由"以撒爱以扫"来表示。理性的真理与自然的真理有更紧密的联系，而不是与自然的良善，这种联系由"利百加爱雅各"来表示。
　　【2】这些概念确实难以理解，主要是因为即使在学术界，人们对这方面最基本的知识也缺乏了解。例如，很少有人知道理性与自然是有区别的，良善和真理是构成理性和自然的要素，更不用说理性如何影响自然，使人能够思考并按照思考行动。
　　当这些基本概念都不为人所知时，就很难理解前面提到的“流注”现象。然而，天使们对这些概念有深刻的洞察，他们能感知到与之相关的无数细节，并在思考主的神性如何与人性结合时感到喜悦。
　　在世间，那些心地善良并具有天使品质的人，也能从主那里获得一些这方面的启示。但那些不存善念的人，在思考这些事时会感到厌烦，尤其是当他们试图将这些概念应用到理解主的神性与人性的关系时，这种厌烦感会更加强烈。
　　因此，对于这样的人，最好不要去思考这些事，因为他们无论如何也无法理解，反而会拒绝，心里想：“这对我有什么用？这既不能给我带来荣誉，也不能给我带来利益。”
　　3315、第二十九节至第三十节 雅各熬汤，以扫从田地来，疲乏了。以扫对雅各说：“请让我喝这红的，这红的东西，因为我疲乏了。”因此他的名字也叫以东。
　　"雅各熬汤"象征教义的积累；"以扫从田地来"象征对良善生活的追求；“疲乏了"象征争战的状态；"以扫对雅各说"象征主从自然良善而来的直接领受；“请让我喝这红的"象征对教义的渴望；"这个红色的东西"象征表面上看似良善；"因为我疲乏了"在这里如前面一样，象征争战的状态；"因此他的名字也叫以东”象征由此而来的关于良善的品质，这良善与真理的教义相连。
　　3316、"雅各熬汤"象征教义的积累。这可以从"雅各"象征自然真理的教义（参3305节）中得到证实，因此指的是自然人中的教义。"汤"（原文是粥状或糊状食物）象征着这些教义的堆积，而"熬"则意味着积累。在原文中，有一个专门用于制作这种食物的词，就像说"他把炖菜煮成糊状或浓汤"，即他积累了。
　　这描述了良善与真理结合的初始状态，在本章此节和随后几节中有所阐述。对于正在重生的人，或者说真理与良善开始结合的人来说，第一个阶段是在他的自然人中，或者说在被称为记忆的储存处中，无序地积累真理的教义。这时的教义可以比作一堆杂乱无章的东西，如同混沌一般。但这种状态是为了日后的整理，因为任何将被整理的事物，最初都是这样的。
　　这就是"雅各熬汤"所象征的，即他在积累教义。这些教义不会自行整理，而是由流入其中的良善来整理。良善以何种方式和程度作用于它们，它们就以相应的方式和程度被整理。当良善开始渴望这些教义并希望与之结合时，它会以对真理的情感形式出现。这就是"以扫对雅各说：请让我喝这红的，这红的东西"所象征的含义。
　　【2】这些解释看似远离字面意思，但当人读到并按字面理解时，在他身边的天使们并不会想到汤、雅各、以扫、红色或吸食红色物的概念。相反，他们会立即将这些概念转化为完全不同的灵性概念，这些概念远离自然的理解。圣经中的其它内容也是如此。例如，当读到"饼"时，天使们不会理解为实际的饼，而是立即将其理解为属天的爱，即对主的爱。当读到"葡萄酒"时，他们会理解为属灵的爱，即对邻舍的爱。同样，当读到"粥或汤"时，他们会理解为尚未与良善结合的教义，是一种无序的知识堆积。
　　由此可见，天使的思维和领受与人的大不相同。如果人在神圣时刻，比如在圣餐时，也能这样思考，将饼理解为对主的爱，将葡萄酒理解为对邻舍的爱，那么他就会与天使有相似的思维和领受。这样，天使就会更接近他，最终甚至可能与他的思想结合。但这一切都取决于人本身处于多少良善中。
　　【3】 "粥或汤"象征堆积，这一点还可以从经上关于先知门徒和以利沙的记载中得到印证：
　　以利沙又回到吉甲，那地正有饥荒，先知门徒坐在他面前，他吩咐仆人说：“你将大锅放在火上，为先知门徒熬汤。”有一个人去到田野掐菜，遇见一棵野瓜藤，就摘了一兜野瓜回来，切了搁在煮汤的锅中，因为他们不知道是什么东西，倒出来给众人吃，吃的时候，都喊叫说：“神人哪，锅中有致死的毒物！”所以众人不能吃了。以利沙说：“拿点面来”，就把面撒在锅中，说：“倒出来，给众人吃吧；”锅中就没有毒了。（列王纪下4:38-41）
　　这个故事在内在意义上的含义与字面意义大不相同。"地正有饥荒"象征着缺乏对良善和真理的知识（参1460节）；"先知门徒"象征教导者（参2534节）；"汤"象征杂乱无章的知识堆积，而"面（粉）"则象征源于良善的真理，或源于属天的属灵之物（参2177节）。因此，以利沙将面粉撒入锅中使汤变得可以食用，象征着通过主话语中的属灵真理纠正了那些混乱的知识。“以利沙”在这里在圣言方面象征主。若没有这层属灵意义，关于汤和面粉的叙述就不值得在神圣的经文中记载。这个奇迹之所以发生，是因为它具有代表性，就像圣经中的其它奇迹一样，都蕴含着深刻的神性。
　　3317、"以扫从田地来"象征对良善生活的追求。这一点可以从以下几个方面得到证实：首先，"以扫"象征自然真理中的良善（参3300节）；其次，"从田地来"象征着对良善的追求。在第3196节中提到，"在田间默想"就是在良善中思考，因为"田地"象征着教会的良善（参2971节）。
　　3318、“他疲乏了"象征争战的状态。这一含义并非直接从字面上可以看出，而是需要从内在意义的上下文中推断。"疲乏"或"疲惫"通常表示争战后的状态，但在这里特指争战的状态本身。之所以如此解释，是因为这里讨论的是自然人中良善与真理结合的过程。值得注意的是，良善与真理在自然人中的结合无法避免争战或试探。这一深层含义只有通过对内在意义的整体把握才能充分理解。
　　【2】为了理解这个过程是如何在人身上发生的，我们需要简要说明以下几点：
　　人本身没有生命，不过是一个器官或容器，接受来自主的生命（参290，1954，2021，2536，2706，2886-2889，3001节），人本身并不具有生命。从主流入人的生命源于他的神性之爱。这生命流入并作用于人的理性和自然层面的容器。然而，由于人生来就带有遗传之恶，加上后天积累的实际之恶，这些容器往往与生命处于对立状态。
　　流入的生命能在多大程度上安排这些容器来接受它，就在多大程度上改变它们。在人的理性和自然层面中，这些容器就是我们所说的"真理"。它们实际上是这些容器形式变化的感知，以及根据这些变化而产生的状态改变。这些变化发生在最精细的物质中，以我们难以言表的方式进行（参2487节）。真正流入并安排一切的，是来自主的良善本身，也就是生命本身。
　　【3】当这些需要改变的"容器"与生命处于对立状态时，它们必须被重新调整以符合生命的要求。然而，只要人还停留在与生俱来或后天形成的状态中，这种调整就无法实现。因为这些"容器"处于顽固抵抗的状态，违背天堂的秩序，也就是生命运作的规律。
　　驱使这些"容器"的是自私和世俗的爱，这种粗糙的"热量"使它们保持这种状态。因此，要使它们能够顺从并接受主的爱的生命，它们必须首先经历一个软化的过程。
　　这种软化过程只能通过试探来完成。试探能够消除自私、轻视他人、自我荣耀、仇恨和报复等负面情绪。当这些负面因素被试探稍微缓解和克制后，这些"容器"才开始变得顺从，能够接受主的爱的生命，而这种生命一直在不断地流入人的里面。
　　【4】良善开始先在人的理性层面，然后在自然层面与真理结合。这里的真理，如前所述，实际上是对形式变化的感知，这些变化随着状态的不断改变而发生，而这种感知来源于流入的生命。这就解释了为什么人需要通过试探，或者说通过属灵的争战来重生。通过这个过程，人变成新人，获得新的性情，变得温顺、谦卑、单纯，并有一颗忏悔的心。由此我们可以理解试探的作用：它不仅允许来自主的良善流入，还能使"容器"变得顺从，从而与良善结合。真理就是接受良善的容器（参1496，1832，1900，2063，2061，2269节）。本段讨论的是良善与真理在人的自然层面的结合，而这种结合始于试探的争战。因此，"他疲乏了"这个表述意味着一种争战的状态。
　　【5】这段经文在最高意义上谈论的是主。他通过经历最严厉的试探争战，将自身的一切都归入神性秩序，以至于从母亲那里继承的人性中没有任何东西留存（参1444，1573，2159，2574，2649，3036节）。因此，他不是像其他人那样成为新人，而是完全成为神性的。
　　通过重生而成为新人的普通人，在自己里面仍然保留着对邪恶的倾向，甚至是邪恶本身。但通过主之爱的生命的流入，他们以极大的力量被阻止于邪恶之外。然而，主完全驱逐了从母亲那里继承的所有邪恶，使自己成为神性的，甚至在"容器"方面，也就是在真理方面也是如此。这个过程在圣经中被称为“得荣耀”。
　　3319、"以扫对雅各说"象征主从自然良善而来的直接领受。这一解释基于以下几点：
　　“说”象征直接领受（参1791，1815，1819，1822，1898，1919，2080，2862节）。“以扫”象征主的自然良善（参3300，3302节），在随后关于以东的讨论中也会涉及。“雅各”象征自然真理（参3305节），这是领受的对象。因此，这句话描述的是主通过自然之善领受自然真理的过程。
　　3320、“请让我喝这红的"象征对教义的渴望；"这个红色的东西"象征表面上看似良善。这一解释基于以下几点：
　　“喝”在此处的含义是交流和结合（参3089节）。因此，"请让我喝"表达了渴望真理或教义与自己结合的愿望。“红”通常象征良善（参3300节）。但在这里，它更多地指的是表面上的良善。这是因为教义，无论如何安排，在外表上都会呈现出良善的样子，尽管其内在可能是杂乱的（参3316节）。提及这些细节还有另一个原因：以扫由此得名以东。在原语中，"红"被称为"以东"。这一命名使得“以东”能够象征良善，而这种良善中包含了真理的教义。
　　3321、"因为我疲乏了"象征争战的状态，这一点可以从"疲乏或疲劳"的含义中得到证实，它象征争战的状态（参3318号）。这里再次提到疲乏，是为了确认良善与真理在自然中的结合是通过灵性的争战，即通过试探而实现的。
　　关于良善与真理在自然中的结合，一般情况是这样的：人的理性先于其自然接受真理。这是因为主的生命，如前所述，是爱的生命，能够通过理性流入自然，并使之有序，使之服从。理性更为纯粹，而自然层面更为粗糙；换句话说，前者是内在的，后者是外在的。根据可知的秩序，理性能够流入自然，但反过来则不行。
　　【2】因此，人的理性能够先于自然适应并接受真理。这一点在重生过程中表现得尤为明显：理性常常与自然发生冲突，换句话说，内在与外在产生矛盾。内在的人能够看到真理并愿意接受，但外在的人却拒绝和抵抗。
　　在人的自然中存在着知识，这些知识大多源于感官的欺骗。尽管它们可能是伪谬，却被误认为是真理。还有许多自然人无法理解的事物，因为他们相对处于蒙昧状态。对于无法理解的事物，他们要么否认其存在，要么否认其本质。
　　此外，还有源于自我之爱和世俗之爱的欲望，以及支持这些欲望的事物，被人误认为是真理。当人屈服于这些欲望时，由此产生的一切都与灵性真理相悖。还有从婴儿时期就被灌输的错误推理。
　　人们更容易通过明显的感觉感知自然层面的事物，而非理性层面的事物，直到脱离肉体为止。这也导致人们相信感官所感知的就是一切，而几乎不相信那些无法被自然感官感知的事物的存在。
　　【3】这些因素以及其它更多的原因导致自然人比他的理性部分更晚且更难接受真理。这就产生了一场持续相当长时间的争战。只有当自然人中接受良善的容器通过试探被软化后，这场争战才会停止（参3318号）。
　　要知道，真理本质上就是接受良善的容器（参1496，1832，1900，2063，2261，2269号）。这些容器越坚硬，人在前面提到的那些事物上就越固执。而人越固执，如果要重生，就必须经历越激烈的斗争。自然人的情况就是如此：真理必须在其中与良善结合，而这种结合是通过试探的争战来实现的。正因为如此，这里再次提到"我疲乏了"这句话。
　　3322、"因此他的名字也叫以东”象征由此而来的关于良善的品质，这良善与真理的教义相连。这一点可以从"给起名"或"用名字称呼"的含义中得知，它象征着性质（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006节）。
　　在圣经中，经常提到以扫和以东。"以扫"象征自然的良善，特指在真理教义与之结合之前的良善，也象征由理性流入的生活之善。"以东"则象征已经与真理教义相结合的自然良善。然而，在相反的意义上，"以扫"可以象征自我之爱的恶，即在伪谬与之结合之前的自我之爱的恶。而"以东"则象征当伪谬与之结合后的那种爱的恶。
　　值得注意的是，圣经中的许多名字都有相反的含义。这是因为那些在教会中原本代表善与真的事物，随着时间的推移，通过各种歪曲而退化为恶与伪。
　　以扫和以东所代表的这些含义，可以从以下段落中得到证实：
　　【2】这从以东的波斯拉来，穿红衣服，装扮华美，能力广大，大步行走的是谁呢？……你的装扮为何有红色？你的衣服为何像踹酒榨的呢？我独自踹酒榨；众民中无一人与我同在。……我仰望，见无人帮助；我诧异，没有人扶持。所以，我自己的膀臂为我施行拯救。(以赛亚书63:1-3，5）
　　在这段经文中，"以东"显然指的是主。更具体地说，它代表主的神性自然中的神性良善。这段经文讲述的是主的人性中良善与真理的结合过程，以及他通过经历试探的争战来实现这种结合。这里的"衣服"象征着自然人的真理，或者说是较低层次的真理（参2576节）。"红色"则象征自然的良善（参3300节）。
　　主通过自己的力量，借着试探的争战，将真理与良善结合在一起。这一过程通过"我独自踹酒榨，众民中无一人与我同在。我仰望，却见无人帮助；我诧异，没有人扶持。所以，我自己的膀臂为我施行拯救"这段话来描述。其中，"膀臂"象征着力量（参878节）。
　　【3】耶和华啊，你从西珥出来，由以东地行走。那时地震天漏，云也落雨。山见耶和华的面就震动。（士师记5:4-5）
　　"由以东"的含义与以赛亚书中"从以东来"几乎相同。同样，经上还提到“耶和华从西奈而来，从西珥向他们显现"（申命记33:2）。民数记中还记载：
　　我看他却不在现时；我望他却不在近日。有星要出于雅各，有杖要兴于以色列。……他必得以东为基业，又得仇敌之地西珥为产业；以色列必行事勇敢。有一位出于雅各的，必掌大权；他要除灭城中的余民。（民数记24:17-19）
　　这段经文预言了主降临世界。他的人性本质被比喻为"有星要出于雅各，有杖要兴于以色列"。"以东和西珥将成为产业"象征主的神性自然中的神性良善。“得仇敌之地为产业"象征着它将取代自然中原有的事物。主将统治那里的真理，这通过"有一位出于雅各的，必掌大权；他要除灭城中的余民"来表示。这里的“雅各"象征自然的真理（参3305节），"城"则象征教义（参402，2268，2449，2712，2943，3216节）。
　　当这些真理从属于并服从于良善时，就称为"统治"。而在此之前，它们被称为仇敌，因为它们持续抵抗（参3321节）。
　　【4】到那日，我必建立大卫倒塌的帐幕，堵住其中的破口，把那破坏的建立起来，重新修造，像古时一样，使以色列人得以东所余剩的和所有称为我名下的国。（阿摩司书9:11-12）
　　这里的"大卫的帐幕"象征着教会和对主的崇拜。"以东所余剩的"指的是教会内良善的人，而"称为我名下的国"则代表教会外善良的人。关于"国"代表善良的人，可参见1259，1260，1416，1849节。
　　我要向以东抛鞋……谁能领我进入坚固城？谁能引我到以东地？神啊，不是你吗？（诗篇60:8-10）
　　这里的"以东"象征自然的良善。它确实指自然的良善，这一点可以从"鞋"的象征意义得到证实，"鞋"象征最低级的自然（参1748节）。
　　【5】到末了，南方王要与他交战。北方王必用战车、马兵，和许多战船，势如暴风来攻击他，也必进入列国，如洪水泛滥。又必进入那荣美之地，有许多国就被倾覆，但以东人、摩押人，和一大半亚扪人必脱离他的手。（但以理书11:40-41）
　　这段经文描述了教会的最终状态。"北方王"象征伪谬，或者说那些持有伪谬观念的人。"以东"象征那些怀有简单良善的人，这种良善类似于构成主的外在教会的人所具有的。同样，"摩押和亚扪人"也有类似含义（参2468节）。由于以东和摩押都代表那些具有自然良善的人，因此在许多经文中常常一起被提及。但它们之间存在差异："以东"象征自然的良善，其中包含了真理的教义；而"摩押"则代表纯粹的自然良善，就像那些没有结合真理的人所具有的。这两者在外表上可能看起来相似，但在内在本质上是不同的。
　　【6】这就解释了为什么经文说：
　　不可憎恶以东人，因为他是你的弟兄。不可憎恶埃及人，因为你在他的地上作过寄居的。（申命记23:7）
　　这里的"以东人"象征自然的良善，而"埃及人"则象征与之相关的真理，即事实性知识（参1164，1165，1186，1462节）。因此，在积极的意义上，这两者都被提及。这也解释了为什么耶和华对摩西说，不要与以扫的子孙争战，他们也不要将他们的土地，哪怕是一脚掌的地方，给予雅各的子孙（申命记2:4-6）。
　　【7】然而，从反面来看，以扫和以东代表那些偏离良善的人。这些人完全蔑视真理，不愿接受任何信仰的真理，主要是自我之爱的缘故。因此，在这个负面意义上，以扫和以东代表这类人。这一点也体现在以东王率领大军拒绝以色列人通过他们的领土的故事中（民数记20:14-22）。
　　这种恶，即自我之爱，拒绝接受信仰的真理和真理的教导，在圣经多处通过"以扫和以东"来描述。同时，这些描述也反映了教会陷入这种状态时的情况。例如：
　　论以东……提幔中再没有聪慧吗？明哲人不再有谋略吗？他们的智慧尽归无有吗？底但的居民啊，要转身逃跑，住在深密处；因为我向以扫追讨的时候，必使灾殃临到他。……我要使以扫赤露，显出他的隐秘处；他不能自藏。他的后裔、兄弟、邻居尽都灭绝。……你们撇下的孤儿，我必保全他们的性命；你们的寡妇可以倚靠我。……以东必成为荒凉之地，凡经过的人都受惊骇，并因她一切的灾祸嗤笑。（耶利米书49:7-8，10-11，17及以下）
　　【8】他们说……使以色列的名不再被人记念，因为他们同心商议，彼此结盟，要抵挡你。住帐棚的以东人和以实玛利人，摩押和夏甲人。（诗篇83:4-6）
　　俄巴底亚得了耶和华的默示，论以东：
　　我使你以东在列国中为最小的，被人大大藐视。住在山穴中、居所在高处的啊，你因狂傲自欺，心里说：谁能将我拉下地去呢？你虽如大鹰高飞，在星宿之间搭窝，我必从那里拉下你来。……以扫的隐密处何竟被搜寻？他的财宝何竟被查出？……耶和华说：到那日，我岂不从以东除灭智慧人？从以扫山除灭聪明人？提幔哪，你的勇士必惊惶，甚至以扫山的人都被杀戮剪除。因你向兄弟雅各行强暴，羞愧必遮盖你，你也必永远断绝。……雅各家必成为大火；约瑟家必为火焰；以扫家必如碎秸；火必将他烧着吞灭；以扫家必无余剩的。……南地的人必得以扫山。'"（俄巴底亚书1:1-4，6，8-10，18，19，21）
　　【9】经上还记载：
　　人子啊，你要面向西珥山，说预言攻击它，对它说，主耶和华如此说：西珥山哪，我与你为敌，必向你伸手攻击你，使你荒凉，令你荒废。……因为你永怀仇恨，在以色列人遭灾、罪孽到了尽头的时候，将他们交与刀剑。……因你曾说：这二国这二邦必归于我，我必得为业。其中却有耶和华。……你也必知道我耶和华听见了你的一切毁谤，就是你攻击以色列山的话，说：这些山荒凉，是归我们吞灭的。……西珥山哪，我必使你荒凉。以东全地也都如此。（以西结书35:2-5，8-10，12，15）
　　从这段经文中，我们可以清楚地看到，"以东"在反面意义上代表那些蔑视、拒绝并侮辱属灵良善与真理的人。这里的"以色列的众山"象征着这些属灵的善与真理。
　　【10】同一先知书中还记载：
　　主耶和华对你们如此说：我真发愤恨如火，责备那其余的外邦人和以东的众人。他们快乐满怀，心存恨恶，将我的地归自己为业，又看为被弃的掠物。（以西结书36:5）
　　这里，"将我的地归自己为业"象征性地表示荒废教会，也就是破坏教会的良善与真理。
　　【11】在玛拉基书中，耶和华责备以色列的话说：
　　耶和华说：”我曾爱你们。“你们却说：”你在何事上爱我们呢？“耶和华说：“以扫不是雅各的哥哥吗？我却爱雅各，恶以扫，使他的山岭荒凉。"（玛拉基书1:1-3）
　　在这段经文中，"以扫"象征不接受属灵真理的自然之恶，而"以色列"代表属灵真理，"雅各"则代表真理的教义（参见3305节）。"恶以扫"意味着荒废，这里的"恶"并非通常意义上的仇恨，这可以从圣经中关于以扫和以东的正面描述中得到证实。然而，当真理不愿与良善结合时，雅各也会受到类似的描述。例如：
　　耶和华必照雅各所行的惩罚他，按他所做的报应他。他在腹中抓住哥哥的脚跟。（何西阿书12:2-3）
　　3323、第三十一节至第三十三节 雅各说：“你如同今日把长子的名分卖给我吧。”以扫说：“看哪，我将要死，这长子的名分于我有什么益处呢？”雅各说：“你如同今日对我起誓吧。”以扫就对他起了誓，把长子的名分卖给雅各。
　　"雅各说"象征真理的教义；"你如同今日把长子名分卖给我吧"象征真理的教义在时间上看似优先；"以扫说：看哪，我将要死"象征他随后会复兴；"这长子的名分于我有什么益处呢"象征那时就不需要优先权了；"雅各说"象征真理的教义；"你如同今日对我起誓吧，他就对他起了誓"象征确认；"把长子的名分卖给雅各"象征优先权暂时被让与。
　　3324、"雅各说"这句话象征着真理的教义。这一点可以从"雅各"所代表的含义中清楚地看出来。如3305节所述，雅各代表自然真理的教义，或者说，代表那些遵循真理教义的人。
　　本章从这些经文到结尾，讨论的是优先权的问题：是真理优先，还是良善优先？是真理的教义优先，还是良善的生活优先？或者说，是信仰（就其作为教义的真理而言）优先，还是仁义（就其作为生活的良善而言）优先？
　　当人从自然感知出发做判断时，他倾向于认为信仰（作为教义的真理）先于仁义（作为生活的良善）。这是因为人能感知真理（即教义）如何进入心智，但难以感知良善（即生活）是如何进入的。真理通过外部途径即感官进入，而良善则通过内部途径进入。
　　此外，人们认为，除了知道真理因为教导什么是良善而先于良善之外，他们无法知道其它。人通过真理得到改造，也是按照真理而改造，以至于人在良善方面的完善程度取决于能与之结合的真理数量。因此，良善是通过真理而完善的。
　　人可以停留在真理中，并从真理中思考和说话，表现出明显的热忱，即使他同时并不处于良善中。人也可以从真理中获得救赎的信心。这些原因，加上其它许多因素，使得人在从感官和自然人的角度判断时，认为信仰的真理先于仁义的良善。然而，所有这些推理都是基于伪谬的，因为它们只是在感官和自然人面前的表象而已。
　　【2】实际上，生活中的良善才是最优先的。生活中的良善就像是土壤，真理应该被播种在其中。土壤的质量决定了种子的接受程度，也就是说，决定了信仰真理被接受的程度。
　　确实，真理可以先被储存在记忆中，就像种子可以被储存在盒子里，或者像小鸟在喉囊中储存食物。但是，除非灵性的土壤已经准备好，这些真理就不会真正成为人的一部分。而且，这片灵性土壤的性质，也就是良善的性质，决定了这些真理能否发芽和结果。
　　关于这个主题，我们之前已经多次讨论过。提出这些观点的目的是为了让人明白什么是良善，什么是真理，以及为什么优先权应该属于良善而不是真理。具体来说：
　　【3】为什么人们对良善和真理之间的区别没有清晰的认识呢？这在第2507条中有所解释。良善是通过人所不知的内在途径流入的，而真理则是通过人所知的外在途径获得的（参3030和3098节）。
　　真理就像是接纳良善的容器（参1496，1832，1900，2063，2261，2269，3068，3318节）。良善能够识别并与之相配的真理（参3101，3102，3179节）。同时，我们必须非常谨慎地探究和防范，以避免伪谬与良善结合，或真理与邪恶结合（参3033，3101，3102节）。良善会为自己创造它要结合的真理，因为它只承认与自身一致的东西为真理（参3161节）。
　　【4】真理源于良善（参2434节）。真理是良善的形式（参3049节），它内含良善的形象，而在良善中则体现了真理的本质（参3180节）。真理就像种子，它需要扎根于仁义这片良善的土壤中（参880节）。信仰只能存在于仁爱与仁义的生命中，这一观点在多处被提及（参379，389，654，724，1608，2343，2349节）。
　　我们应从仁爱与仁义的角度理解信仰教义中的真理，而非反之（参2454节）。若只从信仰出发而忽视仁爱与仁义，实际上是一种倒退（参2454节）。真理的生命力取决于每个人的良善程度，即人的纯真与仁义的状态（参1776，3111节）。只有内心良善的人才能真正接受信仰的真理（参2343，2349节）。缺乏仁义的人无法真正认识主，也就无法理解信仰的真理。即使他们宣称有信仰，那也只是表面现象或虚伪的表现（参2354节）。没有仁义，就不可能有真正的信仰（参654，1162，1176，2429节）。智慧、聪明和知识都源于仁义（参1226节）。天使因充满仁爱，故而拥有卓越的智慧和聪明（参2500，2572节）。
　　【5】天使的生命体现在仁义的良善中，天使本身就是仁义的形式（参454，553节）。对主的仁爱使我们与他相似，而对邻舍的仁义则反映了他的形象（参1013节）。天使通过对主的爱来直接领受一切信仰（参202节）。除了爱和情感，没有什么是活的（参1589节）。拥有相互之爱或仁义的人拥有了主的生命（参1799，1803节）。对主的仁爱和对邻人的仁义就是天堂本身（参1802，1824，2057，2130，2131节）。主的临在程度取决于仁义之爱的状态（参904节）。十诫的所有诫命和所有信仰都包含在仁义之中（参1121，1798节）。如果一个人没有仁义，那么对信仰教义的认知就毫无意义，因为这些教义的最终目的就是仁义（参2049，2116节）。除非一个人内心向善，否则他不可能真正承认真理，也就不可能拥有真正的信仰（参2261节）。崇拜的神圣程度取决于植入仁义中的信仰真理的质量和数量（参2190节）。
　　【6】救赎不是通过单纯的信仰实现的，而是通过体现仁义的信仰生活（参2228，2261节）。天堂属于那些拥有仁义信仰的人（参1608节）。在天堂中，所有人都是根据他们的仁义和由此而生的信仰来被看待的（参1258节）。只有那些发自内心愿意行善的人才能进入天堂（参2401节）。有信仰的人能得救，前提是他们的信仰中包含良善（参2261，2442节）。没有植根于良善生活的信仰，在来生将完全消失（参2228节）。如果仅仅思维上的信仰就能拯救人，那么所有人都会进入天堂。但现实是，因为人们的生活方式阻碍了这一点，所以并非如此（参2363节）。那些认为只有信仰能拯救人的人，实际上是用错误的原则污染了真理（参2383，2385节）。信仰的果实是善行，这善行就是仁义，这是对主的爱，而这爱就是主自己（参1873节）。信仰的果实是良善的果实，也就是仁爱和仁义的果实（参3146节）。
　　【7】所谓能够拯救人的信仰，其信任或信心只能存在于那些过着良善生活的人中（参2982节）。良善是真理的生命（参1589节），当我们说真理获得了生命时（参1928节），实际上是指良善从主那里流入了各种真理。但最重要的是，这些真理必须是真正的真理（参2531节）。从主那里流入的良善和真理的程度，取决于我们移除邪恶和伪谬的程度（参2411，3142，3147节）。只要一个人还处于邪恶中，良善就无法流入真理（参2388节）。真理只有被良善接受后才能成为真正的真理（参2429节）。在一切事物中，无论是整体还是细节，都存在着良善与真的理结合（参2173，2508，2517节）。对良善的情感就是生命本身，而对真理的情感则是为了生命（参2455节）。真理总是倾向于良善，并且源自于良善（参2063节）。
　　【8】真理通过神性的流注从人的自然层面被唤醒、提升，并植入理性层面的良善中（参3085，3086节）。当真理与良善结合时，它就成为人真正拥有的东西（参3108节）。要使真理与良善结合，必须得到理智和意志的共同认可；特别是当这种认可来自意志时，才能实现真正的结合（参3157，3158节）。
　　人的理性通过获取知识来形成对真理的认识。当这些真理与良善结合时，它们就被人真正拥有，成为意志的一部分，并为生命服务（参3161节）。值得注意的是，真理与良善的结合不是一蹴而就的，而是贯穿整个生命，甚至延续到来生（参3200节）。
　　就像没有热量的光无法产生任何东西一样，没有爱之良善的信仰真理也无法结出果实（参3146节）。我们可以想象，缺乏良善的真理在来生会呈现出怎样的状态（参2228节）。可以说，分离的信仰就像冬天的光，而源于仁义的信仰则如春天的光那样温暖而富有生机（参2231节）。
　　【9】那些在实际中将信仰的真理与仁义分离的人，无法拥有真正的良心（参1076，1077节）。他们之所以将信仰与仁义分离，并宣称单凭信仰就能得救，其原因在第2231节中有所解释。当一个人经历重生时，主会将良善注入他已有的真理中（参2063，2189节）。值得注意的是，人的重生不是通过真理，而是通过良善来实现的（参989，2146，2183，2189，2697节）。在这个过程中，主会迎接这个人，并用仁义之善充满他所拥有的真理（参2063节）。那些过着良善生活但不了解信仰的真理的人，比如外邦人和婴儿，会在来生接受信仰的真理并经历重生（参989节）。关于外邦人的详细讨论见932，1032，2049，2284，2589-2604节，关于婴儿的讨论见2290-2293，2302-2304节。人通过对真理的情感而重生，重生后则从对良善的情感行动（参1904节）。在重生的人中，属灵的种子只能在良善中生根（参880，989节）。重生者的光源自仁义，而非单纯的信仰（参854节）。有趣的是，同样的真理对不同的人可能有不同的意义：对一个人是真理，对另一个人可能不那么真实，对第三个人甚至可能是伪谬的。这种差异取决于每个人生活中的良善程度（参2439节）。婴儿之善、无知之善和智慧之善之间存在着区别（参2280节）。至于谁能够进入真理和信仰的知识，谁不能，这在第2689节中有所讨论。
　　【10】教会只有在生活的良善中植入教义真理时才能存在（参3310节）。构成教会的不是教义，而是仁义（参809，916，1798，1799，1834，1844节）。教会的教义若不付诸实践就毫无意义（参1515节）。信仰的教义实际上就是仁义的教义（参2571节）。教会源于仁义，而非脱离仁义的信仰（参916节）。每个人都可以通过仁义来判断自己是否有内在的崇拜（参1102，1151，1153节）。主的教会在世界各地虽然在真理方面有所不同，但通过仁义成为一体（参3267节）。如果所有人都践行仁义，即使在仪式和教义上有差异，教会也将成为一体（参809，1285，1316，1798，1799，1834，1844节）。若仁义而非信仰成为教会的本质，多个教会就会合而为一（参2982节）。有两种教义，即仁义的教义和信仰的教义。在古代教会中存在仁义的教义，而今天这些教义已经失传（参2417节）。
　　【11】那些不遵循仁义之教义的人，对真理是无知的（参2435节）。如今，人们将教会的本质定位于信仰之中，以至于他们忽视甚至看不到主多次强调的仁爱和仁义（参1017，2373节）。对主的仁爱和对邻舍的仁义所产生的良善，其地位高于且优先于信仰的真理，而非相反（参363，364节）。
　　3325、"你如同今日把长子名分卖给我吧"象征真理的教义在时间上看似优先。这一解释基于以下含义：
　　"卖"表示为自己索取。"如同今日"的含义是指时间；因为“今日”在圣经的内在意义中象征永恒和永久（参2838节），为了避免这种永恒的含义，这里使用了"如同今日"，通过"如同"一词使其仅表现为表面上的情况。"长子名分"象征优先地位，在这里指的是真理的教义，也就是雅各所代表的（参3305节）。
　　【2】"长子名分"所代表的优先权，不仅指时间上的优先，还包括程度上的优先，即良善与真理孰为主导。在与良善结合之前，真理总是处于这样的状态。换句话说，那些尚未重生的人总是认为真理比良善更重要、更高级。这种看法在当时似乎也是如此。然而，当他们重生后，真理与良善在他们身上结合，他们就会意识到真理实际上是次要的、低级的。此时，良善开始在他们身上主导真理。这就是以撒父亲对以扫所说的话的深层含义：
　　地上的肥土必为你所住；天上的甘露必为你所得。你必倚靠刀剑度日，又必侍奉你的兄弟；到你强盛的时候，必从你颈项上挣开他的轭。（创世记27:39-40）
　　【3】教会中未重生的人数量超过已重生的人。未重生的人往往根据表象下结论，因此自古以来就存在一个争论：究竟是真理还是良善更为优先。对于未重生或尚未完全重生的人来说，他们普遍认为真理更重要，因为他们还没有体验到良善。只要一个人没有对良善的直接领受，就会对这些事物处于模糊或无知的状态。
　　相比之下，已经重生的人因为亲身体验了良善，从而获得了聪明和智慧。他们能够直接领受什么是良善，明白良善来自主，并且通过内在人持续不断地流入外在人，尽管人们并不意识到这一点。这种良善会与存储在记忆中的教义真理相结合。因此，良善实际上是优先的，尽管之前并不明显。
　　这就导致了关于优先性和重要性的争论，这种争论在圣经中有多处体现：以扫和雅各的故事，犹大与他玛所生的法勒斯和谢拉的故事（创世记38:28-30），以及约瑟的儿子以法莲和玛拿西的故事（创世记48:13，14，17-20）。
　　【4】良善是首生的，特别是指对主的仁爱和对邻舍的仁义所产生的良善，因为除此之外没有其它可称为真正良善的东西。这一点可以从以下事实得到证实：生命存在于良善之中，而不存在于真理之中，除非该真理源于良善。良善流入真理并赋予其生命，这一点在先前关于良善和真理的讨论中已经充分展示（参见第3324节）。
　　因此，所有在对主的仁爱和对邻舍的仁义中的人都被称为“长子”或“首生的”。这一概念在犹太教会中也有所体现。从相对的角度来看，这是因为主自己是“长子”和“首生的”，而那些充满仁爱与仁义的人则是他的样式和形象。
　　【5】就主的神性之人而言，他是长子，这一点在大卫的诗中得到了证实：
　　他要称呼我说：“你是我的父，是我的神，是拯救我的磐石。我也要立他为长子，为世上最高的君王。我要为他存留我的慈爱，直到永远；我与他立的约必要坚定。我也要使他的后裔存到永远，使他的宝座如天之久。（诗篇89:26-29）
　　这段经文指的是主。约翰在启示录中也说：
　　并那诚实作见证的、从死里首先复活、为世上君王元首的耶稣基督。（启示录1:5）
　　为了那些关于他的预言和代表他的事物也得以应验，他也确实生为头生的（路加福音2:7，22，23）。
　　【6】主也称那些爱他并爱邻舍的人为"长子"，因为他们是他的样式和形象。这一点在启示录中很明显：
　　从地上买来的那十四万四千人……这些人未曾沾染妇女，他们原是童身。羔羊无论往哪里去，他们都跟随他。他们是从人间买来的，作初熟的果子归与神和羔羊。在他们口中察不出谎言来，他们是没有瑕疵的。（启示录14:4-5）
　　"十四万四千"，即十二乘十二，象征那些有仁义之信的人（参3272节）。"千"象征无数或所有这样的人（参2575节）。"童身"象征对主之爱的良善和对邻舍的仁义（参2362，3081节），因此指那些在纯真中的人。这也由"跟随羔羊"所象征，因为主因其纯真被称为"羔羊"。因此，这些人被称为“初熟的”或“头生的”。
　　【7】从这些可以看出，在犹太教会中，主的神性之人是由长子所代表的，同时也由那些爱主的人代表，因为他们在主里面。但在圣经中，长子有双重含义：一方面代表主的神性的属天之爱，另一方面代表主的神性的属灵之爱。主的神性属天之爱是针对属天教会的，或者说是针对属于那个教会的人。这些人因为对主的爱而被称为属天的人。主的神性的属灵之爱则是针对属灵教会的，或者说是针对属于那个教会的人。这些人因为对邻舍的爱而被称为属灵的人。主的神性之爱是对所有人的，但因为人们以不同的方式接受这爱，属天的人以一种方式接受，属灵的人以另一种方式接受，所以我们说这爱是"针对"不同类型的人的。
　　【8】关于长子代表主的神性的属天之爱，以及那些属于属天教会的人，摩西五经中是这样说的：
　　你要将头生的儿子给我。你牛羊头生的，也要这样。七天当跟着母，第八天要给我。你们要在我面前为圣洁的人。（出埃及记22:29-31）
　　"七天与母亲在一起"是因为第七天代表属天的人（参84-87节），而"七"因此象征神圣（参395，433，716，881节）。"第八天献给耶和华"是因为第八天表示从新开始的延续，即爱的延续（参2044节）。摩西五经中还说：
　　惟独牲畜中头生的，无论是牛是羊，既归耶和华，谁也不可再分别为圣。（利未记27:26）
　　民数记中也说：
　　凡从他们地上所带来给耶和华初熟之物也都要归与你。凡有血肉的，无论是人是牲畜，所献给耶和华头生的，都要归你，只是人头生的，总要赎出来；不洁净牲畜头生的，也要赎出来。……只是头生的牛，或是头生的绵羊和山羊，必不可赎，都是圣的，要把它的血洒在坛上，把它的脂油焚烧，当作馨香的火祭献给耶和华。（民数记18:13，15-17）
　　摩西五经中还有类似的记载：
　　你牛群羊群中头生的，凡是公的，都要分别为圣归耶和华你的神。不可用头生的公牛耕地，也不可剪你头生的绵羊羊毛。……若有什么残疾，就如瘸腿的、瞎眼的，无论有什么恶残疾，都不可献给耶和华你的神。（申命记15:19-21）
　　【9】头生的代表主，以及那些因对主的爱而属于主的人，因此利未支派被选来代替所有头生的。这是因为利未代表主的爱，利未这个名字本身也表示爱，意味着依附和结合，而在内在意义上，依附和结合就是爱。关于这一点，我们将在后面详细讨论（创世记29:34）。关于利未人，摩西五经是这样记载的：
　　耶和华晓谕摩西说："我从以色列人中拣选了利未人，代替以色列人一切头生的；利未人要归我。因为凡头生的是我的；我在埃及地击杀一切头生的那日，就把以色列中一切头生的，连人带牲畜都分别为圣归我；他们定要属我。我是耶和华。"（民数记3:11-13）
　　在同一卷书中还记载：
　　耶和华对摩西说："你要从以色列人中数点一个月以外的所有头生的男子，记下他们名字的数目。我是耶和华。你拣选利未人归我，代替以色列人所有头生的，也取利未人的牲畜代替以色列人的牲畜中所有头生的。"（民数记3:40-41）
　　此外还也有类似的记载（民数记8:14，16-18）。利未人被交给亚伦（民数记3:9），因为亚伦代表主的祭司职分，也就是代表神性的爱。关于祭司职分代表主的神性之爱，可参见前文（参1728，2015 节）。
　　【10】关于那些代表主的神性的属灵之爱的头生者，以及那些属于属灵教会的人，耶利米先知是这样记载的：
　　他们要哭泣而来。我要照他们恳求的引导他们，使他们在河水旁走正直的路，不至绊跌；因为我是以色列的父，以法莲是我的长子。（耶利米书31:9）
　　这段经文描述的是新的属灵教会。"以色列"象征属灵的良善，"以法莲"象征属灵的真理，被称为"长子"是因为这里讲的是将要建立的教会，在这教会中，对真理的理解表面上是长子。以法莲取代了流便的位置，成为长子（创世记48:5，20；历代志上5:1），这是因为"约瑟"（以法莲和玛拿西的父亲）代表了主的神性的属灵之爱。然而，以色列本质上才是长子，也就是属灵的善。这一点在摩西五经中可以看出：
　　耶和华对摩西说："你要对法老说：'耶和华这样说：以色列是我的儿子，我的长子。我对你说过，容我的儿子去，好事奉我。你还是不肯容他去。看哪，我要杀你的长子。'"（出埃及记4:22-23）
　　在这里，"以色列"在最高意义上是指主的神性的属灵之爱，而在相对意义上是指那些处于属灵之爱中的人，也就是那些对邻舍有仁义的人。
　　【11】在属灵教会中，当它刚开始或正在建立时，真理的教义在外在教会中是长子，而在内在教会中，教义的真理是长子。换句话说，信仰的教义在外在教会中是长子，而信仰本身在内在教会中是长子。但是，当教会建立后，或对于那些已经在教会中的人来说，仁义的良善在外在教会中成为长子，而仁义本身在内在教会中成为长子。
　　然而，当教会不再允许自己被建立，也就是当教会中的人不再能够重生时，它就会逐渐远离仁义，转向信仰，不再关注生活而只关注教义。当这种情况发生时，教会就陷入阴影中，落入伪谬和邪恶中，因此变得毫无价值，并自我消亡。这种情况由该隐杀死他的兄弟亚伯来代表。该隐代表与仁义分离的信仰，而亚伯代表被消灭的仁义（参340，342，357，362及以下节）。
　　这种情况还由含和他的儿子迦南嘲笑他们的父亲挪亚来代表（参1062，1063，1076，1140，1141，1162，1179节）；之后由雅各的长子流便玷污他父亲的床来代表（创世记35:22）；最后由法老和埃及人虐待以色列人来代表。
　　从圣经中可以看出，所有这些人都被诅咒了。关于该隐，圣经记载：
　　耶和华说："你做了什么事呢？你兄弟的血有声音从地里向我哀告。现在你必从这地受咒诅；这地开了口，从你手里接受你兄弟的血。"（创世记4:10-11）
　　关于含和迦南，圣经记载：
　　迦南的父亲含看见他父亲赤身，就到外边告诉他两个弟兄。……挪亚醒了酒，说："迦南当受咒诅，必给他弟兄作奴仆的奴仆。"（创世记9:22，24）
　　关于流便，圣经记载：
　　流便哪，你是我的长子，是我力量强壮的时候生的，本当大有尊荣，权力超众。但你放纵情欲，滚沸如水，必不得居首位；因为你上了你父亲的床，污秽了我的榻。（创世记49:3-4）
　　因此，流便失去了长子的名分（历代志上5:1）。类似的情况也由法老和埃及人来代表，因此他们的长子和头生的都被杀。这可以从他们所代表的知识看出（参1164，1165，1186节）。当人通过这些知识进入信仰的奥秘，不再相信任何超出他感官和知识所能理解的东西时，他就会歪曲和消灭信仰教义的内容，尤其是仁义的内容。
　　【12】这些在内在意义上由埃及的长子和头生的被杀所代表，摩西五经如此记载：
　　因为那夜我要巡行埃及地，把埃及地一切头生的，无论是人是牲畜，都击杀了，又要败坏埃及一切的神。我是耶和华。这血要在你们所住的房屋上作记号；我一见这血，就要越过你们去。我击打埃及地的时候，灾殃必不临到你们身上灭你们。（出埃及记12:12-13）
　　"埃及的长子"象征信仰和仁义的教义，如前所述，它被事实性知识所歪曲。经文中提到的对埃及诸神的审判，在内在意义上代表对虚假的揭露。而关于血作为记号使灭命的灾殃越过的描述，在最高意义上是指主的神性的属灵之爱所在之处，在相对意义上是指属灵之爱所在之处，即对邻舍的仁义（参1001节）。
　　【13】关于法老和埃及人，摩西五经中记载道，
　　摩西说：“耶和华这样说：‘约到半夜，我要出去巡行埃及遍地。凡在埃及地，从坐宝座的法老直到磨子后的婢女所有的长子，以及一切头生的牲畜，都必死。...至于以色列中，无论是人是牲畜，连狗也不敢向他们摇舌，好叫你们知道耶和华是将埃及人和以色列人分别出来。’”（出埃及记11:4-7）
　　到了半夜，耶和华把埃及地所有的长子，就是从坐宝座的法老，直到被掳囚在监里之人的长子，以及一切头生的牲畜，尽都杀了。（出埃及记12:29）
　　这事发生在半夜，因为夜晚代表教会的最后阶段，此时因缺乏仁义而失去了信仰（参221，709，1712，2353节）。经上还提到：
　　在埃及击杀一切长子，就是在含的帐棚中击杀他们强壮时头生的。（诗篇78:51）
　　以色列人也到了埃及，雅各在含地寄居。……他又击杀他们国内一切的长子，就是他们强壮时头生的。（诗篇105:23，36）
　　这里提到的"含的帐棚"指的是埃及人的崇拜，源于将真理与良善分离的错误原则，换言之，就是将信仰与仁义分离。"帐棚"象征崇拜（参414，1102，1566，2145，2152，3312节），而"含"则象征与仁爱分离的信仰（参1062，1063，1076，1140，1141，1162，1179节）。
　　【14】这进一步证实了"埃及被杀的长子"具有特殊的含义：所有长子被杀这一事实，使得"长子"一词在属灵意义上开始象征主的神性的属灵之爱，同时也象征那些拥有这种爱的人。因此，当以色列人离开埃及时，神命令要将所有长子分别为圣。关于这一点，摩西五经中记载道：
　　耶和华晓谕摩西说："以色列中凡头生的，无论是人是牲畜，都是我的，要分别为圣归我。"……"凡头生的，你要归给耶和华。凡你牲畜中头生的，公的都要归耶和华。头生的驴要用羊羔代赎；若不代赎就要打折它的颈项。凡你儿子中头生的都要赎出来。日后，你的儿子问你说：'这是甚么意思？'你就说：'耶和华用大能的手将我们从埃及为奴之家领出来。那时法老几乎不容我们去，耶和华就把埃及地所有头生的，无论是人是牲畜，都杀了。因此，我把一切头生的公牲畜献给耶和华为祭，但将头生的儿子都赎出来。'"（出埃及记13:1-2，12-15）
　　凡头生的，就是你牲畜中头生的，无论是牛是羊，公的都要归耶和华。头生的驴要用羊羔代赎，若不代赎就要打折它的颈项。凡头生的儿子都要赎出来。（出埃及记34:19-20）
　　耶和华在埃及所击杀的就是他们的长子，也在他们的神明上降罚。（民数记33:4）
　　通过这些经文，我们现在可以理解长子名分在属灵意义上的含义。
　　3326、"以扫说：看哪，我将要死"象征他随后会复兴。这一点可以从"以扫"象征自然之善的含义中看出（参3302，3322节），也可从"死"象征某事物终止存在时的最终状态的含义中得知（参2908，2912，2917，2923节）。由于前一状态的结束就是后一状态的开始，这里"我将要死"表示随后复兴，类似于"被埋葬"的含义；"被埋葬"意味着复兴（参2916，2917，3256节）。
　　"随后会复兴"指的是良善将获得优先地位或主导权胜过真理，这发生在真理暂时看似占据优先地位之后，正如前文所述。
　　3327、"这长子的名分于我有什么益处呢"象征那时就不需要优先权了，这一点无需解释就能明白。
　　3328、"雅各说"象征真理的教义，这一点可以从雅各代表真理的教义的含义中看出（参3324节）。
　　3329、"你如同今日对我起誓吧，他就对他起了誓"象征确认，这一点可以从"起誓"表示确认的含义中看出（参2842节）。又因为这个确认是关于时间的，所以不说"今日"，而是说"如同今日"（参3325节）。
　　3330、"把长子的名分卖给雅各"象征优先权暂时被让与，即让与雅各所代表的真理的教义。这一点可以从"长子名分"象征优先权的含义中看出（参3325节）。这种优先权是暂时被让与的，这一点在前面已经说明和展示过了（参3324，3325节）。
　　对于属灵的人来说，真理在开始时占主导地位，主要原因是在他的初始状态中，存在着自我之爱和对世界的爱所带来的快乐。他认为这些快乐是好的，它们附着于他所理解的真理，并在很大程度上构成了他对真理的情感。因为他那时认为真理可以为他带来荣誉、利益、世俗名声，或者在来生获得功德。所有这些都激发并点燃了他对真理的那种情感，但实际上这些并非善，而是恶。
　　【2】然而，主仍然允许这些事在最初阶段支持他，因为若不如此，他就无法重生。智慧和聪明是随着时间逐渐到来的。与此同时，通过这些经历，他被引导进入良善中，也就是被引导进入仁义中。当他处于仁义中时，他才第一次真正领受到什么是良善，并从良善中行动。此后，他能从这良善出发来判断真理并得出结论，那些与这良善不一致的，他会称之为错谬并予以拒绝。这样，他就像主人对待仆人一样主宰了真理。
　　3331、第三十四节 于是雅各将饼和红豆汤给了以扫，他吃了喝了，便起来走了。这就是以扫轻看了他长子的名分。
　　"雅各将饼和红豆汤给了以扫"象征生命之善被赐予真理之善和教义之善；“他吃了喝了"象征占有；"起来"象征由此而来的提升；"走了"象征生活；"以扫轻看了他长子的名分"象征生命之善暂时不重视优先权。
　　3332、"雅各将饼和红豆汤给了以扫"这句话象征着生命之善被赐予真理之善和教义之善。这一解释基于以下几点：以扫代表生命之善（参3300，3322节）；"饼"象征爱之善，包括属天的和属灵的（参276，680，2165，2177节），因此也代表真理之善，这是一种属灵之善；"红豆汤"则象征教义之善，其中"汤"象征教义的累积（参3316节），而"红豆"代表这些教义的善。
　　在内义上，雅各将这些给予以扫，表示这些善是通过真理的教义而来，而雅各正是这真理教义的代表（参3305节）。
　　【2】这最后一节通过这些话语及其后续内容，描述了属灵人在重生过程中真理和良善的进展。这个过程如下：首先，人学习真理的教义；然后，他被这些教义所吸引，这是教义之善；接着，他通过洞察教义而被其中的真理所吸引，这是真理之善；最后，他想要按照这些真理生活，这就是生命之善。
　　因此，属灵人在重生的过程中，是从真理的教义逐步进展到生命之善。然而，当他达到生命之善的阶段时，顺序就会颠倒：他会从生命之善出发，看向真理之善，再看向教义之善，最后回到真理的教义。通过这个过程，我们可以了解人是如何从感官的人转变为属灵的人，以及当人成为属灵人后的特质。
　　【3】生命之善、真理之善和教义之善这三种善是彼此不同的，对于仔细思考的人来说这一点是显而易见的。生命之善源于意志，真理之善源于理智，而教义之善源于知识。教义是包含这些善的载体。
　　"红豆"（原文是扁豆）象征教义之善，这可以从小麦、大麦、豆子、红豆、小米、粗麦等都表示饼这一点看出来，只是在种类上有所不同。"饼"通常象征良善（参276，680，2165，2177节），因此这些被提到的食物代表良善的不同种类。其中，更高级的善由"小麦和大麦"表示，而较低级的善则由"豆子和红豆"表示。这一点也可以从以下这段话看出：
　　你要取小麦、大麦、豆子、红豆、小米、粗麦，装在一个器皿里，用以为自己做饼。（以西结书4:9）
　　3333、“他吃了喝了"象征占有，这从"吃"的意义明显可知，它象征良善的占有，如前所述（参2187，2343，3168节）；以及从"喝"的意义可知，它象征真理的占有，如前所述（参3069，3089，3168节）。
　　3334、"起来"象征由此而来的提升。"起来"一词每次出现时都包含提升的含义（参2401、2785、2912、2927节）。当人在属灵和属天的事物上得到完善时，也就是在信仰的真理、仁爱和仁义的良善上得到完善时，就被称为得到提升（参3171节）。
　　3335、"走了"象征生活。"走"表示在良善的事物中前进，也就是在生命的事物中前进，因为一切良善都是生命。这与"出发"、"旅行"和"前进"的含义几乎相同（参1293，1457节）。
　　3336、"以扫轻看了他长子的名分"象征生命之善暂时不重视优先权。"轻看"意味着不重视；"以扫"象征生命之善（参3300，3322节）；"长子的名分"象征优先权（参3325节）；这只是"暂时"或"就时间而言"，其含义可参见3324，3325，3330节。
　　要理解本章关于以扫和雅各的记述在内在意义上的含义，我们必须摒弃对历史和人物的思考，而代之以他们所代表的事物，即自然之善及其真理，或者说，通过真理和良善而重生的属灵之人。在圣经的内在意义中，名字只表示事物。当我们用自然之善及其真理来理解以扫和雅各时，就会明白人通过真理和良善重生的过程：起初，真理在人那里似乎具有优先权和优越性，尽管良善本身是先在的和更高的。
　　【2】为了更清楚地理解这种优先性和优越性是如何运作的，我们还需要进一步解释：
　　众所周知，只有伴随着某种情感或爱，事物才能进入人的记忆并留存。没有情感或爱，就不会有任何感知。正是这种情感或爱与进入的事物结合，并使其留存。这一点可以从以下现象得到证实：当类似的情感或爱重现时，相关的事物就会浮现，并与之前因类似情感或爱而进入记忆的许多其它事物一起有序呈现。这就是人的思想和言语的来源。
　　同样，当事物因感官刺激、思考或他人的言语而重现时，与之相关的情感也会再现。这是经验告诉我们的，每个人只要稍加反思就能确认这一点。
　　【3】真理的教义也以类似的方式进入记忆。最初引入这些教义的是各种爱的情感，如前所述（参3330节）。虽然仁义之善的真正情感当时并未被感知，但它仍然存在。在可能的范围内，主将这种情感附加到真理的教义上，使其保持附加状态。
　　因此，当人可以重生的时候到来，主就激发良善的情感，并通过它唤醒那些被他附加到这种情感上的事物。这些事物在圣经中被称为"余民"。然后，主通过良善的情感逐渐移除其它爱的情感，以及与之结合的事物。这样，良善的情感，或者说生命的善，就开始占据主导地位。
　　实际上，良善一直占据着主导地位，只是人无法察觉。因为人越是沉浸在自我之爱和世俗之爱中，真正的爱之善就越不显现。通过这些解释，我们现在可以理解，在以扫和雅各的历史记载中，这些事在内在意义上所表示的含义。
代表和对应（续）
　　3337、对应和代表的概念可以从先前的讨论中得知。简而言之，天堂之光和世界之光之间存在对应关系，而世界之光中的事物则是代表（参3225节）。然而，人对天堂之光的本质和特性并不太了解，因为人生活在世界之光中。事实上，人越沉浸在这些事物中，天堂之光就越显得晦暗难懂，甚至如同虚无。
　　这两种光正是构成人全部理解力的光，生命通过它们流入。
　　【2】人的想象力不过是通过身体视觉所获取的形式和种类，经过奇妙的变化和修改而成。而人的内在想象力或思考，则是通过心智视觉所吸收的形式和种类，经过更加奇妙的变化和修改而成。这些由此产生的东西本身是无生命的，但通过从主而来的生命的流入而变得有生命。
　　3338、除了光之外，还有热，它们也来自两个源头。天堂的热来自那里的太阳，即主，而世界的热来自我们眼睛可见的太阳。天堂的热通过灵性的爱和情感在内在人面前显现，而世界的热通过自然的爱和情感在外在人面前显现。前者构成内在人的生命，后者构成外在人的生命。因为没有爱和情感，人就无法生存。
　　这两种热之间也存在对应关系。它们通过主生命的流入变成爱和情感，因此对人来说似乎不是热，但实际上是。如果人没有这热，无论是内在人还是外在人，都会立即死亡。这一点对每个人来说都是显而易见的，因为人越是被爱点燃，就越是感到温暖，而爱越是退去，就越是感到麻木。这热是人的意志藉以生存的，而前面所说的光则是人的理智藉以生存的。
　　3339、在来生，这些光和热会真实地显现。天使生活在天堂的光中，也生活在前面提到的那种热中。他们的理解来自光，对善的情感来自热。在他们外在视觉前显现的光，其起源来自主的神性智慧，他们感知到的热则来自主的神性之爱。因此，灵和天使越是处于对真理的理解和对良善的情感中，就越接近主。
　　3340、与光相对的是黑暗，与热相对的是寒冷；地狱里的人就生活在这些中。他们的黑暗来自他们所处的伪谬，寒冷来自邪恶。他们离真理越远，黑暗就越大；离良善越远，寒冷就越强。当允许看到这些人所在的地狱时，可以看到一片浓密的黑云，他们就生活在其中。当有气息从那里散发出来时，可以感受到由伪谬产生的疯狂和由邪恶产生的仇恨。
　　他们有时也有光，但那是像鬼火一样的光，当他们看向真理之光时，这光就熄灭，变成黑暗。他们有时也有热，但那像肮脏浴池的热，当他们感知到一些良善时，这热就变成寒冷。为了了解地狱里的情况，有人在主的保护下，通过天使的陪伴，被派去观察那片地狱居民所在的黑云。他后来告诉我，那里对良善和真理，尤其是对主的疯狂愤怒如此之大，令人震惊，不知道怎么能抵挡得住。因为他们心中充满了仇恨、报复和杀戮的欲望，而且如此强烈，以至于想要毁灭宇宙中的所有人。因此，如果这种愤怒不是不断被主驱散，整个人类就会灭亡。
　　3341、因为在来生，一切代表性事物只能通过光与暗的区分而存在。所以应当知道，一切光，以及由此而来的一切聪明和智慧，都来自主；而一切暗，以及由此而来的一切疯狂和愚蠢，则源于人、灵和天使的自我。来生中光与暗的所有变化都是从这两个源头流出和衍生的。
　　3342、灵和天使的言语是通过代表的方式表达的。他们通过光与暗的奇妙变化，将自己的思想生动地呈现在交谈对象的内在和外在视觉中，并通过相应的情感变化来传达这些内容。这种言语中的代表与前面提到的不同，它们是与言语中的观念同时快速发生的：就像用语言描述事物的同时，又用图像将其呈现在眼前。令人惊叹的是，所有灵性的事物都能通过人类难以理解的图像形式来代表性地呈现，这些图像内在包含着对真理的感知，更深层次上包含着对良善的感知。
　　【2】人里面也有这样的情况，因为人本质上是穿着肉体的灵。这一点可以从以下现象得到证实：当耳朵听到的言语上升到内在时，会先转变为类似视觉的观念，再转变为理性的观念，这样就形成了对话语含义的理解。任何认真思考这个过程的人都能明白，在他里面有一个灵，这灵就是他里面的人。他也能明白，死后他将拥有这样的言语方式，因为他活着的时候就已经具备了这种言语能力，只是因为尘世、肉体和世俗事物带来的蒙蔽和黑暗，使他无法意识到这一点。
　　3343、内层天堂的天使之言语具有更美丽和愉悦的代表性特征，但这些以代表性方式形成的观念是无法用语言表达的。即便能用某些语言来表达，也会超出人的理解和信仰范围。属灵的事物，也就是真理的事物，是通过天堂之光的变化而形成的，在这些变化中，情感以无数奇妙的方式变化；而属天的事物，也就是良善的事物，则是通过天堂之火或天堂之热的变化而形成的，这些变化能触动所有的情感。人在死后也会获得这种内在的言语能力，但这仅限于那些处于属灵良善中的人，也就是说，那些在世时活在信仰的良善中，或者说活在对邻舍仁义中的人。因为这种言语其实就存在于他们的内在中，只是他们并不知道而已。
　　3344、更内层的或第三层天堂的天使之言语也具有代表性，但其性质超出任何人的理解范围，因此无法用语言描述。这种观念也存在于人的内在，但仅限于那些处于属天之爱，也就是对主之爱中的人。这些人在死后就会自然而然地进入这种言语状态，就像与生俱来一样，虽然他们在世时完全无法理解这种观念。总的来说，通过附加于观念的代表性特征，言语获得了生命。这种生命在人类中最少，因为人类使用声音语言；在第一层天堂的天使那里较为丰富；在第二层天堂的天使那里更为丰富；在第三层天堂的天使那里最为丰富，因为他们最接近主的生命。一切从主而来的事物本质上都是充满生命的。
　　3345、由此可知，言语有其内在的层次，一种言语按次序从另一种产生，并且一种按次序存在于另一种之中。我们都知道人类的言语是什么样的，也知道产生这种言语的思维是什么样的，其复杂程度是无法完全探究的。善灵或第一层天堂的天使的言语及其思维更为内在，包含着更多奇妙和深不可测的内容。第二层天堂的天使的言语及其思维更加内在，具有更完美和难以言表的特质。第三层天堂的天使的言语及其思维则是最内在的，完全超出了言语所能表达的范围。虽然这些言语看似各不相同，但实际上是统一的整体，因为一种形成另一种，一种存在于另一种之中，外在的只是内在的代表。那些只关注世俗和肉体事物的人难以相信这一点，他们认为自己内在是空虚的，但事实上，内在才是人的本质所在，而他们认为是一切的外在事物，即世俗和肉体的事物，相比之下却微不足道。
　　3346、为了让我能够知晓并确信这些事情，蒙主怜悯，我已经持续多年几乎不间断地与灵和天使交谈。我能够直接用第一层天堂的灵或天使的语言与他们交谈；有时也能用第二层天堂天使的语言与他们交流；至于第三层天堂天使的语言，我只能看到它以光的辐射形式显现，在这光中我能感知到源自其内在善性的火焰。
　　3347、我听到天使们在讨论人的心智及其思维和言语。他们把这些比作人的外在形态，这外在形态是由内在无数的器官构成和维持的，包括大脑、髓质、肺、心、肝、胰、脾、胃和肠，还有其它许多器官，如两性的生殖器官。这些器官外围有无数的肌肉，最外层是皮肤。所有这些组织都由血管和纤维交织而成，而这些血管和纤维内部还有更细小的管道和纤维，形成更微小的结构。就这样，无数的部分都以其独特的方式共同构成了外在形态，而在这外在形态中，内在的部分都是看不见的。
　　【2】他们将人的心智及其思维和言语比作这外在形态，而将天使的心智比作那些内在之物。这些内在之物相对而言是无限的，也是难以理解的。他们还将思维能力比作内脏按照纤维结构运作的能力，并指出这种能力不是来自纤维本身，而是来自纤维中的生命，就像思维能力不是来自心智本身，而是来自从主流入心智的生命。当天使们作出这样的比喻时，他们会同时通过具象化的方式来展示，使得前面提到的那些内在形态，即使是最微小的、难以理解的部分，都能在瞬间被清楚地看见和理解。但是，属天的天使们通过属灵和属天之物所作的比喻，在智慧的美妙程度上，远远超过那些通过自然之物所作的比喻。
　　3348、来自另一个星球的灵在我这里停留了很长时间。我向他们介绍我们这个世界的智慧，说到在我们这里被视为博学的知识中，包括那些试图探索心智及其思维的分析方法，即形而上学和逻辑学。但这些学问几乎没有超越术语和一些通用规则的范畴。学者们争论术语的含义，比如什么是形式，什么是实体，什么是心智，什么是灵魂，并且用这些通用规则激烈地争论真理。
　　这些灵觉察到，当人们执着于这些术语，并用人为的规则来思考时，就会失去对事物的真实感知和理解。他们说这些只是遮蔽理智视野的乌云，会使理智陷入混沌。他们说在他们那里并非如此，正因为他们对这些一无所知，反而对事物有更清晰的认识。我看到了他们确实很有智慧；他们巧妙地将人的心智展现为天堂的形式，将其情感展现为相应的活动领域，做得如此精妙，以至于受到天使们的赞赏。他们还展示了主如何将不愉快的情感转化为愉快的。我们这个世界的学者们虽然在世时经常讨论这些哲学问题，但在场时却完全无法理解。当这些灵再次注意到他们的思维只是执着于术语，倾向于争论每件事是否如此时，就把这些称为污浊的泡沫。
　　3349、从以上所述可以看出什么是对应和代表。除了在前几章末尾所说明的内容（参2987-3003，3223-3227节），在其它地方关于这些主题的论述如下：
　　圣经字义中的一切都是内在意义的代表和象征（参1404，1408，1409，2763节）；摩西和先知们所写的圣经是通过代表和象征写成的，若要使天地能够通过内在意义相通，就不能用其它方式写作（参2899节）；主也因此通过代表说话，而且是因为他从神性本身说话（参2900节）。圣经和仪式中的代表和象征来源于古教会的象征，而这些象征又来自上古教会的直接领受（参920，1409，2896，2897节）。上古之人的代表也来自梦境（参1977节）。"以诺"指那些收集上古之人直接领受的人（参2896节）。在天堂中持续有主和他王国的代表（参1619节），诸天充满代表性的事物（参1521，1532节）。天使的观念在灵界转化为各种代表性的事物（参1971，1980，1981节），通过这些代表性的事物，婴儿被引向聪明（参2299节）。自然界中的代表来自主的流注（参1632，1881节），在整个自然界中都有主王国的代表（参2758节）；在外在人中有些东西与内在人对应，有些则不对应（参1563，1568节）。
　　3350、为了说明天使如何代表属灵事物，让我再举一个例子。我看到内层天堂的许多天使在团契中一起展现了一个代表性的景象。周围的灵只能通过内在情感的流入才能感知到这个景象。这是一个合唱团，所有成员都在同时思考和说着相同的事。通过他们的代表作用，在主的头上显现出一顶镶嵌钻石的金冠。这个景象是通过一系列快速的代表同时形成的，就像思维和言语那样迅速（参3342-3344节）。令人惊奇的是，虽然他们人数众多，却都像一个人一样思考和说话，形成统一的代表。这是因为没有人想按自己的意思行事，更不想超越他人去领导合唱团。如果有人这样做，就会立即从团契中分离出去。他们彼此顺服，因此无论个人还是整体都由主引导。所有进入来生的善人都会被带入这样和谐的状态中。
　　3351、当时形成合唱团的天使来自对应于肺部的区域，因此属于主的属灵王国。他们流入呼吸的方式是温和的。这些合唱团分为两类：一类与自主呼吸（我们可以主动控制的呼吸）有关，另一类与自发呼吸（自然而然的无意识呼吸）有关。
　　3352、关于对应和代表的讨论将继续，特别是关于圣经中的对应和代表，将在下一章末尾论述。
创世记第二十六章
　　3353、大多数人认为，当最后审判来临时，可见的世界万物都将毁灭：地球将被焚烧，日月将被摧毁，星辰将消失，之后将出现新天新地。他们从先知的启示中得到这种看法，因为这些事情在其中被提及。但实际情况并非如此，这可从先前论述最后审判的内容中得知（参900，931，1850，2117-2133节）。由此可见，最后审判实际上就是教会在一个民族中的终结和在另一个民族中的开始。当人们不再承认主，或者说当信仰消失时，这种终结和开始就会发生。当没有仁义时，就既无承认也无信仰，因为信仰只存在于那些有仁义的人中。教会的终结和转移是显而易见的，这从主自己在福音书中关于末日或世界末了的教导和预言中可以看出，这些记载在马太福音24章，马可福音13章和路加福音21章中。但如果没有理解的钥匙，也就是内在意义，就没有人能明白这些内容。因此，让我们逐一解释其中的含义，现在先从马太福音的内容开始。
　　【2】门徒暗暗地来说："请告诉我们，什么时候有这些事？你降临和世界的末了有什么预兆呢？"耶稣回答说："你们要谨慎，免得有人迷惑你们。因为将来有好些人冒我的名来，说：'我是基督'，并且要迷惑许多人。你们也要听见打仗和打仗的风声，总不要惊慌；因为这些事是必须有的，只是末期还没有到。民要攻打民，国要攻打国；多处必有饥荒、地震。这都是灾难的起头。"（马太福音24:3-8）
　　那些仅仅理解字面含义的人无法分辨这章中的这些话及后续内容是指耶路撒冷的毁灭和犹太民族的分散，还是指最后审判的末日。但那些理解内在意义的人清楚地看到，这里说的是教会的终结，这终结被称为主的降临和世界的末了。既然指的是那个终结，就可以知道所有这些都象征着与教会有关的事物。从内在意义来看，每个细节都有其确切的含义。比如"将来有好些人冒我的名来，说’我是基督‘"中的"名"不是指名字，"基督"也不是指基督本人，而是"名"象征敬拜主的方式（参2724，3006节），"基督"象征真理本身（参3009，3010节）。这意味着将会有人宣称某些事物是信仰或真理，但实际上既不是信仰也不是真理，而是伪谬。"听见打仗和打仗的风声"指的是关于真理的争论和冲突，这在属灵意义上就是战争。"民要攻打民，国要攻打国"象征恶与恶相争，伪与伪相斗。"民（族）"象征良善，在相反意义上表示邪恶（参1259，1260，1416，1849节），而"（王）国"象征真理，在相反意义上象征伪谬（参1672，2547节）。"必有饥荒、瘟疫和地震"意味着对良善和真理的认知将消失，教会的状态因此发生改变，这就是"地震"的含义。
　　3354、从这些话可以明白主的这些话的含义，即教会败坏的第一个状态，就是当人们开始不再知道什么是良善什么是真理，而是彼此争论这些事，由此产生伪谬。因为这是第一个状态，所以说末期还没有到，这些是灾难的起头，这状态被称为多处地震，在内在意义上表示教会状态的部分改变或首次改变。对门徒说表示对所有属于教会的人说，因为十二门徒代表这些人（参2089，2129，2130节），所以说：你们要谨慎，免得有人迷惑你们。你们也要听见打仗和打仗的风声，总不要惊慌。
　　3355、"地震"在内在意义上是指教会状态的改变。这可从"地"表示教会得知（参566，662，1066，1068，1262，1733，1850，2117，2118，2928节），也可从"震动"表示状态的改变得知，这里特指教会相关事物的改变，即良善与真理的状态改变。这一点在圣经其它地方也有体现，例如：
　　躲避恐惧声音的必坠入陷坑；从陷坑上来的必被网罗缠住；因为天上的窗户都开了，（大）地的根基也震动了。地全然破坏，尽都崩裂，大大地震动了。地要东倒西歪，好像醉酒的人；又摇来摇去，好像吊床。罪过在其上沉重，必然倾倒，不能复起。到那日，耶和华在高处必惩罚高处的众军，在（土）地上必惩罚（土）地上的列王。（以赛亚书24:18-21）
　　在这段经文中，"地"显然表示教会，因为经文论述的是教会。其"根基"被描述为震动，教会被破坏、震动、摇晃和倾倒，这是因为良善与真理不再被认识。"地上的列王"指的是真理，在此处则指伪谬，这些伪谬将受到惩罚。"列王"象征真理，在反面意义上表示伪谬（参1672，2015节）。而"大地"与"土地"意思相同，都是指教会，但有所区别（参566，1068节）。
　　【2】我必使人比精金还少，使人比俄斐纯金更稀罕。我-万军之耶和华在忿恨中发烈怒的日子，必使天震动，使地摇撼，离其本位。（以赛亚书13:12-13）
　　这里论到审判之日，"地"显然是指教会，说它要"离其本位"，表示状态的改变。"位置"表示状态（参1273-1275，1377，2625，2837节）。经上又说：
　　使大地战抖，使列国震动，使世界如同荒野，使城邑倾覆的，是这个人吗？（以赛亚书14:16-17）
　　这里论到路西弗，"地"象征教会，说它"战抖"是指他夺取教会的一切。"列国"象征教会的真理（参1672，2547节）。
　　【3】歌革上来攻击以色列地的时候，我的怒气要从鼻孔里发出。我发愤恨和烈怒如火说话：那日在以色列地必有大震动。（以西结书38:18-20）
　　"歌革"象征与内在分离的外在敬拜，因此成为偶像崇拜（参1151节）；“以色列的地和土"象征属灵的教会；"震动"象征其状态的改变。经上还说：
　　它们一来，地震天动，日月昏暗，星宿无光。（约珥书2:10）
　　这里也论到最后审判之日，"地震"象征教会状态的改变，"日月"象征仁爱的良善与信仰的真理（参1529，1530，2441，2495节），说它们"昏暗"是因为良善与真理不再被承认；"星宿"象征关于良善和真理的知识（参2495，2049节）。经上还说：
　　那时，因他发怒，地就摇撼战抖，山的根基也震动摇撼。（诗篇18:7）
　　"地摇撼战抖"表示教会状态变得败坏。
　　【4】揭开第六印的时候，我又看见地大震动，日头变黑像毛布，满月变红像血，天上的星辰坠落于地。（启示录6:12-13）
　　这里的"地震、日头、月亮和星辰"与约珥书中所表示的意义相同。在同一书中又说：
　　正在那时候，地大震动，城就倒塌了十分之一，因地震而死的有七千人。（启示录11:13）
　　从这些经文可以看出，"地震"象征教会状态的改变，而"地"在内在意义上就是指教会；既然"地"是指教会，那么"新天新地"要取代先前的（以赛亚书65:17；66:22；启示录21:1），显然表示新的内在和外在教会（参1733，1850，2117，2118节）。
　　3356、"运动"表示状态的改变，这是因为运动发生在空间和时间中。在来生并不存在空间和时间的概念，而是以状态取而代之。在来生，虽然一切都似乎存在于空间中，并按时间顺序发生，但实际上这些都是状态的改变。这一点每个灵都清楚知道，甚至恶灵也知道。恶灵通过改变他人的状态，使他人看似出现在别处，尽管实际并非如此。人也能从自身经验理解这一点：当人沉浸在情感和喜悦中，或深陷于思考而忘却肉体时，就不会感觉时间的流逝，几个小时可能只觉得过了一小时。这是因为人的内在或灵具有各种状态，外在的空间和时间与这些状态相对应。因此，"运动"作为空间和时间中的连续进展，在内在意义上就是状态的改变。
经 文
概 览
　　3357、本章在内在意义上讨论了三个层级的真理表象，以及这些表象如何与神性真理结合，使真理及其教义能被接受，从而建立教会。
　　3358、这里讨论了更高层级的真理表象，它们存在于圣经的内在意义中，天使就在其中，并包含神性真理和良善（1-6节）。同时也说明，神性良善和真理若不通过表象呈现，就无法被理解和接受（7-13节）。
　　3359、接着讨论了较低层级的真理表象，这些表象存在于圣经的较内层意义中，内在教会的成员可以理解这些表象（14-17节）。
　　3360、然后讨论了更低层级的真理表象，这些表象存在于圣经的字面意义中，外在教会的成员可以理解这些表象（18-25节）。通过这些表象，人仍然可以与主建立联结（26-33节）。
　　3361、关于事实性知识的真理如何附属于良善的论述（34-35节）。
内 义
　　3362、第21章讲述亚比米勒与亚伯拉罕立约时，亚伯拉罕指责亚比米勒的仆人夺取了水井。类似的事情在亚比米勒与以撒之间重演，包括以撒效仿亚伯拉罕，称妻子为姐妹。这些事件的重复发生和记载，以及两处都提到水井，表明其中必有神圣奥秘；若非含有深层的神圣含义，这些记载便显得意义不大。通过内在意义，我们得知这些记载论及主如何通过真理与天上地上他王国中的人结合。对天使而言，是通过较高层次的真理表象；对世人而言，则通过较低层次的真理表象。这一切都藉着圣经实现，这些真理表象就蕴含在圣经的内在和外在意义中。
　　【2】神性真理的本质是如此深奥，即使天使也无法完全理解，更不用说世人了。这些真理远超他们的理解能力。但为了使主能与他们建立联结，神性真理会以他们能接受的形式流入他们心中。这种流入是按照每个人的理解程度而调整的，使他们能够接受并认知这些真理。因此，天使和人所能理解的真理表象分为不同层次。这些神圣奥秘就蕴含在那些关于亚比米勒与亚伯拉罕，以及亚比米勒与以撒的事迹的内在意义中。
　　3363、第一节 除了亚伯拉罕的日子的第一次饥荒，那地有了饥荒，以撒往基拉耳去，到非利士人的王亚比米勒那里。
　　"除了亚伯拉罕的日子的第一次饥荒，那地有了饥荒"象征缺乏信仰的知识；"以撒往基拉耳去，到非利士人的王亚比米勒那里"象征信仰的教义；"亚比米勒”象征关乎理性的信仰教义；"非利士人的王"象征教义；"基拉耳"象征信仰。
　　3364、"除了亚伯拉罕的日子的第一次饥荒，那地有了饥荒"象征缺乏信仰的知识。这一点可从"饥荒"的含义得知（参1460节）。这里特指信仰知识的缺乏，这从随后提到的"亚比米勒"和"基拉耳"的含义可以看出，它们都与信仰有关。在前文中提到的亚伯拉罕时期的饥荒（创世记12:10）象征着自然层面知识的缺乏（参1460节），而这里的饥荒则代表理性层面知识的缺乏，这就是为什么经文特别强调这次饥荒与亚伯拉罕时期的那次不同。
　　【2】这段经文的内在意义论及主，说明所有信仰的教义都源自他的神性。没有任何教义，即使是最微小的部分，不是来自主的，因为主本身就是教义。这就是为什么主被称为道，因为道就是教义。然而，由于主里面的一切都是神性的，而受造物无法完全理解神性，因此从主而来的教义在受造物看来不是纯粹的神性真理，而是以真理的表象形式出现。但这些表象中确实包含着神性真理，正因为有神性真理在其中，这些表象也被称为真理。本章就是在讨论这些内容。
　　3365、"以撒往基拉耳去，到非利士人的王亚比米勒那里"象征信仰的教义。这里的"以撒"象征主的神性之理性（参1893，2066，2072，2083，2630节），特别是在神性良善（参3012，3194，3210节）和神性真理方面。这一点从以撒与利百加的婚姻可以看出（参3012，3013，3077节），因为利百加当时与以撒同在，并被称为姐妹。"亚比米勒"象征着关注理性的信仰教义（参2504，2509，2510，2530节）。"非利士人的王"象征教义，“王”在内义上是指教义的真理（参1672，2015，2069节）；"非利士人"则指知识的认知，也就是教义（参1197，1198节）。"基拉耳"象征信仰（参1209，2504节）。因此，这段经文的整体含义是指从主而来的信仰教义，这教义是建立在理性基础之上的。
　　【2】教义性的东西包含了所有属于教义的事物。当这些事物能够被天上的天使和地上的人接受并承认时，我们就说它们是关注理性的事物，因为正是通过理性，我们才能接受和承认这些事物。然而，理性本身是有限的，永远无法完全理解无限的神性事物。因此，主是通过表象将神性真理呈现给人的理性。这就是为什么教义实际上是神性真理的表象，或者说是承载神性的天堂的和属灵的器皿。正因为神性，也就是主自己存在于这些教义之中，所以它们能够感动人心，从而建立起主与天使和人类之间的联结。
　　3366、第二节至第三节 耶和华向他显现，说：“不要下埃及去，要住在我所指示你的地。寄居在这地，我必与你同在，赐福给你，因为我要将这一切地都赐给你和你的种，并要坚定我向你父亚伯拉罕所起的誓。”
　　“耶和华向他显现，说”象征从神性而来的思维；“不要下埃及去，要住在我所指示你的地”象征不要去追求事实性知识，而要追求从神性启示而来的理性真理的表象；“寄居在这地”象征接受教导；“我必与你同在”象征神性；“赐福给你”象征由此而来的增长；“给你”象征良善；“和你的种”象征真理；“这一切地都赐给你”象征属灵的事物；“并要坚定我向你父亚伯拉罕所起的誓”象征这样的确认。
　　3367、"耶和华向他显现，说"这句经文表达了从神性而来的思维。当"显现"一词用于描述主即耶和华时，它指的是在主里面的神性本身。主就是耶和华，耶和华也在主里面，这一真理在圣经中多次得到印证。在主将其人性与神性完全结合的过程中，他与耶和华的交谈就如同与自己对话。因此，"耶和华的显现"从其内在含义来看，就是神性的彰显。而"说"这个词则包含了直接领受和思考的意义，表明这是一种源自神性的思维活动。
　　3368、"不要下埃及去，要住在我所指示你的地方"象征不要去追求事实性知识，而要追求从神性启示而来的理性真理的表象。这里的"埃及"象征事实性知识（参1164，1165，1186，1462节），而"地"则象征被神性光照的理性真理的表象。这里所说的地是指非利士王亚比米勒所在的基拉耳，其中"基拉耳"象征信仰，“亚比米勒"象征与理性相关的信仰教义，而"非利士王"则象征教义（参3364，3365节）。因此"地"，即亚比米勒所在的基拉耳，在内在意义上别无它指。"地"的含义是多样的（参620，636，1066节），它象征所论及之民族的品质（参1262节）；但在本义上它象征g教会（参3355节），因为它象征教会，所以也象征构成教会的一切，即在人里面形成教会的东西，因此也表示仁义和信仰的教义，也就是被神性光照的理性真理的表象；这些就是教会的真理，也就是教会的教义（参3364，3365节）。
　　【2】无论是被神性光照的理性，真理的表象，还是属天和属灵的真理，不管是在天上主的王国，还是在地上主的王国（即教会）中的真理，本质上都是相同的。这些也被称为教义，但这是从其中的真理而言。天使和人的理性之所以是理性，并被称为理性，是因为有被神性光照的真理表象；若没有这些，就不存在理性。
　　这里说"不要下埃及去"，意思是不要局限于事实性知识层面，这是因为知识层面的内容已经讨论过了。亚伯拉罕在埃及的寄居就代表主在童年时期接受事实性知识方面的教导（参1502节）。至于"不要下埃及去，要寄居在基拉耳地"这一奥秘，即不要执着于事实性知识而要注重理性层面，其中蕴含着深刻的含义。
　　【3】凡是包含神性的真理表象都属于理性领域，理性的真理和真理的表象本质上是相同的。同样，知识属于自然领域，自然和知识的真理也是一致的。理性的真理或真理的表象，必须通过神性先流入理性，再通过理性流入自然层面的知识才能存在和显现。这些在理性中形成的内容在自然层面的显现，就像多个影像同时映照在镜子中一样，这样就呈现在人和天使面前。不过对天使而言，这些在自然层面的显现并不那么明显，而是对那些在灵界和属灵自然状态中的人更为清晰，因此对他们来说这些就成为了真理的象征。
　　【4】这个原理适用于每个人，因为如前所述，凡处于良善中的人都是一个小天堂，也就是最大天堂的缩影。由于神性真理不能直接流入人的自然层面的知识中，必须经过理性层面，所以这里说"不要下埃及去，要住在基拉耳地"。要完全理解这些内容，必须先明白什么是流注以及什么是观念，这些将在各章末尾的经历部分，借着主的神圣怜悯详细阐述。
　　3369、“寄居在这地”象征接受教导，这从"寄居"象征受教导可以看出（参1463，2025节）；还从"地"在此象征被神性照亮的理性中的真理表象可以看出（参3368节）；因此"寄居在这地"象征在这些事上受教导。
　　3370、"我必与你同在"象征着神性，这可从说话的是耶和华，也就是神性本身这一事实看出。当说"我必与你同在"时，表明神性存在于这一切之中。
　　3371、“赐福给你”象征由此而来的增长，因为"赐福"意味着在良善上结出果实，在真理上不断增多（参981，1420，1422，1731，2846，3140节），这就是增长的含义。
　　3372、“给你”象征着良善，这是因为"给你"指的是以撒，而以撒代表主的神性理性，这一点已多次阐明。主的神性理性本质上就是良善，其中的真理因其神性本质也成为良善。
　　3373、“和你的种”象征真理。这从"种子"象征真理可以看出（（参29，255，1025，1447，1610，1940，1848，3310节）。因此这是从主的神性而来的真理，这就是"你的种"的含义。那些仅按字面意思理解圣经的人，只能理解"种"是指后裔，因此认为这里指的是以撒从以扫和雅各所生的后裔，特别是从雅各而来的，因为圣经在那个民族中，其中有许多关于他们的历史记载。但在内在意义上，"种"并不是指以撒的任何后裔，而是指主的所有儿女，也就是他王国的儿女，或说是在主的良善和真理中的人。因为他们是"种"，所以从主而来的良善和真理本身就是"种"，因为儿女由此而来。因此从主而来的真理本身被称为"王国之子”，如福音书中所说：
　　撒好种的就是人子，田地就是世界，好种就是天国之子。（马太福音13:37-38）
　　因此"儿子"普遍象征真理（参489，491，533，1147，2623节）。
　　【2】凡稍微深入思考的人都能知道，在神圣的圣经中，亚伯拉罕、以撒和雅各的后裔被如此频繁地提到，并说要在地上万民万族中得福，这不可能表示他们肉身的后裔。因为在所有民族中，他们最不具备爱主和爱邻舍的良善，也不具备任何信仰的真理。他们完全不知道主是谁，他的王国是什么，天堂是什么，死后的生命是什么。这不仅是因为他们不愿知道，而且因为即使他们知道了这些事，也会在心里完全否认，从而亵渎内在的良善和真理，就像他们因经常公开拜偶像而亵渎外在的良善和真理一样。这就是为什么在旧约圣经的字义中很少出现内在含义的原因。因为他们就是这样，所以主引用以赛亚书的话说：
　　主叫他们瞎了眼，硬了心，免得他们眼睛看见，心里明白，回转过来，我就医治他们。（约翰福音12:40）
　　当他们说自己是“亚伯拉罕的种”时，主说：
　　他们说：“我们是亚伯拉罕的种，从来没有作过谁的奴仆。我们的父就是亚伯拉罕。”耶稣说：“你们若是亚伯拉罕的儿子，就必行亚伯拉罕所行的事。你们是出于你们的父魔鬼，你们父的私欲你们偏要行。”（约翰福音8:33，39，44）
　　如圣经各处一样，这里的"亚伯拉罕"也象征主。他们不是他的后裔或儿女，而是属魔鬼的，这已清楚地说明了。由此可见，在圣经的历史和预言中，"亚伯拉罕、以撒和雅各的种"绝不是指他们的肉身后裔，因为圣经处处都是神圣的，而是指所有属于主的后裔，也就是在对他的信仰之良善和真理中的人。天堂的种子，也就是一切良善和真理，唯独从主而来（参1438，1614，2016，2803，2883，2891，2892，2904，3195节）。
　　3374、“这一切地都赐给你”象征属灵的事物，这从"地"的含义可以看出。这里的"地"是指被神性之光照亮的理性层面所产生的真理表象（参3368节）。这些表象就是真理（参3364，3365节），因此是属灵的事物，因为属灵的事物就是从神性而来的真理，这从我们多次讨论过的"属灵"的含义可以看出。在真正的意义上，"属灵的"是指从主而来的真理之光本身，就像"属天的"是指从主而来的一切善的火焰。由此可知，因为这光从主流入人的理性和自然层面，所以"属灵的"这个词可以用来描述这两个层面，它就是流入的神性真理。这就让我们明白了"属灵的"在真正意义上的含义，以及为什么有属灵理性和属灵自然之分。
　　3375、“并要坚定我向你父亚伯拉罕所起的誓”象征这样的确认。这从"誓言"或“起誓”的含义就是确认可以看出（参2842节）。这里没有说要坚定与亚伯拉罕所立的约，而是说"誓言"，因为"约"用来描述属天的或良善的事物，而"誓言"用来描述属灵的或真理的事物（参3037节）。因此在后文中也没有说以撒与亚比米勒立约，而是说"二人彼此起誓"；但说到亚伯拉罕时，说他和亚比米勒"立约”（创世记21:32；诗篇105:10）。
　　这里由"誓言"所表示的确认，是指主与那些在他王国里的人的结合，因为誓言是约的确认，而"约"象征结合（参665，666，1023，1038，1864，1996，2003，2021节）。
　　3376、这两节经文的内在意义是，当神性真理通过理性流入时，会产生真理的表象，从而在良善和真理方面结果并倍增，借此主与天使和世人结合。这个意义从前面零散的解释中可能看不出来，即从3366节所述：思维来自神性，不是朝向知识性的事物，而是朝向从神性所照亮的理性，这些是真理的表象，由此而来的是从神性而来的教导和增长，因此是属灵的善与真，借此主与那些在他话语中的人结合。
　　但这些在人看来似乎零散的内容，在内在意义上却是最有序地连接在一起，在天使面前或在天堂中呈现并被感知为最美的序列，而且伴随着天使的代表性呈现出天堂的形式，这一切都带着难以言表的变化。主的话语在其内在意义上处处如此。
　　3377、第四节至第五节 我必使你的种增多，如天上的星，我必将这一切地都赐给你的种，地上的万族必因你的种得福。这是因为亚伯拉罕听从我的声音，遵守我的吩咐、我的诫命、我的律例和我的法度。
　　"我必使你的种增多，如天上的星"象征信仰的真理和知识；"我必将这一切地都赐给你的种"象征由此而来的教会；"地上的万族必因你的种得福"象征一切在良善中的人，无论在教会内外；"这是因为亚伯拉罕听从我的声音"象征主的神性本质通过试探与人性本质的结合；"遵守我的吩咐、我的诫命、我的律例和我的法度"象征通过从主自己而来的持续启示。
　　3378、"我必使你的种增多，如天上的星"象征信仰的真理和知识。"种"象征真理（参3373节），"星"象征信仰的知识（参2495，2849节），由此可知这种象征含义。
　　3379、"我必将这一切地都赐给你的种"象征由此而来的教会。"种"象征真理，因此象征那些在真理中的人，也就是那些被称为"天国之子"的人（参3373节）；"地"象征从神性光照的理性，即真理的表象（参3368节），因此象征那些被神性光照其理性的人，或说是在天堂之光中的人。只有那些在天上主的王国和地上主的王国中的人才在这光中，由此可知"这一切地"象征教会。教会之所以成为教会，不是因为它们被如此称呼，也不是因为它们承认主的名，而是因为它们在信仰的良善和真理中。正是信仰的良善和真理构成教会，确实就是教会，因为主在信仰的良善和真理中，主在哪里，教会就在哪里。
　　3380、"地上的万族必因你的种得福"象征一切在良善中的人，无论在教会内外。"得福"象征在良善中结果实，在真理中增多（参981，1422，1731，2846，3140节）；"种"象征从主而来的良善和真理（参3373节）；"地上的万族"象征所有在良善中的人（参1259，1260，1416，1849节）。因此"地上的万族必因你的种得福"象征所有活在彼此以仁义相待中的人，无论在教会内外，都必因从主而来的良善和真理得救。关于教会之外在良善中的外邦人同样得救，可参见相关经文（参593，932，1032，1059，1327，1328，2049，2051，2284，2589-2604，2861，2986，3263节）。
　　3381、"这是因为亚伯拉罕听从我的声音"象征主的神性本质通过试探与人性本质的结合。亚伯拉罕代表主，也代表神性之人（参2833，2836，3251节）。"听从我的声音"论及主时，象征通过试探将神性本质与人性本质结合，因为在圣经中这些关于主的顺从源于试探。这些指的是第二十二章关于亚伯拉罕的记载：
　　神要试验亚伯拉罕，呼叫他说：你带着你的儿子……献为燔祭。耶和华说：你没有将你独生的儿子留下不给我，我便指着自己起誓说：论福，我必赐大福给你；论子孙，我必叫你的子孙多起来，如同天上的星。（创世记22:1，2，12，16，17）
　　"没有将独生子留下"就是"听从声音"，象征人性通过最后的试探与神性结合（参2827，2844节）。
　　【2】听从耶和华的声音或父的声音所表示的含义，从主在客西马尼园的话中也很明显：
　　我父啊，倘若可行，求你叫这杯离开我。然而，不要照我的意思，只要照你的意思。……第二次又去祷告说：我父啊，这杯若不能离开我，必要我喝，就愿你的意旨成全。（马太福音26:39，42）
　　但因为耶和华或父在他里面，或他在父里面且父在他里面（约翰福音14:10，11），所以"听从耶和华的声音"象征主凭自己的能力通过试探将神性与人性结合，这也从主自己在福音书中的话明显可见：
　　正如父认识我，我也认识父一样，并且我为羊舍命。……我父爱我，因我将命舍去，好再取回来。没有人夺我的命去，是我自己舍的。我有权柄舍了，也有权柄取回来。这是我从我父所受的命令。（约翰福音10:15，17，18）
　　主凭自己的能力通过试探将其神性本质与人性本质结合（参1663，1668，1690，1691，1725，1729，1733，1737，1787，1789，1812，1820，2776，3318节）。
　　3382、"遵守我的吩咐、我的诫命、我的律例和我的法度"象征通过从主自己而来的持续启示。即如同通过试探，主藉此将神性本质与人性结合。这可从以下事实得到证实：即"遵守吩咐，诫命，律例和法度"包含圣言的一切。其中"吩咐"指圣言一切普遍的事，"诫命"指圣言内在的事物，"律例"指圣言外在的事物，而"法度"指圣言一切具体的事。由于这些话是论到主的，而主从永恒就是圣言，这一切都出自他，因此在内在意义上不是表示他遵守这些，而是表示当他处于人性与神性结合的状态时，他向自己启示这些。
　　【2】这些话乍看似乎与字义，甚至与最近的内义相去甚远，但当人读这些话时，这些话的意义在天堂中却是这样：如前所述（参1873，1874节），字义在上升到天堂时被脱去，取而代之的是天上的意义，以至于无法认出它的来源。因为在天堂的人都认为圣言的内在意义都是论到主的，也认为圣言的一切都是从主而来的。即使当主在世时，他也是从神性，因此从他自己思考，并通过从神性而来的持续启示获得一切聪明和智慧，所以天上的人从这些话中只领会这个意思。因为遵守圣言的一切，无论是内在的还是外在的，就是"遵守吩咐，诫命，律例和法度"所表示的，这些话不能用来描述主，因为他就是圣言本身，他自己就是当遵守的，他自己就是诫命，也是律例，也是法度。这一切都指向他，他是始，也是终。因此这些话在至高的意义上只能表示主的神性通过从自己而来的持续启示与人性的结合。关于主是从神性，因此从自己思考，与其他人不同，请参阅1904，1914，1935节；关于他通过从神性而来的持续启示获得聪明和智慧，请参阅1616，2500，2523，2632节。
　　【3】从内在意义来看许多经文，可以看出"遵守吩咐"在真正的意义上是指圣言的一切普遍的事，"诫命"是指圣言的内在事物，"律例"是指圣言的外在事物，"法度"是指圣言的一切具体的事。现在可以引用一些经文，例如说：
　　行为完全，遵行耶和华律法的，这人便为有福。遵守他的法度，一心寻求他的，这人便为有福。……但愿我的行为坚定，得以遵守你的律例。……我要遵守你的律例，求你不要丢弃我。……我一心寻求你，求你不使我偏离你的命令。我将你的话藏在心里，免得我得罪你。耶和华啊，你是应当称颂的，求你将你的律例教训我。我用嘴唇传扬你口中的一切典章。我喜悦你的法度，如同喜悦一切的财物。我要默想你的训词；看重你的道路。我要在你的律例中自乐；我不忘记你的话。求你照你的话赐我生命，使我可以遵守你的话。求你开我的眼睛，使我看出你律法中的奇妙。……求你不要向我隐瞒你的命令。求你照你的话使我存活。……求你将你的律例教训我。求你使我明白你的训词。（诗篇119:1-27）
　　整部诗篇都是论到圣言和圣言中的事物，这些显然就是"诫命、律例、典章、法度、训词、道路"，但从字义上完全看不出它们具体指什么。在字义上，它们几乎只是同一件事的重复，但在内在意义上，"诫命"、"律例"和"典章、法度、训词、道路"各有不同的含义。
　　【4】同样在诗篇的另一处说：
　　耶和华的律法全备，能苏醒人心；耶和华的法度确定，能使愚人有智慧；耶和华的训词正直，能快活人心；耶和华的命令清洁，能明亮人眼目；耶和华的道理洁净，存到永远；耶和华的典章真实。（诗篇19:7-9）
　　又在列王纪中，大卫对所罗门说：
　　遵守耶和华你神所吩咐的，照着摩西律法上所写的行他的道，谨守他的律例、诫命、典章、法度。（列王纪上2:3）
　　"遵守所吩咐的"指圣言中一切普遍的事，因为它被首先提到，后面的事项则是较不普遍的，因为遵守所吩咐的就是谨守当谨守的。摩西五经中说：
　　你要爱耶和华你的神，常守他所吩咐的和他的律例、典章、诫命（申命记11:1）
　　这里"遵守所吩咐的"或"谨守当谨守的"同样指圣言中一切普遍的事；"律例"指圣言的外在事物，如仪式以及代表和表示内在意义的事物；而"诫命"指圣言的内在事物，如生活和教义的事物，尤其是那些属于内在意义的事物；但关于"诫命和律例"的含义，蒙主怜悯，将在别处说明。
　　3383、第六节至第七节 以撒住在基拉耳。那地方的人问到他的妻子，他说：“她是我的姐妹。”因为他害怕说“是我的妻子”，恐怕那地方的人为利百加的缘故杀我，因为她容貌俊美。
　　"以撒住在基拉耳"象征主在信仰事物上的状态，关系到将要结合的理性认知；"那地方的人问到他的妻子"象征人们对神性真理的探究；"他说，她是我的姐妹"象征理性真理；"因为他害怕说‘是我的妻子’，恐怕那地方的人为利百加的缘故杀我"象征他不能揭示神性真理本身，因为这样神性良善就不会被接受；“因为她容貌俊美"象征这真理容易被接受，原因是它被视为神圣的。
　　3384、"以撒住在基拉耳"象征主对于那些将要与理性相连的信仰事物的状态。这可从"住在基拉耳"的含义得知，即处于信仰事物中，因此表示这方面的状态。“住”象征生活（参1293节），而"基拉耳"象征信仰的事物（参1209，2504，3365节）。"以撒"象征主的神性理性（参1893，2066，2072，2083，2630节）。关于这些是将要与信仰结合的含义，可从上下文得知，因为整章都在论述这些事，即那些被主的神性启发的理性所呈现的真理表象。
　　【2】“住”或"居住"是指存在和生活，这从圣经中许多地方可以看出：
　　我必住在耶和华的殿中，直到永远。（诗篇23:6）
　　有一件事，我曾求耶和华，我仍要寻求：就是一生一世住在耶和华的殿中。（诗篇27:4）
　　行诡诈的，必不得住在我家里。（诗篇101:7）
　　这里"住在耶和华的殿中"象征存在和生活在爱之善中，因为这就是"耶和华的殿"。经上还说：
　　住在死荫之地的人有光照耀他们。（以赛亚书9:2）
　　"住在死荫之地的人"象征那些处于对良善和真理无知状态的人。同一先知书中还说：
　　巴比伦必永无人居住。（以赛亚书13:20）
　　这象征那些属于"巴比伦"之人的诅咒状态。
　　【3】以下经文说到主住在基路伯之上：
　　坐在二基路伯上的万军之耶和华以色列的神啊。（以赛亚书37:16）
　　以色列的牧者，坐在二基路伯上的啊，求你发出光来。（诗篇80:1）
　　"住在基路伯之上的"是主，指他处于圣治的状态，意即除非经主预备，任何人都不能进入仁爱和信仰的神圣中（参308节）。
　　我必安然躺下睡觉，因为独有你-耶和华使我安然居住。（诗篇4:8）
　　这里的"安然居住"象征和平的状态。
　　住在众水之上多有财宝的啊，你的结局到了，你贪婪之量满了！（耶利米书51:13）
　　这些话论到巴比伦；"住在众水之上"象征处在真理的知识中。
　　【4】但以理书中说：
　　他显明深奥隐秘的事，知道暗中所有的，光明也与他同居。（但以理书2:22）
　　这里的"同居"表示存在。经上又说：
　　田野的走兽卧在荫下，天空的飞鸟宿在枝上。（但以理书4:12）
　　田野的走兽都在其枝条下生子，所有大国的人民都在它荫下居住。（以西结书31:6）
　　这里的"居住"表示存在和生活。还说：
　　谷场和酒榨都不够喂养他们，新酒也必缺乏。他们必不得住耶和华的地；以法莲却要归回埃及。（何西阿书9:2-3）
　　"不得住耶和华的地"象征不在爱之善的状态中，因此不在主的王国中。
　　3385、"那地方的人问到他的妻子"象征人们对神性真理的探究。这可从以下含义得知："问"是探究；"那地方的人"即基拉耳人表示那些在信仰教义中的人（参1209，2504节）；"妻子"，这里指利百加，象征主的神性理性的神性真理（参3012，3013，3077节）。在前文中论述了真理的表象是通过主的神性流注进入人的理性而存在。这里论述这些表象如何被接受，首先是被那些在信仰教义中的人接受，他们由基拉耳人来代表，是属灵人中的第一类。因为这些人没有如属天的人那样的直接领受，相对而言处于模糊状态（参1043，2088，2669，2708序，2715，2718，2831，3235，3241，3246节），所以他们会探究事物是否如此，以及是否是神性真理。因为他们缺乏直接领受，所以给他们看似真理的东西，这是按照他们的理性，即按照他们的理解力而定，因为只有这样才能被接受。每个人都被允许按照自己的理解程度相信真理，若不如此，就不会有接受，因为不会有承认。这段经文所论述的就是这些事。
　　3386、"他说，她是我的姐妹"象征理性真理，这从"姐妹"象征理性真理可知（参1495，2508，2524，2556节）。理性真理是指那些按照人的理解力或在理性面前显现为真理的事物，如前所述。以撒说利百加是他的姐妹这一奥秘，与亚伯拉罕在埃及和基拉耳说撒拉是他姐妹的事件（创世记12:11-13，19；20:2，5，12）包含着相同的含义。因为类似的事情发生了三次，并且都记载在圣经中，显然其中包含着极其重要的奥秘。这奥秘若不通过内在意义，任何人都无法知晓。至于这奥秘具体是什么，将在下文中说明。
　　3387、"因为他害怕说‘是我的妻子’，恐怕那地方的人为利百加的缘故杀我"象征他不能揭示神性真理本身，因为这样神性良善就不会被接受。这从以下几方面可以看出："害怕说"象征不能揭示；"妻子"（这里指利百加）象征关于神性真理的神性理性（参3012，3013，3077节）；"杀我"象征良善不被接受，因为“以撒"（这里的"我"）象征主的理性的神性良善（参3012，3194，3210节）。当良善不被接受时，就说它被"杀死"或灭亡了，因为它对那人来说成了虚无；"这地方的人"象征那些持守信仰教义的人（参3385节）。
　　从这些我们可以看出这段话的内在意义：如果神性真理本身被揭示出来，那些持守信仰教义的人就不会接受它，因为它超出了他们的理性理解力，也就超出了他们的信仰，结果主的良善就无法流入。因为主的良善或神性良善只能流入真理中，正如多次所说明的，真理是良善的容器。
　　【2】真理或真理的表象之所以赐给人，是为了使神性的良善能塑造他的理解力，从而塑造人本身，因为真理的存在是为了让良善能流入。良善若没有器皿或容器就无处安放，因为它找不到与自己相对应的状态。因此，在没有真理或真理未被接受的地方，就没有理性的良善或人性的良善，人也就没有灵性的生命。为了使人能拥有真理，从而拥有灵性的生命，真理的表象就按照各人的理解力被赐给每个人。这些表象之所以被认为是真理，是因为它们具有能容纳神性的品质。
　　【3】为了理解什么是表象，以及这些表象如何作为神性真理服务于人，让我们举例说明：如果说在天堂里没有地点的概念，也没有距离的概念，而是用状态的概念来代替，人是无法理解的。因为这样他就会认为天堂里一切都混乱无序，所有的东西都挤在一处或同时存在。然而天堂里的一切都是清晰有序的，没有什么比这更分明的了。关于自然界中的地点、距离和空间在天堂中对应着状态（参3356节）。由此可见，圣经中所说的地点和空间，以及由此而来的和通过它们表达的一切，都是真理的表象。如果不是通过这些表象来表达，就不会被接受，因此几乎什么也不会被接受。因为当人活在世上，也就是在空间和时间中时，空间和时间的概念几乎存在于他的一切思维中。
　　【4】圣经是按照空间的表象来说的，这从其中几乎所有内容都可以看出。如：
　　耶稣说：“这样，大卫被圣灵感动，怎么还称他为主，说：主对我主说：你坐在我的右边，等我把你仇敌放在你的脚下。(马太福音 22:43-44 )
　　这里"坐在右边"是从地点的概念来说的，是一种表象，实际上是在描述主的神性大能的状态。
　　后来你们要看见人子坐在那权能者的右边，驾着天上的云降临。（马太福音26:64）
　　同样，"坐在右边"和"驾云降临"对人来说是地点的概念，但对天使来说却表示主的能力状态。
　　西庇太的儿子雅各和约翰进前来，说：“赐我们在你的荣耀里，一个坐在你右边，一个坐在你左边。”耶稣说：“只是坐在我的左右，不是我可以赐的，乃是为谁预备的，就赐给谁。”（马可福音10:35，37，40）
　　由此可见门徒对主的王国是何等肤浅的理解，以为不过是坐在右边和左边。因为他们有这样的概念，主也就按照他们的理解力回答，也就是按照他们所见的表象回答。
　　【5】太阳如同新郎出洞房，又如勇士欢然奔路。它从天这边出来，绕到天那边。（诗篇19:5-6）
　　这里论到主，他的神圣权能状态是用空间的概念来描述的。
　　明亮之星，早晨之子啊，你何竟从天坠落！你心里曾说：我要升到天上；我要高举我的宝座在神众星以上；我要升到高云之上。（以赛亚书14:12-14）
　　“从天坠落，升到天上，高举宝座在众星之上，升到高云之上"这些都是从空间或地点的概念和表象来的，用来描述自我之爱如何亵渎神圣的事物。因为属天和属灵的事物是通过这些表象，按照人的理解呈现给人的，所以天堂也被描述为在高处，尽管它实际上不在高处而在内在（参450，1380，2148节）。
　　3388、“因为她容貌俊美"象征这真理容易被接受，原因是它被视为神圣的，这从"容貌俊美"的含义可以看出，即它的形式令人愉悦，因此容易被接受。这里说的是那些在信仰教义中的人，他们没有从良善中直接领受真理，而只是因为父母和老师（被称为"当地人"或基拉耳人，参见3385和3387节）这样告诉他们而有真理的意识。对他们来说，确认真理的首要依据是它被称为神圣的，因为这立即给他们一种神圣的观念，这为所说的一切提供了普遍的确认，尽管他们并不理解。然而所说的话必须适合他们的理解能力，因为人不仅要知道事物存在，还想知道它是什么，是什么样的，以便从中获得某种理性上的确认，反之亦然。如果不这样，虽然可以记在记忆中，但它只会像声音一样停留在那里成为死物，除非有一些确认因素（无论来自何处）将其固定，否则它就会像某个仅仅响过的声音的回忆一样消散。
　　3389、第八节至第九节 他在那里的日子延长了。非利士人的王亚比米勒从窗户往外看，并且看见了。看哪，以撒正在和他的妻子利百加戏玩。亚比米勒召了以撒来，说：“看哪，她实在是你的妻子，你怎么说‘她是我的姐妹’呢？”以撒对他说：“我说，恐怕我因她而死。”
　　"他在那里的日子延长了"象征接受的状态；"非利士人的王亚比米勒从窗户往外看，并且看见了"象征信仰教义关注知识中的理性事物；"看哪，以撒正在和他的妻子利百加戏玩"象征神性良善存在于神性真理中；"亚比米勒召了以撒来，说"象征着主从教义而来的直接领受；"看哪，她实在是你的妻子，你怎么说‘她是我的姐妹’呢？”象征如果是神性真理，就不能同时也是理性真理；"以撒对他说：我说，恐怕我因她而死"象征真理不会被接受。
　　3390、"他在那里的日子延长了"象征接受的状态，这从"在那里延长"这个词的含义可以看出，即对以撒而言，当由以撒所代表的神性良善持续一段时间在那里时，真理就会被接受，因为在内在意义上是关于属灵之人对真理的接受。而且，“日子"象征状态（参23，487，488，493，893，2788节）。
　　3391、"亚比米勒非利士人的王从窗户里往外观看，看见了”象征着信仰教义关注知识中的理性事物，这从“亚比米勒”象征关注理性的信仰教义可以看出（参2504，2509，2510，2533节）；从“非利士人的王”象征教义（参3365节）；从窗户的含义可知，它代表理智（参655，658节），因此代表内在的视觉，因为在古时窗户就具有这种象征意义。因此，从窗户往外看意味着通过内在视觉感知那些显现的事物，这些通常指的是外在人的知识。理性事物，或者说真理的表象，即属灵的真理，并非知识本身，而是存在于知识之中，因为它们属于理性层面，因此属于内在的人，是内在的人在观察外在事物，也就是观察知识中的真理。由于知识属于自然人，所以它们是接受理性事物的容器。关于神性真理如何流入理性，并通过理性流入自然界，并在其中停留，如同许多影像映照在镜中一般（参3368节）。
　　【2】窗户代表内在的视觉，也就是理解力，这些统称为理智的事物。这可以从前面655节引用的经文，以及列经文得到证实：
　　他们蹦上城，蹿上墙，爬上房屋，进入窗户如同盗贼。（约珥书2:9）
　　这里描述的是教会末日的邪恶和伪谬。爬上房屋代表摧毁意志的良善（参710，2233，2234节）；进入窗户代表摧毁理解力的真理及其知识。经上还说：
　　耶和华必伸手攻击北方，毁灭亚述，使尼尼微荒凉，又干旱如同旷野。群畜，就是各国的走兽必卧在其中；鹈鹕和箭猪要宿在柱顶上。在窗户内有鸣叫的声音，门槛都必毁坏，香柏木已经露出。（西番雅书2:13-14）
　　这里描述的是通过推理摧毁信仰的真理，这推理就是亚述（参119，1186节）。窗户内有鸣叫的声音表示真理的荒凉，也表示理解力对真理的能力的荒凉。
　　【3】西西拉的母亲从窗户里往外观看，从窗棂中呼叫说："他的战车为何耽延不来呢？"（士师记5:28）
　　这是底波拉和巴拉关于属灵教会复兴的预言。从窗户观看代表那些否认真理之人的推理，他们如此摧毁教会的事物，因为这些在相反意义上是理智的事物。经上还说：
　　那行不义盖房、行不公造楼的有祸了！他说：“我要为自己盖广大的房、宽敞的楼，为自己开窗户。这楼房的护墙板是香柏木的，楼房是丹色油漆的。”（耶利米书22:13-14）
　　不义盖房，不公造楼代表从非良善和非真理建立宗教；公义和公平就是良善和真理（参2235节）。开窗户，镶香柏木板，漆朱红色代表歪曲理智和属灵的真理。耶路撒冷圣殿的窗户除了代表理智的事物，也就是属灵的事物外，别无它义。同样，在以西结书中提到的新殿的窗户也具有相同含义（以西结书40:16，22，25，33，36；41:16，26）。因为在这位先知书中提到的新殿、新耶路撒冷和新地，除了代表主的王国外别无它义，这是显而易见的，因此其中提到的这些事物都与这王国有关。
　　3392、"看哪，以撒正在和他的妻子利百加戏玩"这句话象征神性良善存在于神性真理之中，或者说神性良善与神性真理结合。这可从以下几点得知：以撒代表主的理性层面的神性良善（参3012，3194，3210节）；戏玩表示对真理的热爱或情感（参2072，2216节）；利百加代表主的理性层面的神性真理（参3012，3013，3077节）。因此，以撒与他的妻子利百加戏玩表示神性良善与神性真理同在。这些话的深层含义是：属灵的真理最初被接受是因为它被称为神性的，后来是因为人们认识到其中有神性，这种认识只有那些正在重生并成为属灵教会之人才能达到。这些人就是亚比米勒所代表的人，也就是那些持守信仰教义并关注知识中真理的人（参3391节）。
　　3393、"亚比米勒召了以撒来，说"象征着主从教义而来的直接领受。这可从以下几点看出：亚比米勒代表关注理性事物的教义（参2504，2509，2510，2533，3391节）；以撒代表主的神性理性；"说"象征直接领受（参1898，1919，2080，2862节）。亚比米勒代表那个现在被直接领受为神性的教义（参3392节），因此亚比米勒也代表主在这方面的形像。圣经中的一切事物在至高意义上都与主有关，因为主就是教义本身，也就是圣经，这不仅体现在其至高意义上，也体现在其内在意义和字面意义上。
　　【2】这个意义是内在意义的代表和象征，而内在意义又是至高意义的代表和象征。圣经中的代表和象征，其本质就是所代表和象征的内容，也就是主的神性。因为代表不过是被代表者的形像，在形像中就有被呈现的主体本身。这一点可以从人的言语和姿态得到说明：言语和姿态只不过是人内在思维和意愿的形像，因此言语和姿态就是思维和意愿的外在形式。如果去掉思维和意愿，剩下的就只是无生命的东西，也就是毫无人性可言。由此可以明白，圣经即使在字义上也具有神性。
　　3394、"看哪，她实在是你的妻子，你怎么说‘她是我的姐妹’呢？”象征如果是神性真理，就不能同时也是理性的。这可从以下几点看出：此处"妻子"（利百加）象征主的神性理性的神性真理（参3012，3013，3077节）；"姐妹"象征理性真理（参3386节）；因此，"看哪，她实在是你的妻子，你怎么说‘她是我的姐妹’呢？"象征既然是神性真理，就不可能是理性的。
　　【2】这个奥秘是这样的：属灵的人因为没有像属天的人那样的直接领受能力，所以不明白在人重生时，神性真理会转化为理性真理。他们虽然口头上说一切善与真都来自主，但当这些善与真出现在他们的理性思维中时，他们仍会认为这是属于自己的，仿佛是源于自己的，因为他们无法摆脱这种自我意识，这正是人的自我所倾向的。
　　但属天的人则不同，他们能在理性层面上直接领受神性的善与真，也就是在被主的神性光照的理性思维中，看到真理的显现（参3368节）。在自然层面上，即在知识与感官层面上也是如此。正因为属天的人处在这种状态中，他们能真正认识到一切善与真都是从主流入的，也明白对善与真的直接领受是主赐给他们并使之成为他们的产业，这就构成了他们的喜乐、福祉与幸福。因此，上古时代的人都是属天的人，他们在眼睛所见的每个事物中，都只直接领受到属天与属灵的含义（参1409节）。
　　【3】这里说的是重生的属灵之人，他们通过主的重生，在新的意志中接受了神性良善，在新的理智中接受了神性真理。但因为他们缺乏直接领受的能力，就认为凡是理性的就不可能是神性的，反之亦然，如果是神性的就与理性毫无关联。这就是为什么这里说，如果是神性真理，就不可能同时也是理性的。
　　这也是他们主张信仰之事必须单纯相信而不需要理性思考的原因。他们不明白，任何信仰之事，即使是最深奥的奥秘，若没有某种理性的，甚至自然的观念作为基础，人是无法理解的，尽管人并不知道这种观念的具体形式（参3310节）。这种态度虽然可以用来抵御那些对一切都持怀疑态度的人（参2568，2588节），但对于那些确信要相信圣经的人来说却是有害的，因为这会剥夺人思考的自由，束缚良心，甚至可能强迫人接受最异端的观点，从而完全控制人的内在和外在生活。这就是亚比米勒对以撒说： "看哪，她实在是你的妻子，你怎么说‘她是我的姐妹’呢？”所包含的深层含义。
　　3395、"以撒对他说：我说，恐怕我因她而死"象征真理不会被接受。这从前面对"因为他害怕说‘是我的妻子’，恐怕那地方的人为利百加的缘故杀我"这句话的解释可以看出（参3387节）。"说"在此象征直接领受和思考，这一点在这里比在其它地方更为明显。
　　3396、第十节至第十一节 亚比米勒说：“你向我们做的是什么事呢？民中险些有人和你的妻子同寝，你将会引来罪责在我们身上。”于是亚比米勒吩咐众民说：“凡沾着这个人和他妻子的，定要被处死。”
　　"亚比米勒说：你向我们做的是什么事呢？"象征愤慨；"民中险些有人和你的妻子同寝，你将会引来罪责在我们身上"象征可能会发生奸淫从而导致亵渎；"亚比米勒吩咐众民说"象征着法令；"凡沾着这个人和他妻子的，定要被处死"象征神性真理和神性良善不应被揭示，也不应以信仰轻率接近，因为如果亵渎就有永远沉沦的危险。
　　3397、"亚比米勒说：你向我们做的是什么事呢？"象征愤慨，这是显而易见的，无需解释。
　　3398、"民中险些有人和你的妻子同寝，你将会引来罪责在我们身上"象征可能会发生奸淫从而导致亵渎，这从以下含义可知："同寝"象征败坏或奸淫；"民中有人"象征属灵教会中的某人（参2928节）；"妻子"，这里指利百加，象征神性真理；"罪瑞"是指亵渎真理的罪。由此可见，"民中险些有人和你的妻子同寝，你将会引来罪责在我们身上”意味着教会中的某人很容易就能玷污神性真理，并为自己招致亵渎真理的罪。如前所述（参3386节），亚伯拉罕两次说撒拉是他的姐妹，一次在埃及，一次在基拉耳的亚比米勒那里，而以撒也同样在亚比米勒那里说利百加是他的姐妹，这三件事都记载在圣经中，其中必有极深的奥秘。这奥秘在内在意义中显明："姐妹"象征理性，"妻子"象征神性真理，所以称为"妹妹"，即理性，是为了防止神性真理（即"妻子"，这里指利百加）被玷污而亵渎。
　　【2】关于真理的亵渎，情况是这样的：神性真理只能被那些先前承认过它的人亵渎，因为他们是通过承认和信仰而进入真理，并因此被引入其中的。当他们后来背离真理时，其印记会持续留在里面；当恶与伪出现时，这印记就会被唤起，因此真理就因与恶伪相连而被亵渎。这种情况发生在谁身上，谁就会不断地承受定罪，也就是他们自己的地狱。当地狱里的人接近善与真的氛围时，他们立即感受到自己的地狱，因为他们进入了他们所憎恨的东西，从而陷入折磨。因此，那些亵渎真理的人总是与折磨他们的东西同在，这种折磨的程度取决于亵渎的程度。正因如此，主极其谨慎地防止神性的善与真被亵渎。他主要通过以下方式来预防：对于那种难免会亵渎的人，尽可能地使他远离对真和善的承认与信仰，因为如前所述，只有先前承认并相信的人才能亵渎。
　　【3】雅各的后代，以色列人和犹太人没有发现真正的内在事物，甚至没有明确地说过人里面有什么内在的东西，也就没有内在的敬拜。他们几乎不知道死后的生命，也不知道主的天堂，或他们所期待的弥赛亚的国度。这是因为他们就是这样的人，可以预见，如果向他们揭示这些，他们必定亵渎，因为他们只追求世俗的事物。那一代人如此，现在的人也是如此，所以仍然允许他们处于不信之中。如果他们先是承认了，后来又退缩，就必然给自己带来最严重的地狱。
　　【4】主没有更早来到世上并揭示圣经的内在含义，是等到他们当中完全没有任何良善，甚至连自然层面的良善都不剩下的时候。因为那时他们已无法接受任何真理到内在承认的程度（因为是良善接受真理），这样就不会亵渎。这种状态就是所说的时间的完满，世代的终结，也是末日，这在众先知书中多有记载。同样的原因也是为什么现在揭示圣经内在意义的奥秘，因为今天几乎没有信仰，因为没有仁义，所以是世代的终结。
　　【5】当这些事发生时，就可以在没有亵渎危险的情况下揭示这些，因为人们不会从内在承认它们。因此，圣言中提到亚伯拉罕和以撒在基拉耳向亚比米勒称他们的妻子为姐妹，这是一个奥秘。关于这件事，前面已经说明：能够亵渎的是那些承认的人，而不是那些不承认的人，更不是那些不知道的人；亵渎圣物和圣言是很危险的；在教会内的人能亵渎圣物，在教会外的人却不能；主会预防亵渎发生；敬拜成为外在的，为的是防止内在的被亵渎；人被保持在无知中，为的是防止信仰的真理被亵渎。
　　3399、"与妇人同寝"在内在意义上象征歪曲和玷污真理，这里特指神性真理，因为如前所述，"妇人"或利百加代表神性真理。这可从圣言中得到证实：同寝、奸淫和淫乱都表示良善的掺玷污和真理的歪曲（参2466，2729节）。之所以如此，是因为奸淫完全违背婚姻之爱，甚至会破坏婚姻之爱，而婚姻之爱来自善与真的结合（参2508，2618，2727-2759，3132节）。因此，那些违背或破坏善与真的事物，在圣言中都被称为奸淫。
　　【2】但要知道，那些属于属灵教会的人不能亵渎良善到玷污的地步，因为他们无法像属天的人那样接受良善到直接领受的程度。然而他们能亵渎真理，因为他们能承认真理。到了教会的末期，他们甚至不能承认真理，因为那时普遍存在着对主的不信，以及对死后生命和内在人的不信。这种普遍的不信会阻止信仰的真理深入人心。每个人内在的这种普遍状态会限制和阻止这些真理更深入地进入，即使人自己并不知道，甚至在他以为自己相信时也是如此。
　　【3】但那些能亵渎良善的人是属于属天教会的，因为他们能接受良善直至直接领受的程度。就像洪水前的人那样，因此他们被隔离，被关在一个与其他人的地狱分开的特殊地狱中。为了防止良善再次被亵渎，这由以下经文表示：
　　耶和华神就把他赶出去了。又在伊甸园的东边安设基路伯和四面转动发火焰的剑，要把守生命树的道路。（创世记3:24）
　　3400、"罪责"是指对违背良善与真理的罪与过犯的归咎，这可从圣经中提到并描述罪责的经文得到证实。例如：
　　但耶和华悦纳他被压伤，使他受苦。你若使他的灵魂承担罪责，他必看见后裔，并且延长年日。耶和华所喜悦的事必在他手中亨通。（以赛亚书53:10）
　　这些话论到主，"使他承担罪责"是指被仇恨者归咎的罪，即归于他的罪责，并非他自己承担任何罪以除去罪。经上还说：
　　你因流了人的血，就有罪责；你做了偶像，就玷污自己。（以西结书22:4）
　　"流血"指对良善施加暴力（参374，376，1005节），由此产生罪责。诗篇中还说：
　　恶必害死恶人；恨恶义人的，必担受罪责。耶和华救赎他仆人的灵魂；凡投靠他的，必不担受罪责。（诗篇34:21-22）
　　【2】因此"罪责"指一切持续存在的罪。主藉着良善使之分离就是救赎，这也由祭司在人们献赎愆祭时所行的赎罪所预表（利未记5:1-19；6:1-7；7:1-10；19:20-22；民数记5:1-8），其中列举了各种过犯：听见发誓的声音不作证，摸了不洁之物，起誓要行恶，在耶和华的圣物上无意中犯罪，违背了不可行的诫命，拒绝归还他人的寄存物，否认找到遗失之物并起假誓，与已许配他人但未赎身或释放的婢女同寝，以及得罪他人而背叛耶和华。
　　3401、"亚比米勒吩咐众民说"象征着法令，这可从"吩咐"表示制定法令，从亚比米勒代表信仰教义中的人（参3392节），在至高意义上代表主（参3393节），以及"民"表示属灵教会的人（参3398节）而得知。因此这表示主在属灵教会中的法令，这法令的内容随后阐述，即神性真理和神性良善不可开启，也不应以信仰轻率接近，因为若亵渎就有永远咒诅的危险，这将在下文详述。
　　3402、"凡沾着这个人和他妻子的，定要被处死"象征神性真理和神性良善不应被揭示，也不应以信仰轻率接近，因为如果亵渎就有永远沉沦的危险。这可从“沾着这个人和他妻子"象征接近神性真理和神性良善，这些由以撒和利百加所代表。这里先提到真理，后提到良善，是因为经文论及属灵教会的人，他们可能会玷污，甚至亵渎真理，但不会亵渎良善。正因如此，才说"这人和他的妻子"（参看915，2517节）。"定要被处死"象征永远的咒诅，即灵性的死亡，这里特指因亵渎而致的死亡。
　　【2】主的圣治是：任何人都不被允许进入良善和真理，也就是进入对良善和真理的承认与情感，除非他能持续保持在其中，这是因为有永远咒诅的危险（参3398节）。关于良善和真理的情况，如前所述，它们会根据人在邪恶和伪谬中的程度而在人里面内在地退却，因此，来自天堂的天使就会相应退却，来自地狱的恶灵就会相应靠近；反之亦然。当良善和真理移除，天使离开那处于邪恶和伪谬中的人时，此人并不觉察，因为他确信邪恶就是良善，伪谬就是真理，这源于他对它们的情感和由此产生的快乐。在这种状态下，他完全无法知道良善和真理已离他而去。当人不再被良善和真理感动，也就是说，当这些不再使他快乐，反而被自我之爱和尘世之爱所感动，也就是说，当只有这些使他快乐时，我们就说良善和真理，或说天使已离开了这个人。
　　【3】知道良善和真理，或在记忆中保存它们，并用口宣讲，这并不等于拥有良善和真理，真正的拥有是要从心里被它们感动。如果一个人只是为了获得名声和财富而对良善和真理产生兴趣，这也不是真正拥有它们，因为他实际上是被荣誉和利益所感动，只是把良善和真理当作获取这些的工具。这样的人在来生会失去他们所知道并曾宣讲的一切良善和真理，只留下构成他们生命的自我之爱和尘世之爱。由此可见，对于良善和真理，有一个重要原则：除非一个人能够终身持守，否则就不被允许带着情感和信心去接受它们。而那些亵渎真理的人，必然会与良善和真理渐行渐远，这是无法阻止的。
　　3403、第十二节至第十四节 以撒在那地撒种，那一年得了百倍；耶和华赐福给他。那人就昌大，越来越大，成为极大。他有羊群牛群，又有许多仆人；非利士人就嫉妒他。
　　"以撒在那地撒种"象征从主而来、在理性层面上呈现为表象的内在真理。“那一年得了百倍”象征着丰盛；"耶和华赐福给他"象征在这些事物中所包含的爱之善；“那人就昌大，越来越大，成为极大"意味着不断增长；"他有羊群牛群"象征关于内在的良善和外在的良善；"又有许多仆人"象征由此而来的真理；"非利士人就嫉妒他"表示那些仅仅停留在知识认知层面的人无法理解。
　　3404、"以撒在那地撒种"象征从主而来、在理性层面上呈现为表象的内在真理。这可从"撒种"的含义得知：在最高意义上，是指从主（那位撒种者）而来的神性真理（参3038节），在内在意义上，是指由此而来的人里面的真理与良善（参3373节）。"地"象征被神性之光照亮的理性，也就是真理的表象（参3368节），或说是从主而来、在理性层面上呈现为表象的内在真理。这些表象或真理属于更高层次，因为直到第14节的内在含义都在讨论这些。天使就存在于这些真理的表象中，这些表象远远超越了世人的理解能力。
　　【2】为了更清楚地理解什么是真理的表象，这里举个例子：我们知道神性在本质上是无限的，在存在上是永恒的。有限的存在无法理解无限，也无法理解永恒，因为永恒就是存在层面的无限。既然神性本身是无限和永恒的，那么从神性而来的一切也都具有无限和永恒的性质。由于这些都是无限的，即使是天使也无法完全理解，因为他们也是有限的存在。因此，这些无限和永恒的事物必须以有限的表象呈现给天使们，但即使是这些表象也远远超出了人类的理解范围。比如说，人若不借助时间的概念就无法理解永恒，正因为如此，人就无法理解什么是永恒中的事物，也就无法理解时间开始之前或世界被创造之前的神性是什么。只要人的思维中还带有时间的概念，在思考这些事时就必然会陷入无法摆脱的谬误。但对天使们来说就不同了，因为他们的思维不是基于时间概念，而是基于状态概念，所以他们能很好地理解这一点。对他们而言，永恒不是时间的永恒，而是状态的永恒，完全不涉及时间的概念。
　　【3】这个例子让我们看到天使所理解的表象与人类所理解的表象有何不同，也看到天使的表象比人的表象高级到什么程度。人类即使在最微小的思维活动中也无法摆脱时空的限制，而天使则完全不受时空的束缚，他们是从存有和存在的状态来理解这些事物。通过这些简单的例子，我们可以明白这里所讨论的真理表象是什么，以及为什么说它们属于更高的层次。接下来我们将依次讨论较低层次的真理表象，这些表象是更适合人类理解的。
　　3405、“那一年得了百倍”象征着丰盛，这可从以下几点得知："年"象征一个完整的状态（参见487，488，493，893节），"百"象征众多和完满（参见2636节），"倍"象征真理的状态（参见3104节）。这些含义综合起来就象征真理的丰盛。
　　在最高的意义上，这段经文和其它经文一样是在讲述主。当主还在母性的人性中时，他也经历了真理的表象阶段，但后来，就像他脱去人性一样，他也脱去了这些表象，披上了神性的无限与永恒。
　　【2】但在内在或相对意义上，这里讲的是较高层次的表象，也就是前面提到的天使所具有的表象，其丰盛由"那一年得了百倍"来表示。关于来自神性的真理表象或真理的情况是这样的：较高层次的表象在丰盛和完美程度上远远超过较低层次的表象。在较高层次上能被清晰感知的千万件事物，在较低层次上可能仅仅显现为一个整体，这是因为较低层次的事物其实是较高层次事物的组合。这一点可以从人的记忆力得到证实，内在记忆因为处于较高层次，所以远远超过处于较低层次的外在记忆（参2473，2474节）。这让我们明白天使的智慧为何如此超越人类，特别是第三层天的天使，他们比人类高出四个层次，因此他们的智慧对人来说不仅难以理解，甚至无法用语言描述。
　　3406、"耶和华赐福给他"象征在这些事物中所包含的爱之善，这从"赐福"的含义可以看出，"赐福"象征在一切天属天和属灵的良善上得以富足（参981，1731，2846节）。"耶和华赐福"象征爱的属天之善，因为耶和华是爱或良善的本质存在（参1735节）。因此在论及良善时用"耶和华"，在论及真理时则用"神"（参2586，2769节）。
　　3407、“那人就昌大，越来越大，成为极大"意味着不断增长，这从"发达、越来越大，成为极大"的含义可以看出，表示良善与真理按其秩序的增长，即从真理到良善，又从良善到真理。
　　3408、"他有羊群牛群"象征关于内在的善和外在的善，也就是理性的善和自然的善。"羊群"象征内在或理性的善（参343，2566节），"牛群"表示外在或自然的善（参2566节）。这里说的自然之善，并非人与生俱来的那种，而是通过认识真理并对善产生爱好而获得的。人与生俱来的自然之善只是一种动物性的本能，因为动物也有这种善。但主赐给人的自然之善却包含属灵的成分，是在自然层面上体现出来的属灵之善，这才是真正的人类自然之善。相比之下，与生俱来的善虽然表面看似善，但可能并非真正的善，甚至可能是恶，因为它可能接受伪谬的东西，把恶误认为善。即使是生活和信仰最糟糕的民族中也存在这种自然之善。
　　3409、"许多仆人"象征由此而来的真理。"仆人"象征一切处于较低位置、从属和服从的东西（参1713，2541，3019，3020节），因此象征真理，因为真理来自良善并服务于良善。这一点在前面已多次论述过。
　　3410、"非利士人就嫉妒他"表示那些对信仰知识仅仅停留在事实性认知层面的人无法理解。这从"嫉妒"在此表示不能理解可以看出，从后文可知；也从"非利士"象征对信仰知识的事实性认知可以看出。因此"非利士人"象征那些只停留在这种事实性知识层面的人（参1197，1198节）。
　　3411、第十五节至第十七节 当他父亲亚伯拉罕在世的日子，他父亲的仆人所挖的井，非利士人全都塞住，填满了土。亚比米勒对以撒说：“你离开我们去吧。因为你比我们强盛得多。”以撒就离开那里，在基拉耳谷支搭帐棚，住在那里。
　　"当他父亲亚伯拉罕在世的日子，他父亲的仆人所挖的井，非利士人全都塞住"象征那些对信仰知识仅仅停留在事实性认知层面的人不愿知道来自神性的内在真理，因此将其抹去；"填满了土"象征用世俗的事物；"亚比米勒对以撒说”象征主对那教义的直接领受；"你离开我们去吧。因为你比我们强盛得多"象征他们无法承受其中的神性；"以撒就离开那里"象征主放弃内在的教义；"在基拉耳谷支搭帐棚，住在那里"象征转向较低的理性，或从内在表象转向外在表象。
　　3412、"当他父亲亚伯拉罕在世的日子，他父亲的仆人所挖的井，非利士人全都塞住"象征那些对信仰知识仅仅停留在事实性认知层面的人不愿知道来自神性的内在真理，因此将其抹去。这可从以下含义得知：井代表真理（参2702，3096节），这里特指来自神性的内在真理，因为这些代表真理的井是亚伯拉罕时期他的仆人所挖的。亚伯拉罕代表主的神性本身（参2011，2833，2836，3251，3305节）。塞住井表示拒绝知道真理，从而将其抹去。非利士人代表那些只注重信仰知识的事实性认知的人（参1197，1198节）。
　　【2】现在讨论较低层次的真理表象，这是那些只重视知识的人所能理解的，这里的"非利士人"就是指这类人。关于非利士人如何抹去来自神性的内在真理，情况如下：在古教会时期及其后，那些不太注重生活实践但极其重视教义的人被称为非利士人。随着时间推移，他们甚至完全抛弃了生活实践，只承认信仰为教会的根本，将信仰与生活完全分离。他们轻视古教会中视为核心的仁义教导，将其抹去，转而推崇信仰教义，认为宗教就只在于此。因为他们背离了仁义的生活，所以比其他人更被称为未受割礼的。"未受割礼的"指所有不在仁义中的人，即使他们掌握教义（参2049节）。这些背离仁义的人，也就远离了智慧和聪明。
　　【3】若一个人不在良善中，即不在仁义中，就无法获得智慧和理解真理，因为一切真理都源于良善并指向良善。因此，那些缺乏良善的人既不能理解真理，也不愿意认识真理。在来生，当这些人远离天堂时，有时会出现雪白的光，但这光如同冬日之光，因缺乏温暖而不能结果。当他们靠近天堂时，他们的光就变成完全的黑暗，他们的心智也随之变得迟钝。由此可见为何那些只重视知识的人会拒绝并抹去来自神性的内在真理。
　　3413、"填满了土"象征用世俗的事物，即通过自我之爱和利益之爱，这从"尘土"的含义可知（参249节）。意思是那些被称为"非利士人"的人，即那些不在生活中而在教义中的人，通过世俗的爱，即自我之爱和利益之爱，抹去内在真理。他们因这些爱而被称为未受割礼的（参2039，2049，2056，2632节）。因为从这些爱中，他们完全无法看到属灵的事物，即那些来自主的真理之光的事物；因为这些爱带来黑暗，而黑暗熄灭那光。正如在上面所说（参3412节），当主的真理之光临近时，那些只在教义中而不在生活中的人完全变得昏暗和迟钝，甚至变得愤怒，并竭尽全力驱散真理。因为自我之爱和利益之爱的本性是不容许任何来自神性的真理接近自己。但他们仍能因知道真理而自夸自傲，甚至似乎以热忱传讲真理，但这是那些爱之火点燃和激发的，他们的热忱只是由此产生的热情。这可以从他们能以同样的热忱或热情传讲与他们自己的生活完全相反的事实得到充分证明。这些就是世俗的东西，它们堵塞了作为所有真理之源泉的圣言。
　　3414、"亚比米勒对以撒说”象征主对那教义的直接领受，这从"说"象征直接领受的含义可知，这在前面多次提到过。这里的"亚比米勒"作为非利士人的王，象征那教义（参3365，3391节），而"以撒"则象征主的神性理性。
　　3415、"你离开我们去吧。因为你比我们强盛得多"象征他们无法承受其中的神性，这可从"离开我们去"表示无法承受在场，以及"强盛得多"表示因富足而得知，这里指真理内在的神性。那些被称为"非利士人"的人无法承受良善的在场，因此也无法承受神性的在场（参3413节）。
　　3416、"以撒就离开那里"象征主放弃内在真理，这从"离开那里"表示放弃可知，这里指内在真理，因为这里论及的是内在真理；而"以撒"象征主的神性理性。主放弃内在真理，表示他不向他们揭示这些真理：因为在圣经中处处都有内在真理，但那些只有知识认知而没有相应生活的人，当他们读圣经时，根本看不到这些真理。这就像那些把救恩的本质放在信仰上的人一样，他们根本不注意主多次谈到的仁爱和仁义（参1017，2371节）。即使注意到了，也只把它们称为信仰的果实，他们把这些果实与仁义区分开来，却不知道仁义的本质，因此把二者完全分开。这样，他们只能看到圣经的表层含义，而看不到其深层意义，也就是说，只能理解外在的意思而无法领悟内在的真理。看到后面的或外在的而看不到前面的或内在的，就等于什么神性也看不到：这就是主放弃内在真理的含义，这由"以撒就离开那里"所表示。其实不是主放弃他们，而是他们因远离生活而远离主。
　　3417、"在基拉耳谷支搭帐棚，住在那里"象征转向较低的理性，或从内在表象转向外在表象。这从"支搭帐棚"象征有序安排，从"基拉耳谷"象征较低层次的理性思维，或真理的外在形式可知。因为"谷"象征较低或外在的事物（参1723节），而"基拉耳"象征信仰的事物，也就是真理的事物（参1209，2504，3365，3384，3385节）。从"住"象征存在和生活可知（参3384节）。由此可见，"在基拉耳谷支搭帐棚，住在那里"象征主按次序安排真理，使之适合那些重教义轻实践之人的理解程度和接受方式。这一点从圣经中也可以看出，那里的真理也是这样安排的。
　　【2】那些注重教义而不注重生活的人，他们对天国的认识有限，以为天国就像地上的王国一样，人们通过统治他人而获得尊大。这种优越感是他们唯一知道的快乐，也是他们最看重的快乐。因此主也照着这种表象在圣经中说话，例如：
　　无论谁遵行又教导，这人在天国要被称为大的。（马太福音5:19）
　　我曾说，你们是神，都是至高者的儿子。（诗篇82:6；约翰福音10:34，35）
　　门徒们起初对天国也持同样观点，只想到像世上一样的尊大和优越（马太福音18:1；马可福音9:34；路加福音9:46）。他们甚至想坐在王的左右（马太福音20:20，21，24；马可福音10:37）。因此主也按照他们的理解力和心态回应。当门徒们争论谁为大时，主说：
　　叫你们在我国里，坐在我的席上吃喝，并且坐在宝座上，审判以色列十二个支派。（路加福音22:24，30；马太福音19:28）
　　因为那时他们还不明白天上的快乐不在于尊大和优越，而在于谦卑和服事他人，不是要成为最大的，而是要成为最小的，正如主所教导的：
　　你们中间最小的，他便为大。（路加福音9:48）
　　【3】那些只有知识而没有仁义生活的人，无法理解除了优越感之外还有其它快乐。因为优越感完全占据了他们的心智，构成了他们的整个生活，所以他们根本不了解天上的快乐。这种天上的快乐来自谦卑和服事他人，源于对主的仁爱和对邻舍的仁义，以及由此而来的福乐。这就是为什么主要照顾他们的软弱而说话，为要激励他们向善，使他们能学习、教导并实践。但主仍然教导了在天上什么是真正的伟大和优越（马太福音19:30；20:16，25-28；马可福音10:31，42-45；路加福音9:48；13:30；22:25-28）。这些教导都是较低层次的真理表象。在天上，人确实能变得伟大、优越、有能力，因为一个天使比千万个地狱之灵都有能力，但这完全来自主而非自己。人越认识到自己一无所能，因而甘愿居于最小，就越能从主得到能力。而人越是存有谦卑之心并乐于服事他人，也就是越在对主的仁爱和对邻舍的仁义中，就越能认识到这一真理。
　　3418、第十八节 以撒回来，重新挖出了他父亲亚伯拉罕的日子里所挖的、在亚伯拉罕死后被非利士人堵塞的水井，仍照着他父亲所叫的叫它们的名字。
　　“以撒回来，重新挖出了他父亲亚伯拉罕的日子里所挖的水井"象征主重新开启了古人所知的真理；"在亚伯拉罕死后被非利士人堵塞的水井"象征那些对信仰知识仅仅停留在事实性认知层面的人否认这些真理；"叫它们的名字"象征这些真理的性质；"仍照着他父亲所叫的"表示真理的象征意义。
　　3419、“以撒回来，重新挖出了他父亲亚伯拉罕的日子里所挖的水井"象征主重新开启了古人所知的真理。这一含义可从以下几个方面得到证实：以撒代表主的神性理性；回来并重新挖掘代表重新开启；水井代表认知的真理，其中井代表真理（参2702，3096节），水代表认知或知识（参28，2702，3058节）；而"他父亲亚伯拉罕的日子"则象征关于真理的先前时期和状态，指的就是古人所知的真理。这里的"日子"象征时期和状态（参23，487，488，493，893节）。当论及状态时，父亚伯拉罕代表主的神性本身在与人性结合之前的状态（参2833，2836，3251节）；当论及时期时，父亚伯拉罕则代表在主与人性结合之前从主的神性而来的良善与真理，也就是古人所拥有的真理。
　　【2】古人所拥有的真理如今已完全消失，以至于几乎没有人知道这些真理曾经存在过，也不知道这些真理与现今所教导的大不相同。这些古老的真理完全不同于现今的认知；它们包含了主的王国中属天和属灵事物的象征与代表，也就是主自己的象征与代表。那些能够理解这些真理的人被称为智者，他们确实称得上是智者，因为他们能够与灵界和天使交谈。天使的语言对人来说难以理解，因为它是属灵和属天的；当这种语言传达给处于自然领域的人时，就会转化为圣经中所见的那种象征和代表的形式。这就是为什么圣经是神圣的典籍，因为神性真理只有通过这种方式才能向自然人显现，从而建立完全的对应关系。古人因为生活在主国度的象征和代表中，那里只存在属天和属灵之爱，所以他们拥有的教义完全专注于对神的仁爱和对邻舍的仁爱，正是因为这些，他们被称为智者。
　　【3】从这些古老的教义中，人们知道主将要降世，耶和华在他里面，他要使他的人性成为神性，从而拯救人类。他们也明白什么是仁义——即不求回报地服务他人的情感，同时也理解谁是仁义的对象（邻舍）——即宇宙中的所有人，但需要有区别地对待。这些教义如今已经完全失传，取而代之的是信仰的教义，而这些在古人看来却是次要的。这些关于对主之仁爱和对邻之仁义的教义，如今被圣经中所说的巴比伦人、迦勒底人，以及非利士人和埃及人所拒绝，以致完全失传，几乎没有留下痕迹。今天谁还知道什么是完全无私、厌恶一切自私行为的仁义？谁还明白什么是邻舍——即要根据每个人内在良善的品质和程度来区别对待？这良善的最高体现就是主自己，因为他在良善中，良善从他而来，不从他来的良善都不是真正的良善，不管表面如何。正因为人们不再理解什么是仁义和邻舍，所以也不明白圣经中所说的贫穷人、困苦人、穷乏人、病人、饥渴的人、受压迫的人、寡妇、孤儿、被掳的人、赤身的人、寄居的、瞎眼的、聋子、瘸腿的、残疾的等人所代表的含义。然而古人的教义清楚地教导这些人代表谁，他们分别属于邻舍和仁义的哪一类。整部圣经的字义都是按照这些教义写成的，因此不了解这些教义的人就无法理解圣经的任何内在含义。
　　【4】正如经上所说：
　　不是要把饼分给饥饿的人，将飘流的困苦人接到你家中，见赤身的给他衣服遮体，顾恤自己的骨肉而不掩藏吗？这样，你的光就必发现如早晨的光，你所得的医治要速速发明。你的公义必在你前面行，耶和华的荣光必作你的后盾。（以赛亚书58:7-8）
　　那些只看重字面意思的人以为，只要给饥饿的人食物，收留流浪者，给赤身的人衣服，就能因此进入耶和华的荣耀或天堂。然而这些只是外在的行为，即使恶人也可能为了得到回报而这样做。实际上，"饥饿的"、"困苦的"、"赤身的"象征那些在属灵上处于这种状态的人，表示我们应当施予仁义的邻舍所处的各种困境。
　　【5】他为受屈的伸冤，赐食物与饥饿的。耶和华释放被囚的，耶和华开了瞎子的眼睛，耶和华扶起被压下的人。耶和华喜爱义人。耶和华保护寄居的，扶持孤儿和寡妇。（诗篇146:7-9）
　　这里所说的"受屈的"、"饥饿的"、"被囚的"、"瞎子"、"被压下的"、"寄居的"、"孤儿"和"寡妇"，并非指字面意义上的这些人，而是指在灵性层面或灵魂层面处于这些状态的人。古代的教义教导了这些人是谁，以及他们作为邻舍处于什么状态和程度，因此应当如何向他们施予仁义。这在旧约其它地方也是如此。因为当神性降临到人的自然层面时，就会以这种方式表现为仁义的工作，并按照类别和种类加以区分。主也是以同样的方式说话，因为他就是神性本身。
　　【6】王要向那右边的说："你们这蒙我父赐福的，可来承受那创世以来为你们所预备的国。因为我饿了，你们给我吃；渴了，你们给我喝；我作客旅，你们留我住；我赤身露体，你们给我穿；我病了，你们看顾我；我在监里，你们来看我。"（马太福音25:34-36）
　　这里列举的这些行为象征着仁义的普遍类别，表明作为邻舍的善人或良善处于什么程度，以及应当如何向他们施行仁义。而在最高的意义上，主自己就是邻舍，因为他说：
　　这些事你们既做在我这弟兄中一个最小的身上，就是做在我身上了。（马太福音25:40）
　　从这些简单的例子可以看出古人所理解的真理是什么。但那些只注重信仰教义而不实践仁义生活的人，也就是圣经中所称的"非利士人"，完全抹去了这些真理。这就是非利士人在亚伯拉罕死后把井都堵住了所代表的含义，这一点接下来将要讨论。
　　3420、"在亚伯拉罕死后被非利士人堵塞的水井"象征那些对信仰知识仅仅停留在事实性认知层面的人否认这些真理。这可从"堵塞"的含义看出，它表示不愿知道，也就是否认，进而抹去（参3412节）；也可从"非利士人"的象征意义看出，他们代表那些只有知识的人（参1197，1198，3412，3413节）。那些只有信仰教义却不愿实践真理的人，就是只有知识的人。真理就是那些关乎生活，关乎爱邻和爱主的教导，而教义及其知识不过是传授这些。因此，凡教导该做什么却不去做的人，就是不愿知道真理，因为这些真理与他们的生活方式相违背，而凡与他们的生活相违背的，他们就否认。这就是为什么古教会中那些关于仁爱和仁义的教义，也就是教义的全部内容，都被抹去了。
　　3421、"叫它们的名字"象征这些真理的性质，，这从”叫名字“或"起名"的含义可以看出，它象征着事物的性质（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3237节）。既然起名或叫名字意味着性质，因此在圣经的内在意义上， “叫”或"称"这样的动词即使没有加上“名”或“名字”也表示具有特定的性质；例如：
　　雅各家啊，称为以色列名下，从犹大水源出来的，当听我言！他们自称为圣城的人，所倚靠的是名为万军之耶和华-以色列的神。（以赛亚书48:1-2）
　　这里"称为圣城的"表示具有这样的性质。再如：
　　你要怀孕生子，可以给他起名叫耶稣。他要为大，称为至高者的儿子。（路加福音1:31-32）
　　"称为至高者的儿子"象征本质存在。
　　3422、"仍照着他父亲所叫的"表示真理的象征意义，这从古时给人、地方和事物起的名字都具有象征意义可以看出（参340，1946，2643节）。因此，给泉源和水井起的名字象征着"泉源和水井"所代表的事物，这些事物表示真理，如前所述（参2702，3096节）。既然名字具有象征意义，那么"名字"和“叫名字”（或"称呼名字"）通常表示事物或状态的本质，如上文所述（参3421节）。因此，在圣经的内在意义中，名字并不表示某个人、某个民族、某个王国或某座城，而是处处代表灵性的事物。
　　任何人都能推断出这里的"水井"象征着某种天上的事物，因为若不是这样，在神圣的圣经中详细记载这么多关于水井的事就没有意义了。单纯知道非利士人堵住亚伯拉罕仆人所挖的水井；以撒重新挖出这些水井，给它们起与从前相同的名字；后来以撒的仆人在山谷里挖井，牧人为此争吵；他们又挖了另一口井，也为此争吵；之后又挖了一口井，没有争吵；然后又挖了一口井；最后他们又告诉他一个新井的事（创世记26:15，18-22，25，32，33），这些知识本身并无用处。但这些水井所象征的天上的含义，现在从内在意义可以看出来。
　　3423、第十九节至第二十一节 以撒的仆人在谷中挖井，在那里得到了一口活水井。基拉耳的牧人与以撒的牧人相争，说：“这水是我们的。”以撒就给那井起名叫埃色，因为他们与他相争。他们又挖了另一口井，又为它相争，他就给它起名叫西提拿。
　　"以撒的仆人在谷中挖井，在那里得了一口活水井"象征圣经的字义中包含着内在意义；“基拉耳的牧人与以撒的牧人相争"象征教导者看不到其中的这种含义，因为表面上似乎有矛盾；“说，这水是我们的"象征他们认为自己掌握着真理；"以撒就给那井起名叫埃色，因为他们与他相争”象征因这些事和其它事否认真理，因为这些事与他们对立，还因为许多其它原因；"他们又挖了另一口井，又为它相争"象征对圣经是否有内在意义的争议；"他就给那井起名叫西提拿"象征他们的性质。
　　3424、"以撒的仆人在谷中挖井，在那里得了一口活水井"象征圣言的字义中包含着内在意义，这从"在谷中挖井"的含义可知，即根据真理在低处寻找；因为"挖"就是寻找，"（山）谷"就是低处（参1723，3417节）。从"活水井"的含义可知，就是包含神性真理的圣言，因此是包含内在意义的字义的圣言。众所周知，圣言被称为"泉源"，确实是"活水的泉源"；圣言也被称为“井”，是因为字义相对而言就是这样，并且对于属灵的人来说，圣言不是泉源而是井（参2702，3096节）。因为山谷是低处，即外在的，而泉源是在山谷里找到的，并且字义是圣言的较低或外在的意义，所以这里指的是字义。但因为其中有内在意义，即属天的和神性的意义，所以它的水被称为"活的"；就像经上记载的：
　　这河所到之处，凡滋生的动物都必存活。必有极多的鱼，因这水流到那里，就得到治愈；凡这河水所到之处，百物都必存活。（以西结书47:8-9）
　　这里的"河"是圣言，"使百物都必存活的水"是其中的神性真理，"鱼"是知识（参40，991节）。
　　【2】主的圣言对口渴的人，也就是渴望生命的人，会赐予生命，并且是活水的泉源，这一点主在福音书中也教导；耶稣在雅各井旁对撒玛利亚妇人说：
　　你若知道神的恩赐，和对你说“给我水喝”的是谁，你必早求他，他也必早给你活水。人若喝我所赐的水就永远不渴。我所赐的水要在他里头成为泉源，直涌到永生。（约翰福音4:10，14）。
　　圣言是活的，因此能赐予生命，这是因为在其至高的意义上论及主，在其至内在的意义上论及主的王国，在那里主就是一切。既然如此，圣言中就有生命本身，这生命流入那些以圣洁之心阅读圣言之人的心智。因此，主论到从他而来的圣言时说，他是直涌到永生的水的泉源（参2702节）。
　　【3】主的圣言不仅被称为泉源，也被称为井，这一点从摩西的话可以看出：
　　井啊，涌上水来！你们要向井歌唱。这井是首领和民中的尊贵人用他们的杖向立法者挖掘的。（民数记21:17，18）
　　这些话说的是比珥，也就是井的地方。从前文可知，"井"在此象征古教会的圣言（参2897节）。"首领"是主要的真理（参1482，2089节）；"民中的尊贵人"是较低层次的真理，就是字义层面的真理（参1259，1260，2928，3295节）。"立法者"是主，这是显而易见的；"杖"是他们所拥有的能力。
　　3425、“基拉耳的牧人与以撒的牧人相争"象征教导者看不到其中的这种含义，因为表面上似乎有矛盾。当谈到圣言的内在意义时，"相争"表示否认其中有这样的含义，也就是说他们看不到它。"牧人"表示教导者（参343节），"基拉耳"表示信仰（参1209，2504，3365，3384节），因此"基拉耳的牧人"指那些只承认圣言字面意义的人。他们看不到这样的含义，也就是内在意义，原因是这些意义看似对立，即内在意义和字面意义看似矛盾。但它们虽然看似对立，实际上并不对立，而是完全对应。它们之所以看似对立，是因为那些如此看待圣言的人自身处于对立状态。这就像一个在自身对立的人，即他的外在或属世层面完全与他的内在或属灵层面不和谐。这样的人会觉得内在或属灵层面的事物与他对立，实际上是他自己在外在或属世层面处于对立状态。如果他不是处于对立状态，而是让他的外在或属世层面服从于内在或属灵层面，就会完全对应。比如，处于对立状态的人认为必须放弃财富和所有身体与世界的快乐，因此也要放弃生活的愉悦。
　　【2】为了得到永生，因为这些被认为与属灵生活相对立。但它们本身并不对立，而是相互对应，因为它们是达到目的的手段，使内在或属灵人能够用它们来实践仁义的善行，也能使他在健康的身体中生活满足。正是这些目的决定了内在人和外在人是对立还是对应。当财富、快乐和愉悦成为目的时，它们就是对立的，这时人就会轻视、嘲笑，甚至拒绝属灵和属天的事物，也就是内在人的事物。但当这些不是目的，而是达到更高目的的手段时，它们就是对应的，比如那些关乎死后生命、天堂和主自己的事物。这时，身体和世界的事物对他来说显得微不足道，当他思考这些事物时，只是把它们视为达到目的的手段。由此可见，那些看似对立的事物，本身并不对立。
　　【3】但它们之所以显得如此，是因为那些人处于对立状态。那些不在对立状态的人，他们的行为、言语、对财富的追求，甚至对快乐的追求，都与那些在对立状态的人相似，以至于从外表几乎无法分辨。原因是只有目的能区分他们，换句话说就是爱，因为爱就是目的。但尽管他们在外在形式或身体上看起来相似，在内在形式或灵性上却完全不同。对于那些处于对应状态的人，也就是外在人对应内在人的人，他的灵是纯洁和美丽的，如同天堂之爱的形式。但对于那些处于对立状态的人，也就是外在人与内在人对立的人，尽管在外表上与他人相似，他的灵却是黑暗和丑陋的，如同自我之爱和世界之爱的形式，也就是如同轻蔑他人和仇恨的形式。
　　【4】圣经中的许多事物也是如此，即在字面意义上的事物似乎与内在意义上的事物相对立，然而它们从未对立，而是完全对应。例如，圣经中多次提到耶和华或主发怒、发烈怒、施行毁灭、扔进地狱，然而他实际上从不发怒，更不会把任何人扔进地狱。前者是字面意义，后者是内在意义。这些表面上的对立源于人处于对立状态。这就像主在天堂向天使显现为太阳，带来如春天般的温暖，如黎明般的光明；但对地狱里的人来说却显得完全黑暗，带来如寒冬般的寒冷，如深夜般的昏暗。因此对天使来说是仁爱与仁义，但对地狱里的人来说是仇恨与敌意。所以对后者而言，按照字面意义，他发怒、发烈怒、施行毁灭、扔进地狱；但对前者而言，按照内在意义，他从不发怒和发烈怒，更不会毁灭和扔进地狱。
　　【5】因此，当圣经论及那些与神性相反的事物时，只能按照表象来呈现。这也是神性的一种体现，因为恶人将神性转变为魔鬼的东西，所以产生这样的效果。就神性而言，他们越接近它，就越把自己投入地狱的折磨中。主祷文中的话也是如此，"不叫我们遇见试探"；按照字面意思是他会引导进入试探，但内在意思是他绝不会引导任何人进入试探（参1875节）。圣经中其他的字面意义也是如此。
　　3426、“说，这水是我们的"象征他们认为自己掌握着真理，或真理属天他们，这从"水"象征知识和真理的含义可知（参28，680，739，2702，3058节）。
　　3427、"以撒就给那井起名叫埃色，因为他们与他相争”象征因这些事和其它事否认真理，因为这些事与他们对立，还因为许多其它原因。这从古时所取的名字都是表示事物或状态的意义可知（参3422节），因此他们能从这些名字记住很多事，特别是这些事物的性质。这里因为基拉耳的牧人与以撒的牧人争吵，这井就因此得名。"争吵或相争"也表示否认（参3425节）。因此取名埃色，在原文中表示争执或争吵，源自一个相关词，表示压迫和伤害。因为这里"井"象征圣经的字义，其中有内义，所以"埃色"或争执表示否认圣经的内在意义。否认的原因也包含在这个词中，就是因为前面所说的那些事（参3425节），即表面上的对立，还因为其它原因。
　　【2】对于圣经的内在意义是这样的：那些对信仰知识只有事实性认知的人，被称为"非利士人"，和那些只有信仰教义的人，被称为"基拉耳的牧人"，他们对邻舍没有任何仁义，这些人除了否认圣经有内在意义外别无选择。主要原因是他们内心不承认主，尽管口头上承认他；也不在内心爱邻舍，尽管他们声称爱邻舍。凡内心不承认主也不爱邻舍的人，除了否认圣经的内在意义外别无选择，因为圣经在内在意义上只论及对主的爱和对邻舍的爱。因此主说，全律法和先知依据在这两条诫命上。
　　我也得以在来生看到这些人如何否认圣经的内在意义，当在他们面前提到圣经有一个在字义中看不见的内在意义，这内在意义论及对爱主和爱邻舍时，他们不仅表示否认，还表现出厌恶甚至反感。
　　【3】上一点是主要原因。另一个原因是他们完全颠倒了圣经，把下面的放在上面，或者说把后面的放在前面。他们认为信仰是教会的本质，而那些属于对主之仁爱和对邻舍之仁义的事物，是信仰的果实。然而事实是这样的：如果把对主的仁爱比作伊甸园中的生命树，那么仁义及其行为就是从其而生的果实，而信仰和一切属于信仰的事物只是树叶。因此当他们如此颠倒圣经，不是从树而是从叶子推导出果实时，他们否认圣经的内在意义，只承认其字义，这就不足为奇了。因为从字义可以证实任何教义，即使是最异端的教义，这是众所周知的。
　　【4】此外，那些只有信仰教义而没有良善生活的人，只能处于说服性的信仰中，就是说，他们所持的原则无论是假的还是真的都一样，因此比其他人更愚钝。因为一个人越是处于说服性的信仰中，就越是愚钝；但一个人越是在良善生活中，也就是说，越是在对主的仁爱和对邻舍的仁义中，就越有智慧，也就是在从主而来的信仰中。因此前者除了对圣经的内在意义持否定态度外别无选择，而后者除了持肯定态度外别无选择。因为那些只有教义而没有良善生活的人，他们的内在是封闭的，以至于从主来的真理之光无法流入并使他们领悟事情就是这样；但那些在对主之仁爱中的人，他们的内在是开放的，以至于从主来的真理之光能够流入，影响他们的心智，使他们领悟事情就是这样。
　　【5】这些人在阅读圣经时没有其它的快乐，只有通过它获得荣誉、财富和名声的快乐，这是自我之爱和世界之爱的快乐。这种情况严重到如果他们从中得不到这些利益，就完全拒绝圣经。这样的人，当他们听到圣经的内在意义时，不仅在心中否认它，而且也否认字义本身，尽管他们以为自己相信它。因为凡以自我之爱和世界之爱为目的的人，都会从心中完全排斥永生的一切事物，只是从自然的和肉体的角度说出真理，不是为了主和他的王国，而是为了自己和自己的人。正是这些和其它许多原因，使那些被称为"基拉耳的牧人"和"非利士人"的人否认圣经的内在意义。
　　3428、"他们又挖了另一口井，又为它相争"象征对圣经是否有内在意义的争议。因为那些否认某事的人，如那些否认圣经内在意义的人，当他们争吵或争论时，除了争论它是否存在之外不会有其它内容。众所周知，今天大多数争论都局限于此。但只要他们停留在是否存在和是否如此的争议中，就永远不能在智慧上有任何进步，因为在他们争论的事情本身中有无数他们看不到的事物。只要他们不承认它的存在，就会对它的一切细节都一无所知。
　　【2】如今的学问几乎不会超出"是否存在"和"是否如此"这些界限，因此人们也就被排除在真理的理解之外。就像那些只是争论圣经是否有内在意义的人，永远看不到内在意义中无数的、甚至无限的内容。同样，那些争论教会中是否有仁义，以及一切是否都属于信仰的人，也无法知道仁义中包含的无数甚至无限的内容，而且对仁义的本质完全一无所知。
　　【3】这种情况也适用于死后的生命、死人复活、最后审判、天堂和地狱。那些只是争论这些是否存在的人，始终停留在智慧的门外，他们就像只会敲门而不能窥见智慧宏伟宫殿的人。令人惊讶的是，这样的人反而认为自己比别人更有智慧，而且他们越能争辩这些是否存在，越能证明这些不存在，就越认为自己有智慧。然而那些被他们蔑视的、处于良善中的单纯人，却能不需要任何争论，更不用学术性的争议，就能立即领悟到这些事物的存在和本质。这些单纯人拥有对真理的普遍领受能力，而那些人却因为执着于先讨论是否存在而失去了这种领受能力。关于这两种人，主说：
　　你将这些事向聪明通达人就藏起来，向婴孩就显出来。（马太福音11:25；路加福音10:21）
　　3429、"他就给那井起名叫西提拿"象征他们的性质，这是因为"起名"表示品质，而"西提拿"在原文中表示对抗，这是一种更深层次的否定（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3421节）。
　　3430、第二十二节至第二十三节 他从那里迁到别处，又挖了一口井，人们没有为它相争了，他就给它起名叫利河伯。他说：“耶和华现在使我们宽阔，我们必在这地繁盛。”他从那里上到别是巴。
　　"他从那里迁到别处"表示下降到更低层；"又挖了另一口井，人们没有为它相争了"象征圣言的字义；“给这井起名叫利河伯"象征由此而来的真理品质；"他说：耶和华现在使我们宽阔"象征由此而来的真理的增长；"我们必在这地繁盛"象征由此而来的良善增长；"他从那里上到别是巴"象征由此而来的神性信仰教义。
　　3431、"他从那里迁到别处"表示下降到更低层，因为"迁移"表示顺序中的后续事物。在这里特指更低层或更外在的真理，因为此前已经按序论述了更高层或更内在的真理。这些更低层或更外在的真理就是存在于圣言字义中的真理，是适合自然人理解的真理，这正是当前要讨论的内容。
　　3432、"又挖了另一口井，人们没有为它相争了"象征圣言的字义，这从"井"象征圣言可知（参2702，3096，3424节）。这里特指圣言的字义，因为经上说他从那里迁到别处，又挖了一口井，人们没有为这井争吵，这些话表示圣言的外在意义，也就是人们普遍接受的字义。圣言的字义分为历史、预言和教义三种，这些都是在外在层面的人能够理解的。
　　【2】关于圣言的演变是这样的：在上古教会时期，也就是属天教会存在时，并没有文字形式的圣言，因为那时的人心中就铭刻着圣言。主通过天堂直接教导他们什么是良善和真理，使他们能从仁爱和仁义中直接领受这些，并通过启示获得知识。对他们而言，主自己就是最真实的圣言。
　　在这个教会之后，兴起了一个属灵的教会。这个教会最初只有从上古教会收集来的圣言，这些圣言代表主和他的王国，因此对他们来说，内在意义就是圣言本身。他们也有历史和预言的书面圣言，虽然现已不存在，但其中同样包含指向主的内在意义（参2686节）。那时的智慧体现在通过代表和象征来说话和写作，在教会内谈论神性事物，在教会外谈论其它事物，这从流传至今的古代著作可以看出。
　　然而随着时间推移，这种智慧逐渐消失，以至于人们不再知道圣言书籍中还有内在意义。犹太和以色列民族就是如此，他们认为预言性的圣言是神圣的，仅仅是因为它听起来古老，且在字义中提到耶和华的名，却不相信其中隐藏着更深的神性含义。基督教世界对圣言的理解也同样停留在表面。
　　【3】这清楚地表明，智慧是如何随着时间从最深层退到最表层，人类是如何远离天堂，最终沉沦到尘土中，如今反而把这种状态当作智慧。圣言的情况正是如此：它的内在意义逐渐被遗忘，以至于今天人们完全不知道内在意义的存在。然而这内在意义才是最真实的圣言，其中直接包含神性。因此，本章描述了这种状态的渐进过程。
　　3433、“给这井起名叫利河伯"象征由此而来的真理品质。这可从"起名"的含义得知，因为起名表示性质（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3421节）。"利河伯"在原文中意为宽阔，而在圣言的内在意义中，宽阔就表示真理（参1613节）。
　　3434、"他说：耶和华现在使我们宽阔"象征由此而来的真理的增长。这可从"宽阔"的含义得知，因为宽阔表示真理（参3433节），所以"使宽阔"就意味着真理的增长。
　　3435、"我们必在这地繁盛"象征由此而来的良善增长。这可从"结果子"的含义得知，因为"结果子"表示良善的增长。"结果子"用于描述良善，而"增多"用于描述真理（参43，55，913，983，2846，2847节）。"地"表示教会和教会的一切（参662，1066，1067，1262，1733，1850，2928，3355节）。
　　3436、"他从那里上到别是巴"象征由此而来的神性信仰教义。这可从"别是巴"的含义得知，因为它表示神性信仰教义（参2723，2858，2859节）。这里别是巴所表示的信仰教义，就是圣言的字义本身，因为圣言本身就是教义。虽然圣言的字义可以让人从中汲取真理，但也可能被用来证实非真理，这从各种异端就可看出。然而，如果有人为了获得智慧，也就是为了行善和理解真理而读圣言，他就会按照他的目的和情感受到教导。因为在他不知不觉中，主会流入并启发他的心智，当他遇到困惑时，就会通过其它经文帮助他理解。
　　【2】此外，凡处于单纯良善中并单纯地按照字义相信圣言的人，当他在来生被天使教导时，就会被赋予领受真理的能力。同时，他所拥有的少量真理会被仁义和纯真赋予生命。当这些美德存在时，即使有些伪谬渗入到他无知的阴影中，也不会造成伤害，因为这些伪谬不会与良善结合，而是停留在边缘，因此可以轻易地被移除。但对那些生活中没有良善的人来说，情况就完全不同了。对他们而言，那些通过对圣言的错误解释而产生的伪谬占据中心位置，而真理则被推到周边，因此伪谬与他们生活中的邪恶结合，而真理则被驱散。
　　3437、第二十四节至第二十五节 当夜耶和华向他显现，说："我是你父亲亚伯拉罕的神，不要惧怕！因为我与你同在，要赐福给你，使你的种增多，这是为我仆人亚伯拉罕的缘故。"他就在那里筑了一座坛，求告耶和华的名，并且他在那里支搭帐棚；以撒的仆人们便在那里挖了一口井。
　　"当夜耶和华向他显现，说"象征主对那黑暗状态的直接领受；"我是你父亲亚伯拉罕的神，不要惧怕，因为我与你同在"象征神性也在那里，即在圣言的字义中；"我必赐福给你，使你的种增多"象征由此而来的良善与真理的增长；"为我仆人亚伯拉罕的缘故"象征出于主的神性之人；"他就在那里筑了一座坛”象征主的象征和代表；"求告耶和华的名"象征由此而来的敬拜；"他在那里支搭帐棚"象征那里是神圣的；“以撒的仆人们在那里挖了一口井"象征由此而来的教义。
　　3438、"当夜耶和华向他显现，说"这句经文象征主对那黑暗状态的直接领受。当经文提到"耶和华显现说"论及主时，象征从神性而来的直接领受。"耶和华向他显现"意味着从神性而来（参3367节），而"说"则象征直接领受（参2862，3395节）。因为耶和华在主里面，所以在主的人性尚未得荣耀时，耶和华的显现就是神性的直接领受，或说是从神性而来的直接领受。这就是"耶和华向他显现并说"所象征的含义。"夜"象征阴影或黑暗的状态（参1712节）。这里所说的黑暗是指圣言的字义，因为相对于内在意义而言，字义就如同阴影之于光明。
　　【2】关于圣言的字义是什么样的，需要简单说明：内在意义与字面意义的关系，就像人的内在或属天和属灵的事物与他的外在或自然和肉体的事物的关系。人的内在事物处于天堂之光中，而外在事物处于世界之光中。关于天堂之光与世界之光之间的区别，以及那些在天堂之光中的事物与在世界之光中的事物之间的区别（参1521-1533，1619-1632，1783，1880，2776，3138，3167，3190，3195，3222，3223，3225，3337，3339，3341，3413节），就如同白昼之光与夜晚之暗的区别。人因处在这阴暗中，且不愿知道主的真理中有光，就只能相信他的暗就是光，反过来认为光就是暗。他就像夜枭一样，当它在夜晚的阴暗中飞行时，以为自己在光中，而当在白昼之光中时，却以为自己在阴暗中。这样的人的内在之眼，即理解力，也是这样形成的，因为他只有在向下看，即看向世界和肉体的事物时才打开它，而在向上看，即看向属灵和天上的事物时就关闭它。对这样的人来说，圣言也是如此，他们认为字义中有光，而内在意义则是阴暗。因为圣言对每个人的显现都是根据他的品质。然而圣言的内在意义相对于其字义，就如同天堂之光相对于世界之光（参3086，3108节），即如同白昼之光相对于夜晚之光。
　　【3】在内在意义中有无数个单一事物，它们共同构成在字义中呈现的一个特殊事物；换句话说，在内在意义中有无数个特殊事物，它们共同构成在字义中的一个普遍事物。这个普遍事物是人能看到的，但构成它的特殊事物却是看不到的。然而这些特殊事物在普遍中的秩序仍会向人显现，但这取决于他的品质。这个秩序就是影响人的神圣事物。
　　3439、"我是你父亲亚伯拉罕的神，不要惧怕，因为我与你同在"这句话表明神性也存在于圣言的字义中。这从亚伯拉罕代表主的神性可以看出。因此"耶和华亚伯拉罕的神"象征亚伯拉罕所代表的主的神性。由于这里论及圣言，而圣言也是主，因为所有圣言都来自他，所有圣言都是关于他的，所以这句话表明神性也存在于其中。
　　关于圣言中的神性是这样的：神性本身存在于圣言的至高意义中，因为主在那里；神性也存在于内在意义中，因为主的天堂在那里，因此这意义被称为属天的和属灵的；神性也存在于圣言的字义中，因为主在地上的王国在那里，因此这意义被称为外在的和自然的。虽然在字义中有较为粗糙的表象，与神性较为疏远，但其中的一切事物，无论整体还是细节都是神性的。
　　这三重意义就像会幕：至内层在幔子里面，放着约柜和见证，是至圣所；内层在幔子外面，放着陈设饼的桌子和灯台，是圣所；外层院子也是圣洁的，会众在那里聚集，因此被称为"会幕"。
　　3440、"我必赐福给你，使你的种（子）增多"象征由此而来的良善与真理的增长。这可从"赐福给你"象征良善的增长，以及"使你的种子繁多"象征真理的增长看出（参43，55，913，983，2846，2847节）。这里的"种子"指的是真理，用"增多"来描述（参1025，1447，1610，2848，3038，3373，3380节）。
　　从圣言的字义中也能得到良善与真理的增长，这是因为在字义中，一切事物都具有神性。而且在字义中（参3439节），内在意义在许多地方都是明显的。例如在旧约先知书中预言主要来拯救人类；又如一切律法和先知都在于爱神和爱邻舍；还有杀人就是怀恨在心，因为凡怀恨的人，每时每刻都在心中杀人，这就体现在他的意愿和生命的喜好中。这些都是存在于字义中的内在意义，此外还有许多其它例子。
　　3441、"为我仆人亚伯拉罕的缘故"象征出于主的神性之人，这从"亚伯拉罕"代表主的神性以及神性之人可以看出（参2833，2836，3251节）。"我的仆人"当论及主时是指神性之人，不是说神性之人是仆人，因为神性之人也是耶和华（参1736，2156，2329，2921，3023，3035节），而是因为主通过它服务于人类。人通过它得救，因为除非主将神性与人性结合，使人能在心智上看见并敬拜主的人性，从而接近神性，否则人永远无法得救。人类与被称为父的神性本身的结合是通过被称为子的神性之人，因此是通过主。属灵的人通过主理解人性，但属天的人理解神性本身。由此可见神性之人被称为仆人的原因：它服务于神性，使人能接近神性，并且服务于人类使他们得救。
　　【2】这就是"我仆人亚伯拉罕"所表示的意思，诗篇中说：
　　他仆人亚伯拉罕的后裔，他所拣选雅各的子孙哪，你们要记念他奇妙的作为和他的奇事，并他口中的判语。……他打发他的仆人摩西和他所拣选的亚伦。……这都因他记念他的圣言和他的仆人亚伯拉罕。（诗篇105:5，6，26，42）
　　这里"仆人亚伯拉罕"是指主的神性之人。同样，在最高意义上，"仆人以色列""仆人雅各"和"仆人大卫"也是指主的神性之人。关于"仆人以色列"，先知书中说：
　　惟你以色列-我的仆人，雅各-我所拣选的，我朋友亚伯拉罕的种，你是我从地极所领来的，从地角所召来的，且对你说：你是我的仆人，我拣选你。（以赛亚书41:8，9）
　　这里"我的仆人以色列"在最高意义上是指主关于属灵教会的内在方面，"雅各"是指那教会的外在方面。同一先知书中又说：
　　他对我说：你是我的仆人以色列，我必因你得荣耀”……现在他说：你作我的仆人，使雅各众支派复兴，使以色列中得保全的归回尚为小事，我还要使你作外邦人的光，叫你施行我的救恩，直到地极。（以赛亚书49:3，6）
　　这里"我的仆人以色列，我必因你得荣耀"明显指主的神性之人。他被称为仆人是因为服务，这很明显，因为经上说"你作我的仆人，使雅各众支派复兴，使以色列中得保全的归回"。
　　【3】关于"仆人雅各"，经上说：
　　我要将暗中的宝物和隐密处的财宝赐给你，使你知道提名召你的，就是我-耶和华以色列的神。因我仆人雅各，和我所拣选以色列的缘故。（以赛亚书45:3，4）
　　这里"仆人雅各和所拣选的以色列"是指主，"仆人雅各"是指关于教会的外在方面，"所拣选的以色列"是指关于教会的内在方面。
　　【4】我要从四围聚集以色列人。……我的仆人大卫必作他们的王，众民必归一个牧人。他们必住在我赐给我仆人雅各的地上，就是他们列祖所住之地。他们和他们的子孙，并子孙的子孙，必永远住在那里。我的仆人大卫必作他们的君，直到永远。（以西结书37:21，24，25）
　　显然"仆人大卫"是指主的神性之人（参1888节），这是从神性真理而来，就是由"王"，此处指大卫所表示的（参1728，2015，3009节）。真理本身相对而言就是仆人。因此，主称自己是来服侍人，是作仆人的，例如：
　　你们中间谁愿为大，就必作你们的用人；谁愿为首，就必作你们的仆人；正如人子来，并不是要受人的服侍，乃是要服侍人。（马可福音10:44，45；马太福音20:26-28）
　　是谁为大？是坐席的呢？是服侍人的呢？不是坐席的大吗？然而我在你们中间如同服侍人的。（路加福音22:27）
　　3442、"他就在那里筑了一座坛”象征主的象征和代表，这从"坛"的含义明显可知，"坛"是主的主要代表（参921，2777，2811节）。
　　3443、"求告耶和华的名"象征由此而来的敬拜，这从"求告耶和华的名"的含义明显可知，就是敬拜（参440，2724节）；而且"耶和华的名"是指敬拜主的一切事物的总和（参2628，2724，3006节）。
　　3444、"他在那里支搭帐棚"象征那里是神圣的，这从"帐棚"的含义明显可知，就是敬拜的神圣（参414，1102，2145，2152，3312节）。
　　3445、“以撒的仆人们在那里挖了一口井"象征由此而来的教义，这从"井"的含义明显可知，就是圣言（参2702，3424节）。因为圣言本身就是教义，所以一切教会的教义都来自圣言，因此"挖井"象征由此而来的教义，也就是来自圣言的字义，因为这里论及的是字义。但从圣言的字义而来的教义是唯一的，即仁爱和仁义的教义，就是对主的仁爱和对邻舍的仁义，因为这教义和按照这教义的生活就是全部圣言，如主在马太福音所教导：
　　内中有一个人是律法师，要试探耶稣，说："夫子，律法上的诫命，哪一条是最大的呢？"耶稣对他说："你要尽心、尽性、尽意爱主你的神。这是诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱人如己。这两条诫命是律法和先知一切道理的总纲。"（马太福音22:35-38）
　　3446、第二十六至二十七节 "亚比米勒，同他的朋友亚户撒和他的军长非各，从基拉耳来见以撒。以撒对他们说：”你们既然恨我，打发我走了，为什么到我这里来呢？"
　　"亚比米勒从基拉耳来见他"象征关注理性的信仰教义；"他的朋友亚户撒和他的军长非各"象征他们信仰教义的首要事物；"以撒对他们说：你们既然恨我，打发我走了，为什么到我这里来呢？"象征他们一面否认并抵触圣言内在意义中的神性，一面又想要神性，这是为什么？
　　3447、"亚比米勒从基拉耳来见他"象征关注理性的信仰教义，这从"亚比米勒"的含义明显可知，它象征关注理性的信仰教义（参2504，2509，2510，3391，3393，3398节），从"基拉耳"的含义可知，它象征信仰（参1209，2504，3365，3384，3385节）。至于关注理性的教义是什么，参见3368节。从这节到第33节讨论了两个方面：一是那些持守圣言字义并从中获得信仰教义的人，二是这些源自字义的教义与内在意义的一致性。"亚比米勒和他的朋友亚户撒，以及他的军长非各"象征这些内容。他们就是那些把信仰当作本质的人，虽然不拒绝仁义，但把它放在次要地位，因此把教义置于生活之上。当今教会中，除了那些偏离正统而崇拜圣徒和偶像的人以外，几乎所有人都是如此。
　　【2】正如主的每个教会都有内在人和外在人，内在人是那些对良善有情感的人，外在人是那些对真理有情感的人。这就是"亚比米勒、他的朋友和军长"所代表的。内在人就是前面第21章所论述的，在那里讲到亚比米勒和他的军长非各来见亚伯拉罕，在别是巴与他立约（参2719，2720节）。而这里所论述的是外在人。
　　3448、"他的朋友亚户撒和他的军长非各"象征他们信仰教义的首要事物，这从"亚比米勒"象征关注理性的信仰教义可知。"他的朋友和军长"象征教义中的首要事物，因为"军长"如同"首领"象征首要事物（参1482，2089节），而"军队"象征教义本身。"军队"象征属于真理或真理较低层次的教义，这是因为在圣言中"军事"和"战争"象征属灵的军事和战争（参1664，1788，2686节），武器如矛、盾、弓、箭、剑等也是如此。由于属灵争战是通过真理或教义进行的，所以"军队"象征这些，在反面意义上也表示伪谬或异端。
　　【2】这些在圣言中都由"军队"来表示，这可从许多经文中看出，例如：
　　这角渐渐强大，向南、向东、向荣美之地发展。它渐渐强大，高及天象，将些天象和星宿抛落在地，并且践踏。它自高自大，以致对抗天象之君......因过犯的缘故，有军旅和常献的燔祭交付他手......将真理抛在地上......我听见一位圣者说话......他说，这异象，就是除掉常献的燔祭和施行毁坏的过犯，践踏圣所和军旅，要到几时呢？（但以理书8:9-13）
　　"向南、向东、向荣美之地发展的角"象征从邪恶而来的伪谬的权势（参2832节）。"天象”象征真理，"天象之君"象征主的神性真理。因为军队在正面的意义上代表真理，所以经文说“将天象抛在地上"，然后又说"将真理抛在地上"。
　　【3】北方王必兴兵，比先前的更多。满了年数，他必率领大军，带极多的军装来......他必奋勇向南方王率领大军；南方王也必以极大极强的军兵与他争战，却站立不住；因为有人设计害他。吃王膳的，必败坏他；他的军队必被冲没，被杀的甚多。（但以理书11:23，25，26）
　　这整章论述北方王与南方王之间的战争。"北方王"象征伪谬，因此他的军队也代表伪谬；而"南方王和他的军队"象征真理。这是预言教会的荒废。
　　【4】我观看见天开了，有一匹白马。骑在马上的称为诚信真实......他穿着溅了血的衣服......天上的众军骑着白马，穿着又白又洁净的细麻衣，跟随他......我看见那兽和地上的君王，并他们的众军都聚集，要与骑白马的并他的军兵争战。（启示录19:14，19）
　　"骑白马的"象征主的圣言，或者就圣言而言的主（参2760-2762节）。"天上跟随他的众军"象征由此而来的真理，也象征天上在真理中的人。"兽"象征自我之爱的邪恶，"地上的君王和他们的众军"象征伪谬。这里所描述的是伪谬与真理之间的争战。
　　【5】诸天藉耶和华的命而造，万象藉他口中的气而成。（诗篇33:6）
　　"万象"或"诸天的众军"象征真理；因为"众军"象征真理，天国的子民和天使因其所具有的真理而被称为"天军"。如路加福音所说：忽然有一大队天兵同那天使赞美神（路加福音2:13）。
　　你们作他的诸军，作他的仆役，行他所喜悦的，都要称颂耶和华。（诗篇103:21）
　　他的众使者都要赞美他，他的诸军都要赞美他。（诗篇148:2）
　　你们向上举目，看谁创造这万象，按数目领出，他一一称其名。因他的权能，又因他的大能大力，连一个都不缺。（以赛亚书40:26）
　　我造地，又造人在地上。我亲手铺张诸天，天上万象也是我所命定的。（以赛亚书45:12）
　　以上经文中的"天军"都象征真理，因此也表示天使，因为他们生活在真理之中。
　　【6】我看见耶和华坐在他的宝座上，天上的万军侍立在他左右。（列王记上22:19）
　　耶和华在他军队前发声；他的军队甚大，成就他话语的甚强。（约珥书2:11）
　　我必在我家的四围安营，使敌军不得往来经过，暴虐的人也不再经过……锡安的民哪，应当大大喜乐；耶路撒冷的民哪，应当欢呼。看哪，你的王来到你这里。（撒迦利亚书9:8，9）
　　这里论到主的降临，"他的军队"象征神性真理。因为唯有主为人对抗地狱，而地狱不断试图入侵，所以主在圣言中多次被称为万军之耶和华、万军之神、万军之主。如以赛亚书所说：
　　听啊，山间有多人的声音，好像是大国人民聚集的声音。万军之耶和华点齐军队，要打仗。（以赛亚书13:4）
　　”大国人民“象征来自邪恶的伪谬，"点齐军队"象征为人争战。
　　【7】以色列的十二支派代表主的天国，支派和十二这个数字代表信仰的一切总和，也就是天国的一切真理（参577，2089，2129，2130，3272节）。因此他们也被称为耶和华的军队（出埃及记7:4；12:17，41，51），并且奉命要按军队从埃及出来（出埃及记6:26），按军队安营（民数记1:52），按军队分配（民数记2:1-33）。
　　【8】"军队"象征真理，这一点在以西结书中得到证实：
　　波斯人、路德人、弗人都在你军营中作战士，他们在你那里悬挂盾牌和头盔，彰显你的尊荣。亚发的居民和你的军队都在你四围的墙上，你的望楼也有勇士。（以西结书27:10-11）
　　这里的推罗象征善与真理的内在知识，也就是那些拥有这些知识的人（参1201节）。"军队"象征真理本身，"路德和弗"象征那些有知识的人（参1163，1164，1166，1195，1231节），而"盾牌和头盔"则象征属灵争战的装备。
　　【9】"军队"在反面意义上象征伪谬，这在以赛亚书中清楚显明：
　　到那日，耶和华在高处必惩罚高处的众军，在地上必惩罚地上的列王。（以赛亚书24:21）
　　这里的"高处的众军"象征源于自我之爱的伪谬。
　　在以西结书中也有类似记载：
　　我必用钩子勾住你的腮颊，将你和你的兵军、马匹、马兵带出来，都披挂整齐，成了大队，有大小盾牌，各拿刀剑。你和你的军队，并同着你许多国的民，必从本地出来，从北方的极处来，都骑着马，成了大队军马。（以西结书38:4，15）
　　这里的歌革象征与内在分离的外在敬拜，也就是变成了偶像崇拜（参1151节），而"他的军队"则象征伪谬。
　　【10】"军队"在反面意义上象征伪谬，这一点在耶利米书中也有记载：
　　我要打发人到巴比伦去...要向拉弓的和披甲挺身的射手。不要怜惜她的少年人，要灭尽她的全军。（耶利米书51:2-3）
　　这里的"巴比伦"象征外表看似神圣但内在却是亵渎的敬拜（参1182，1283，1295，1304，1306-1308，1321，1322，1326节），而"她的军队"象征这类伪谬，在其他经文中巴比伦的军队也是如此（如耶利米书34:1，21；32:2；39:1）。
　　法老和他的军兵必见这些人，并且因他被刀杀的众军安慰。这是主耶和华说的。我任凭法老在活人之地显扬威势。（以西结书32:31-32）
　　这里说的是埃及，埃及代表那些通过事实性知识的推理歪曲真理的人（参1164，1165节），他的军队或说法老的军队代表由此产生的伪谬；在其它经文中法老的军队也是如此（如耶利米书37:5，7，11；46:2；以西结书17:17）。
　　你们看见耶路撒冷被兵围困，就可知道它成荒场的日子近了。（路加福音21:20）
　　这里说的是世界的末了，也就是教会的最后时期，那时将不再有信仰；耶路撒冷代表教会（参2117节），"被兵围困"象征被伪谬包围。
　　【11】犹太人和以色列拜偶像者所拜的天军或天上万象，在内在意义上代表伪谬，经上记载：
　　他们离弃耶和华他们神的一切诫命，敬拜天上的万象。（列王纪下17:16）
　　他（玛拿西）在耶和华殿的两院中为天上的万象筑坛。（列王纪下21:5）
　　（约书亚王)从耶和华殿里将那为巴力和亚舍拉，并天上万象所造的器皿都搬出去。（列王纪下23:4）
　　把首领的骸骨、祭司的骸骨、先知的骸骨，并耶路撒冷居民的骸骨，都从坟墓中取出来，抛散在日头、月亮，和天上众星之下。这些是他们从前所喜爱、所事奉、所随从、所求问、所敬拜的（耶利米书8:1-2）
　　耶路撒冷的房屋和犹大王的宫殿都必与陀斐特这地方一样污秽，因为他们在这一切房顶上向天上的万象烧香，向别神浇奠祭。（耶利米书19:13）
　　我必伸手攻击那些在房顶上敬拜天上万象的。（西番雅书1:5）
　　这里的天上万象或天军主要指星辰，而星辰代表真理，在反面意义上则代表伪谬（参1128，1808节）。
　　3449、"以撒对他们说：你们既然恨我，打发我走了，为什么到我这里来呢？"象征他们一面否认并抵触圣言内在意义中的神性，一面又想要神性，这是为什么？这一点可从上文第15-16和19-21节经文的解读内容看出。
　　3450、第二十八节至第二十九节 他们说："我们明明地看见耶和华与你同在，我们说，愿你我之间彼此起誓，让我们与你立约；使你不加害我们，正如我们未曾害你，反倒厚待你，平平安安地打发你走。你如今是蒙耶和华赐福的了。"
　　"他们说：我们明明看见耶和华与你同在"象征他们认识到神性的存在；"我们说，愿你我之间彼此起誓，让我们与你立约"象征他们的信仰教义本质不应被否认；"使你不加害我们，正如我们未曾害你，反倒厚待你，平平安安地打发你走"象征他们过去未曾且将来也不会违背圣言的内在意义；"你如今是蒙耶和华赐福的了"象征这一切源于神性。
　　3451、"他们说：我们明明看见耶和华与你同在"象征他们认识到神性的存在，这从"明明看见"象征直接领受并因此确知，以及从"耶和华与你同在"象征神性内在其中的含义可知。如前所述（参3447节），这里论及圣言字义与内义的一致性，即由亚比米勒、亚户撒和非各所代表的信仰教义，就其源自圣言字义而言，与内义的一致性。这象征主在地上的王国通过圣言与主在天上的王国结合，因为圣言在至高意义上就是主自己，在内在意义上是主在天上的王国，在字义上是主在地上的王国。
　　【2】主在地上的王国，即他的教会，因其教义源自圣言的字义，故在教义理解上必然存在差异。一个群体基于圣言的某种说法认定某事为信仰真理，另一个群体又基于圣言的另一种说法持不同见解，如此类推。因此，主的教会既然从圣言字义获得教义，就不可避免地在各处产生差异，这种差异不仅存在于群体之间，有时也存在于同一群体的成员之间。然而，若能在意愿行善和践行良善上保持一致，信仰教义上的分歧并不会影响教会的合一。
　　【3】让我们举例说明：若有人承认仁义源于信仰这一教义，并且他确实活在对邻舍的仁义中，那么即使他在教义理解上未达真理，但在生活实践上却合乎真理，因此他仍在主的王国中。又如有人说要行善以在天堂得到赏赐，这是基于圣言字义的理解（马太福音10:41-42，25:34-46），但当他行善时若不存功德之念，这样的人同样属于主的王国，因为他在生活上合乎真理。正因如此，他也容易接受教导，明白没有人能靠功德赚得天堂，也明白带有功德想法的善行并非真正的善。其它情况也是如此。圣言的字义之所以在许多处看似自相矛盾，是因为其中包含真理的表象，这些表象是为了适应那些处于外在状态，因而也处于世俗之爱和肉体之爱中的人。
　　【4】这里亚比米勒象征那些持守信仰教义的人，他们将信仰视为得救的根本。这不仅涉及他们的教义与内在意义的一致性，也涉及与之建立的连结。但这种连结仅存在于心存善念的人中，即那些虽在教义上以信仰为本，却在生活中以仁义为要的人。因为当他们对主怀有信靠或信心时，他们就活在对主的爱中，因此生活中充满良善。
　　关于这一主题，我们可以参考以下要点：教会的根基在于仁义而非教义（参809，916，1798，1799，1834，1844节）；教义若不付诸实践就毫无意义（参1515节）；教会虽在真理的理解上有差异，却因仁义而合一（参3267节）。在属天的良善方面，主与人是平行的，但在属灵的真理方面则不然（参1831，1832节）。真正的教义只有一个，就是爱主和爱邻（参3445节）。若人人都有仁义，即使在崇拜和教义上有差异，教会仍能合一（参809，1285，1316，1798，1799，1834，1844，2982节）。若人人都有仁义，教会就会如同天上的王国（参2385节）。在天堂中，良善与真理虽有无数种变化，但通过和谐而成为一体，如同身体的器官和肢体般和谐统一（参684，690，3241节）。
　　3452、我们说，愿你我之间彼此起誓，让我们与你立约"象征他们的信仰教义本质不应被否认，只要这些教义忠实于圣言的字面含义。其中"彼此立誓"象征教义与圣言字义的一致性，"你我之间"象征与内在意义的和谐，而"立约"则象征可能建立的连结。”约“本身象征着连结（参665，666，1023，1038，1864，2003，2021节）。
　　这意味着，只要教义源自圣言，就不应被否定，而应被主接纳。关键在于持守这些教义的人是否活在仁义的生活中，因为唯有如此，圣言的一切教导才能与他们的生活真正连结。更深层而言，圣言的内在真理与仁义之善的内在生活相连（参3324节）。
　　3453、”使你不加害我们，正如我们未曾害你，反倒厚待你，平平安安地打发你走"象征他们过去未曾且将来也不会违背圣言的内在意义。这一含义可从经文内在意义的前后关联，以及先前所述的内容得到证实（参本章11，22，23节经文的解释）。
　　3454、"你如今是蒙耶和华赐福的了"象征这一切源于神性。当"蒙耶和华所赐福的"用于主或圣言的内在意义时（这二者实为一体，因为主就是圣言），就象征着神性真理，也就是来自神性的真理（参3140节）。因此，他们既未也不会违背圣言的内在意义，因为这内在意义来自神性本身。
　　违背内在意义就是否认其核心内容，即圣言中最神圣的部分：主的神性之人、对主的仁爱，以及对邻舍的仁义。这三者构成了内在意义的核心，是圣言的神圣所在，也是一切源自圣言的教义和敬拜的内在本质与神圣基础，因为主的王国就建立在这些之上。
　　还有第四点：圣言的整体与细节，直到最小的一点一画都是神性的，因此主就在圣言之中。虽然所有从圣言获得教义的人都承认这一点，但那些只在字面意义上承认圣言神圣性的人，实际上在内心否认这一真理。这些人在阅读圣经的历史记载时，除了因其被称为神圣而感受到某种表面的敬意外，无法体会其中真正的神圣内涵，对先知书也是如此。然而，若要使圣言真正在每一点一画上都具有神性，它就必须在其内在本质上是神圣的。
　　3455、第三十节至第三十一节 以撒就为他们设摆筵席，他们就吃了喝了。（次日）早晨，他们在黎明时分起来，各人向他的兄弟起誓。以撒打发他们走，他们就平平安安地离开他走了。
　　"设摆筵席"象征同住；"吃了喝了"象征交通；"他们清早起来"象征光照的状态；"他们各人向他的兄弟起誓"象征与那些在真理之善中的人确认；"以撒打发他们走，他们就平平安安地离开他走了"象征他们满意。
　　3456、"设摆筵席"象征同住，这是显然的，从"筵席"象征同住可知，关于这点参见2341节。
　　3457、"吃了喝了"象征交通。“吃”象征关于良善的事物方面的交通（参2187，2343，3168节），“喝”则象征关于真理的事物方面的交通（参3089，3168节）。
　　3458、"（次日）早晨，他们在黎明时分起来"象征光照的状态，这从“早晨”和“黎明时分起来”象征光照的状态可知。“早晨”和“黎明”在至高意义上象征主，在内在意义上象征他的属天之爱，因此也象征平安的状态（参2333，2405，2540，2780节）。“起来”在内在意义上象征提升（参2401，2785，2912，2927，3171节）。由此可见，“早晨，他们在黎明时分起来”象征光照的状态。
　　3459、"他们各人向他的兄弟起誓"象征与那些在真理之善中的人确认。"起誓"或"誓言"象征确认（参2842，3037，3375节）。"人向他的兄弟"象征真理之善，也就是在这良善中的人。"人"象征真理（参265，749，1007，3134，3309节），"兄弟"象征良善（参2360节）。关于真理之善的具体含义，可参见3295，3332节。
　　这种良善存在于那些由亚比米勒所代表的人当中，也就是非利士人，亚比米勒是他们的王。这些人将信仰视为教会的本质，并将其置于仁义之上。他们只停留在真理之善中，而不在其它的良善中，因为他们从圣言中只注重并接受与信仰有关的事物，也就是真理的事物。至于与良善有关的事物，也就是生活的事物，他们几乎视而不见，因此他们只确认信仰的教义，而不确认仁义的教义。当他们行善时，是出于信仰的教义，这样产生的良善就是所谓真理之善。
　　【2】主与那些在真理之善中的人建立结合，但这种联结不同于与那些在仁义之善中的人的结合，因为仁爱和仁义才是属灵的结合，信仰若不通过仁爱和仁义就无法产生结合。正因如此，经上并未说他们与以撒立约，而是说他们各人向他的兄弟起誓。因为“约”象征仁爱与仁义的良善，而“誓言”象征信仰的真理（参3375节）。对于那些在真理之善中的人，经上也提到同住，这由筵席来代表（参3456节）。通过观察来生中这样的人，我得知他们与那些在仁义之善中的人是分开的，因为后者比前者与主的结合更为紧密。这是因为他们的善可以说是僵化的，不愿意改变，也不愿意交流，因此不能进入天堂，只能停留在天堂的入口处。
　　3460、"以撒打发他们走，他们就平平安安地离开他走了"象征他们满意，这是显而易见的，无需解释。由此也可看出，与他们的关系是同住，而非结合，如前面3459节所述。
　　3461、第三十二节至第三十三节 当那日，以撒的仆人们来，将挖井的事告诉他，说：“我们找到水了。”他就给那井起名叫示巴，因此那城名叫做别是巴，直到今日。
　　"当那日"象征一个特定的状态；"以撒的仆人们来"象征理性的事物；"将挖井的事告诉他，说：我们找到水了"象征通过这些事物而得的内在真理；"他就给那井起名叫示巴"象征通过这些确认的真理形成的结合；"因此那城名叫做别是巴"象征由此而来的教义的性质；"直到今日"象征永恒的状态。
　　3462、"当那日"象征一个特定的状态，这可从"日"的象征意义得到证实（参23，487，488，493，893，2788节）。在这段经文中，特指与所讨论的教义相关的属灵状态。"日"在圣言的内在意义中始终象征属灵的状态，而不是指自然意义上的时间。这种象征意义在圣经中反复出现，帮助我们理解经文的更深层含义。
　　3463、"以撒的仆人们来"象征理性的事物。这里的"仆人"象征理性和知识（参2567节），而"以撒"象征主的神性理性（参1893，2066，2072，2083，2630，3012，3194，3210节）。
　　从上下文可以看出，“以撒”在此象征圣言的内在意义。“亚比米勒、亚户撒和非各”象征源自圣言字义的信仰教义，这些教义在正面意义上的非利士人所持守。这些人虽然专注于信仰教义，但也在生活中行善，只是这种善是真理之善。他们的教义与圣言的内在意义有某种联结，由此也与主建立了联结。
　　【2】那些仅仅持守信仰教义并按之生活的人，虽然与主有某种联结，但这种联结是远距离的。这是因为他们不理解什么是对邻之爱，更不明白什么是对主之爱。他们的情感仅仅源于信仰的观念，因此缺乏对善的真实感知，只是确信他们的教义所说的就是真理，进而认定这就是善。这种确信一旦形成，他们就可能同时接受伪谬和真理，因为唯有善才能帮助人辨识真理。这说明单纯的教义信仰若缺乏爱与善的实践，就无法建立与主真实而亲近的联结。
　　【3】真理虽能教导什么是良善，但缺乏内在的直接领受；而良善却能通过直接领受来教导什么是真理。这个原理可以从主的爱之诫命中得到清晰的理解：
　　无论何事，你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人。（马太福音7:12）
　　这两种行善方式的区别十分明显：单纯遵守诫命的人虽然也行善，但因为是出于命令而非发自内心的爱，所以每次行善都是从自我出发，并且常常想到功德。相比之下，那些出于仁义之爱而非仅仅遵守诫命的人，是从内心自发地行善，因为行善对他们来说是一种喜乐。这种发自内心的喜乐就是他们的报偿，因此他们不会想到功德。这说明真正的善行应当源于内在的仁爱与喜乐，而不是外在的规条与义务。
　　【4】这让我们清楚地看到出于信仰行善与出于仁义行善的根本区别。出于单纯信仰行善的人，与主——良善的本源——相距甚远，因为他们缺乏对真理的深入认识。要进入仁义之善并获得真实的直接领受，必须先将一切伪谬观念彻底清除。这种清除必须深入到内心确信的程度，否则就无法真正接受并活出仁义之善。这表明，若要建立与主真实的联结，不仅需要正确的信仰，更需要通过去除伪谬来预备心灵，使之能接受并实践真正的仁义之爱。
　　3464、"将挖井的事告诉他，说：我们找到水了"象征通过这些事物而得的内在真理。"井"象征圣言（参3424），"水"象征真理（参2702），即从圣言而来的真理。“将挖井的事告诉他”象征关于产生教义的圣言；而“找到水”则象征在教义中发现了内在真理。在从圣言字义所得的一切教义中都蕴含着内在真理。圣言的字义就如同盛水的井，因为圣言的每一处都包含着内在意义，这种内在意义也存在于由圣言衍生出的各种教义之中。
　　【2】从圣言字义而来的教义具有这样的特质：当人不仅明白这些教义，还按照它们生活时，就会在他里面形成对应关系。当人处于外在真理时，与他同在的天使就处于内在真理中。这样，人就能通过教义与天堂建立联系，但这种联系的质量取决于他生活中所行的善。
　　以圣餐为例，当人单纯地思考主的话语：这是我的身体，这是我的血（太26:26-28），与他同在的天使就会思想对主的仁爱和对邻舍的仁义。因为主的身体和饼代表对主的仁爱，血和酒则代表对邻的仁义（参1798，2165，2177，2187）。正是通过这种对应关系，天堂借着天使将属灵的情感注入人当时所处的神圣状态中，而人则根据自己生活中所行的善来接受这种情感。
　　【3】天使与每个人同在时，是居于他生活的情感中，因此只与人实际生活中所遵行的教义相连，而绝不与那些徒有其表、与生活脱节的教义相合。当人的生活与教义相违背时，例如当他出于获取荣誉和财富的动机而持守教义时，天使就会离开，取而代之的是地狱的灵，这些灵会以两种方式影响人：要么为了自私和世俗的目的使人确信这些教义，产生一种说服性的信仰（这种信仰不关心真理与伪谬的分别，只求迎合人心）；要么完全剥夺人的信仰，使他口中的教义沦为自我之爱和世俗之爱所发出的空洞声音。
　　3465、"他就给那井起名叫示巴"象征通过这些确认的真理形成的结合。"起名"象征品质（参144，145，1754，1896，2009，3421），而名字本身则代表事物或状态（参1946，2643，3422）。示巴在原文中意为誓言，表示确认（参2842，3375）。所谓已确认之真理的结合，是指内在真理与外在真理（即源自圣言字义的教义）之间的结合。如前所述（参3463），对这类人而言，这种结合是通过信仰之真理实现的，而不是通过仁义之良善。
　　3466、"因此那城名叫做别是巴"象征由此而来的教义的性质。"名字"象征品质（参3465），而“城”象征教义（参402，2449，2712，2943，3216）。别是巴在原文中意为誓言之井，象征已确认之真理的教义（参2723，2858，2859）。在第21章中记载：
　　你要从我手里受这七只母羊羔，作我挖这井的证据。所以他给那地方起名叫别是巴，因为他们二人在那里起了誓。（创世记21:30-31）
　　在那段经文中，“别是巴”象征源自神性的教义状态和品质，并象征通过它而有的结合。由于那里论及教会的内在事物，故称"那地方名叫别是巴"；而此处论及教会的外在事物，故说“那城名叫"。"地方"象征内在的状态（参2625，2837，3356，3387），而"城"则象征外在的教义，因为每个教义都从其内在获得其状态和品质。
　　3467、"直到今日"象征永恒的状态，这从"直到今日"的含义可知，即永恒的状态，如第2838节所述。
　　3468、第三十四节至第三十五节 以扫四十岁的时候，娶了赫人比利的女儿犹滴和赫人以伦的女儿巴实抹为妻。她们使以撒和利百加心里愁烦。
　　"以扫四十岁的时候"象征关于试探的状态，具体是关于自然层面的真理之善的试探；"娶了赫人比利的女儿犹滴和赫人以伦的女儿巴实抹为妻"象征自然真理的结合来自于其它源头，而非来自纯正真理本身；“她们使以撒和利百加心里愁烦"象征由此首先产生的痛苦。
　　3469、"以扫四十岁的时候"象征关于试探的状态，具体是关于自然层面的真理之善的试探。“以扫”象征自然层面的真理之善（参3300，3302，3322节）。“四十岁”象征试探的状态；“四十”象征试探（参730，862，2272节），“年”或“岁”象征状态（参487，488，493，893节）。这段关于以扫的记载之所以紧接在亚比米勒和以撒的故事之后，是因为前文论及那些处于真理之善中的人，即那些按照圣言字义教导生活的人。这些人就是由亚比米勒、亚户撒和非各来代表的，如前文所述。
　　【2】那些处于真理之善中，或按照教义生活的人，其内在的理性层面已经重生，但外在的自然层面尚未重生。人在理性层面上的重生先于自然层面（参3286，3288节），这是因为自然层面完全属于世界，人的思维和意愿都建立在这个基础之上。因此，在重生过程中，人会感受到理性（内在人）与自然（外在人）之间的争战。外在的重生比内在更为缓慢和艰难，因为越是接近世界和肉体的事物，就越难以顺服于内在人。这个过程需要经过漫长的时间，并经历多个新的状态，包括认识自己、认识主、认识自己的可怜和主的怜悯，最终通过试探的争战达到谦卑的状态。正是基于这个原因，经文在此处记载了以扫和他两个妻子的事，这在内在意义上象征着这些属灵真理。
　　【3】每个人都知道什么是自然之善，即人与生俱来的善。然而，很少有人了解什么是自然的真理之善。自然之善可分为四种类型：源于对良善之爱的自然之善，源于对真理之爱的自然之善，源于对邪恶之爱的自然之善，以及源于对伪谬之爱的自然之善。这些与生俱来的良善都是从父母继承而来的，无论是来自父亲还是母亲。父母通过长期的习惯和生活经验所形成的特质，一旦成为他们的第二天性，就会遗传给子女。如果父母生活在对良善之爱中，并从中感受到快乐和幸福，当他们在这种状态下孕育后代时，子女就会继承对相似之善的倾向。同样，如果父母生活在对真理之爱中（参3459，3463节），并从中感受到快乐，在这种状态下孕育的后代也会继承对相似之善的倾向。对邪恶之爱和对伪谬之爱的善也会以同样的方式通过遗传传递。
　　【4】这些状态之所以被称为善，是因为它们在拥有者身上以外在形式表现为善，尽管实质上并非真正的善。许多表现出自然之善的人都具有这种特质。那些处于对恶之爱的自然之善中的人，容易倾向各种恶行，易受诱惑，因这种善而显得顺从，特别是在污秽的快乐、通奸，甚至残酷行为上。而那些处于对伪谬之爱的自然之善中的人，则容易接受各种伪谬，因这种善而易被说服，尤其容易受伪善者和狡诈者的影响，这些人善于操纵人心，潜入他人情感，伪装无辜。在当今基督教世界中，大多数处于自然之善中的人都生来具有这些所谓的善，即邪恶和伪谬之善，这是因为他们的父母在实际生活中养成了对邪恶和伪谬的享乐，并将其传给子女和后代。
　　3470、"娶了赫人比利的女儿犹滴和赫人以伦的女儿巴实抹为妻"象征自然真理的结合来自于其它源头，而非来自纯正真理本身，这可从以下看出："妻子"象征与良善结合的真理，如在论述撒拉和利百加时所述（见1468，1901，2063，2065，2172，2173，2198，2507，2904，3012，3013，3077节），这里特指与自然之善结合的自然之真。"赫人比利的女儿犹滴和赫人以伦的女儿巴实抹"象征并非源自纯正真理的真理。赫人是迦南地上的正直民族之一，亚伯拉罕曾住在他们中间，并从他们那里买下麦比拉洞作为坟地（创世记23:3至末）。他们代表外邦中的属灵教会（参2913，2986节），因为这教会不是从圣言得到真理，所以他们也表示非源自纯正真理的真理。因为代表教会的民族也表示教会所具有的真理和良善，教会是由真理和良善构成的，因此当提到民族时，就意指其真理和良善，提到真理和良善时，也意指该民族。这种情况是这样的：
　　【2】自然之善中的真理，在经过改造之前，还不是属灵之善，即不是信仰之善和仁义之善。如3469节所述，自然之善来自父母，而属灵之善来自主。因此，人若要接受属灵之善，就必须经历重生。在这个过程中，首先会有一些非源自纯正真理的真理与之结合，这些真理并不能真正扎根，只是作为引入纯正真理的媒介。当纯正的真理被引入后，那些非纯正的真理就会被分离。这就像孩子的学习过程：他们最初会学习很多东西，包括一些看似无用的，比如游戏等，这些并不是为了直接使他们获得智慧，而是为了铺垫一条接受有用的智慧之路。当真正有用的智慧被接受后，那些早期的东西就会被分离，甚至被抛弃。这也像果实的成熟过程：在能够接受甜美的果汁之前，果实首先会充满苦涩；这种非本真的苦涩是引入甜美的必经之路，一旦甜美进入，苦涩就会消散。
　　【3】人的自然本性被重生时，也经历类似的过程。自然的善本不愿顺服理性之善，不愿如仆人服侍主人，反欲掌权。为使其降服，必须经历荒废和试探，直到欲望衰退。此时，主通过内在人将信与爱之善的流注注入，使其调和，直到遗传的善逐渐被根除，新的善得以建立。
　　信之真理随后被注入，象征新的纤维植入人心，输送新的生命之液，使新心逐渐成长。初期注入的真理并非纯正，因原有的自然之善中仍存邪恶和伪谬，而是真理的表象，与纯正真理有某种亲和性，为后续纯正真理的注入开辟道路。
　　纯正的善象征血管中的血液或纤维中的汁液，引导并塑造真理。在外在人中形成的善是普遍的，由主通过理性或内在人将属灵之善的细节和个别编织组合而成。这就是为什么主在圣经中常被称为形成者和创造者。
　　3471、“她们使以撒和利百加心里愁烦"象征由此首先产生的痛苦。"心里愁烦"象征痛苦，而"以撒和利百加"象征主的神性理性中的神性良善与神性真理。在至高意义上，这段经文论及主自己；在代表性意义上，则论及那些成为主的样式或形像的人。就至高意义而言，描述主如何使其人性成为神性；就代表性意义而言，说明主如何使人重生，使人成为属天和属灵的存在（参3043，3138，3212，3296节）。人的重生过程正是主得荣耀的写照。
　　【2】当真理被注入自然之善时，最初必然会经历痛苦。这是因为真理会加重良心的负担，引起内心的焦虑，属灵的真理必须与人原有的欲望相抗争。这种痛苦就像病人在康复过程中必经的阵痛，虽然一开始令人难受，但会随着时间逐渐减轻，最终完全消失。这个过程可以比作一个衰弱病重的身体通过痛苦的治疗最终恢复健康的过程，在康复的初期必然会经历痛苦。
代表和对应（续）
　　3472、关于圣言中的对应和代表关系，我们继续讨论。圣言字义中的每一个细节都象征着主的天堂中属灵和属天的事物，在最高意义上象征主自己。这一点已经通过之前的论述得到证实，并将借着主的神圣怜悯继续阐明。然而，由于人类已经远离天堂，沉溺于最低层的自然和世俗事物中，当有人说圣言蕴含着比表面字义更深层的含义时，人们就会本能地抗拒。当说到圣言包含人类无法理解、只有天使的智慧才能领悟的内容时，抗拒更强；而当说到圣言包含着远超天使理解能力的神性内容时，抗拒就达到顶点。尽管基督教界表面上承认圣言的神圣性，但对于圣言如此深邃的神圣本质，即使不是明确否认，也是在内心抗拒。这种现象并不令人意外，因为当今人类深陷世俗，既无法理解也不愿意理解那些更为崇高的事物。
　　3473、圣言字义中所隐藏的深层含义常常向进入来生的灵显明。我曾多次蒙允许亲身经历这种启示时刻，这些经历已在前文关于"圣言隐含神性且向善灵与天使显明"的章节中详细记载（参1767-1776，1869-1879节）。为了进一步证实这一点，让我们重新审视其中的一个典型事例。
　　3474、有一位灵来到我身边，从他尚不知道自己已进入来世、仍以为活在世上这点可知，他刚离世不久。我感知到他生前专注于学术研究，正当我与他谈论这事时，他突然被提升到高处。这令他十分惊讶。我最初以为他可能是那些心怀崇高理想的人之一，因为这类人常被提升到高处；或者是那些认为天堂在高空之人，他们也常被提升以明白天堂不在外在的高处而在内在。但我随即察觉到，他是被提升到第一层天堂边缘略前方偏右处的天使般的善灵那里。他从那里与我交谈，说他看到了远超人类理解能力的奇妙事物。当时我正在阅读申命记第1章，关于犹太人派遣探子勘察迦南地的记载。他说他看不到经文的字面意义，而是看到其属灵含义，其中的奇妙无法用言语形容。这仅仅发生在天使般的善灵所在的第一层天堂边缘，那么在天使灵的天堂本身，更不用说在天使的天堂中，其奇妙必定更加难以想象。
　　【2】当时在我身边的一些灵原本不信主的圣言具有如此深意，但在听到那位灵描述他的亲身经历后，开始为自己的不信悔改。然而仍有一些灵执意认为这只是幻觉。这些持怀疑态度的灵随即也被提升上去，之后他们承认这绝非幻觉，因为他们感受到的真实性远超世间任何感官体验。
　　接着更多的灵被提升到同一天堂，包括一位我在世时就认识的人。他们都证实了这一经历，其中那位熟识的灵感叹圣言内在意义的荣耀令他无法言表，并对世人对此全然无知而深感惋惜。
　　后来我又两次目睹其他灵被提升到第二层天堂的天使灵那里。当时我正在诵读申命记第3章，他们表示只能看到圣言的内在意义，并确信其中每一点一画都与整体和谐统一，蕴含着美妙的属灵意义，而且所有名字都象征着更深层的事物。通过这种经历，那些原本不信的灵也确信了圣言的每一细节确实都是主所默示的。他们想要对此发誓作证，但未获允许。
　　3475、诸天中持续存在着与圣言相似的象征性事物，这些象征性事物在远超世间正午的光亮中向灵与天使显现。当他们观看这些象征的外在形式时，能同时感知其内在意义，而这内在意义中又包含着更深层的含义。
　　天堂分为三层：第一层天堂的居民看到象征的外在形式，并能感知其内在意义；第二层天堂的居民看到内在形式，并能感知更深层的意义；第三层天堂的居民则看到最内在的形式。第一层天堂所见为第二层的普遍形式，第二层所见又为第三层的普遍形式，形成层层递进的关系。
　　这种逐层递进的结构使得最内层天堂的事物达到难以言表的完美、智慧与福乐的境界，其中每一个普遍特征都由千万个细节构成。这些象征性事物无一不涉及主的王国和主自己的事。第一层天堂的居民通过象征看到王国内层的事物，从而远距离地认识主；第二层天堂的居民能看到王国最内层的事物，更接近地认识主；而第三层天堂的居民则能直接看见主自己。
　　3476、圣言的运作方式由此可见：主将圣言赐给人类和天使，使他们能借此与他同在。圣言作为媒介，将地上与诸天连接，并藉此与主连接。圣言的字面意义将人与第一层天堂连接；字义中包含着论及主的王国的内在意义，而内在意义中又包含着论及主自己的至高意义。这些意义层层递进，彼此包含，由此显明圣言如何实现人与主之间的完整连接。
　　3477、诸天中持续存在着象征性事物，包含着最深奥的智慧。与之相比，人从圣言字义所能领悟的，就如小湖之水比之浩瀚大海。这些天上的象征性事物的本质，可从先前记录的异象和以下经历得到印证。
　　我见证了一个关于宽路窄路的异象展示，正如圣言所说的通往地狱的宽路和通往天堂的窄路。宽路两旁装饰着树木和鲜花，外表美丽动人，但暗藏着各种毒蛇，却不为人所见。窄路则缺少这些装饰，显得阴暗寂寥，但路上有天使婴儿，身处美丽的乐园和花园中，同样不为人所见。
　　当人们被问及选择哪条路时，他们起初选择宽路。但当他们的属灵之眼被开启，看见宽路上的毒蛇和窄路上的天使后，再次被问及选择时，他们陷入沉思。随着属灵视野的开启程度，他们倾向选择窄路；而当视野模糊时，又想走宽路。这个异象生动地象征了人在属世与属灵选择间的挣扎。
　　3478、主让一些人看见了帐幕和约柜的异象，特别是那些在世时深爱圣言的人。他们得见帐幕的全貌，包括院子、幔子、帘子、金香坛、陈设饼桌、灯台、施恩座和基路伯。善灵同时被赐予理解这些器具的属灵意义。
　　这帐幕代表三层天，约柜中的见证物代表主自己。随着他们属灵视野的开启程度，他们看见了许多在世时完全不知的属天和神性奥秘。奇妙的是，帐幕中每一件物品都具有象征意义，即使是最小的钩子和环子也不例外。
　　例如陈设饼就代表天使的属灵食粮，即属天与属灵之爱及其带来的福乐，并代表主自己，如同天降的吗哪。饼的形状、位置、数目，周围的金饰，以及灯台的光照，都代表着无法用言语表达的属天真理。
　　这些启示表明，犹太教会的礼仪和象征性事物包含了基督教会的一切奥秘。那些能理解旧约圣言象征意义的人，在世时就能明白主地上教会的奥秘，到了来生更能领会天上王国最深层的奥秘。
　　3479、主降临前后的犹太人对他们的宗教礼仪持有相同观点，认为神圣敬拜仅存在于外在形式。他们既不理解也不愿意了解这些礼仪的象征意义，不承认敬拜和圣言具有内在维度，也不相信死后生命和天堂的存在。
　　他们完全停留在感官和肉体层面，只关注与内在意义脱节的外在形式。因此，他们的敬拜实质上沦为偶像崇拜。只要有人声称某个神明能带来繁荣，他们就轻易转而崇拜那个神明。这种倾向反映出他们对真实属灵生活的缺乏认识。
　　【2】这个民族虽然能在外在形式上保持圣洁，恭敬对待象征主王国属天事物的礼仪，也尊崇那些代表主的先祖和领袖：亚伯拉罕、以撒、雅各，以及摩西、亚伦，后来还有大卫。他们特别尊重圣言，其中包含着神圣事物的一切象征。因此，代表性的教会得以在这个民族中建立。
　　然而，若是让他们完全认识这些事物的内在意义，他们必会亵渎。这样一来，他们表面保持圣洁，内心却充满亵渎，就会切断这个民族作为天地沟通桥梁的功能。这就是为什么内在真理向他们隐藏的原因，甚至连主将要来拯救他们灵魂这样的真理都不让他们知道。
　　【3】犹大支派比其它支派更具这种特质。他们至今仍如古时一样，恪守那些可在耶路撒冷之外进行的礼仪，尊崇先祖，特别是对旧约圣经怀有崇敬之心。因预见到基督徒会几乎摒弃圣经并亵渎其内在意义，这个民族得以存留至今，应验了主在马太福音24:34的预言。
　　若基督徒能像他们明白内在真理那样活出内在生命，情况就会不同。那样的话，这个民族早就像其它民族一样消失了。然而，这个民族的现状是：他们的外在圣洁和敬拜形式无法触及其内在生命，因为他们的内心被自我和世俗的爱所污染，他们对外在形式的崇拜（缺乏内在实质）已成为一种偶像崇拜。因此，除了极少数活在相互之爱而非轻视他人的人之外，他们既没有天堂的品质，也无法将任何属天的事物带入来生。
　　3480、这也说明了一个现象：尽管这个民族不洁，却并不妨碍圣言的内在意义（即其属灵和属天的真理）在天堂中彰显。这是因为那些不洁之物被移除而不被察觉，而且邪恶也被转化为良善。因此，他们外在的圣洁反而成了一个基础，让圣言的内在真理得以无障碍地呈现在天使面前。
　　这解释了为什么这个在内心崇拜偶像的民族仍能代表神圣的事物，甚至代表主自己，也说明了为什么主能够居住在他们的不洁之中（利未记16:16）。因此，他们中间虽有近似教会的形式，但这种纯粹代表性的教会只是教会的外表，而非真实的教会。
　　【2】基督徒的情况则不同，因为他们虽然知道敬拜的内在含义，却不相信。因此，他们无法像犹太人那样仅持守外在的圣洁而与内在分离。然而，对那些活在信仰生活中的人来说，情况又有所不同。通过他们的善行，在移除邪恶和伪谬之后，就能与天堂建立交通。奇妙的是，当这样的人诵读圣言时，即使他们并未特别留意其中的含义，圣言的每一个细节仍都清晰地呈现在天使面前。这一点已经通过多次经验向我证实。这是因为他们那看似难以察觉的内在状态，实际上也在作为一个传递的基础。
　　3481、在灵界与犹太人的交谈中，他们显现在左足平面下方的低地前方。谈及圣言时，他们承认其中蕴含人所不能测的奥秘，并认同这些奥秘都是关乎弥赛亚和他国度的启示（以赛亚书9:6-7）。然而当论及弥赛亚的身份时，他们拒绝接受希伯来语的弥赛亚与希腊语的基督同义。他们也不愿承认弥赛亚就是至圣者，是耶和华自己，是以色列的圣者和雅各的神（以赛亚书43:3）。当解释只有内在圣洁而非仅有外在形式的人才能进入弥赛亚的国度时，他们更加抗拒。这种内在的圣洁意味着远离世俗的贪爱、摒弃对他族的轻视、消除彼此的仇恨。最后论及弥赛亚国度的永恒性，以及跟随他的人必永远承受应许之地的预言（诗篇37:29），他们仍难以接受这样的真理。
　　【2】若弥赛亚的国度属乎这世界，他们进入迦南地也不过是短暂人生的几年光景。那些在被逐出迦南地后死去的人，更无法享受这种福分。由此可知，迦南地代表天上的国度。现今他们既已知道自己身在灵界且将永远活着，就更应明白弥赛亚的国度就在其中。若他们能与天使交谈，就必知道全部天使天堂都是弥赛亚的国度（马太福音22:30）。这些事实清楚表明，弥赛亚的国度并非世上的国度，乃是属天的永恒国度。
　　【3】以西结书中预言的新地、新耶路撒冷和新圣殿，无疑象征着弥赛亚的永恒国度（以西结书40-48章；启示录21:1-2）。面对这些论证，他们无言以对。他们只能感叹，若那些被弥赛亚带进迦南地的人在短暂几年后就要死去，不得不离开将要得到的福分，必定会痛心疾首。这种回应恰恰显明他们仍然执着于属地的应许，未能领悟属天的永恒福分。
　　3482、圣言的语言虽在人看来简单朴实，有时甚至显得粗糙，但实际上就是天使语言的最外在形式。天使的属灵语言落入人类言语时，只能以这种方式表达，因为其中每个事物都带有象征意义，每个词语都具有特定含义（约翰福音6:63）。古人因与灵界和天使有交通，所使用的语言也是如此：充满象征意义，每个词中都蕴含属灵意义。古人的著作也是这样写成的，因为用这种方式说话和写作是他们追求智慧的表现。
　　从这一点也可以看出人类后来与天堂的疏离程度。现今的人甚至不知道圣言除了字面意义外还有更深层的含义，也不知道其中蕴含属灵意义。任何超出字面意义的解释都被视为神秘，因而遭到排斥。这也导致了今天与天堂的交通被阻断，以至于很少有人相信天堂的存在。更令人惊讶的是，在学者和知识分子中，相信的人比普通百姓还要少。
　　3483、宇宙间一切可见之物，无不象征主的王国。无论是大气层与星空，还是地球及其动物、植物、矿物三界，莫不以其独特方式代表主的王国。自然界中的万事万物皆为终极影像。属天之物源于神性，是良善；属灵之物源于属天之物，乃真理；而自然之物则源于这两者。
　　由此可见，将万物归因于独立自然，或将其视为脱离先前流注及其效力因的人类理解，是何等粗浅、世俗，甚至是本末倒置。那些持此观点并如此言说的人，自认为比他人更有智慧，将一切归因于自然。然而，天使的理解恰恰相反。他们不将任何事物归因于自然，而是将一切归因于主的神性，即归因于生命，而非归因于任何无生命之物。
　　【2】学者们都明白存续就是持续的存在。然而，若说自然界如同最初从主的神性中被造时那样持续存续，这种说法实际上违背了真理，只是为了迎合伪谬观念和追求学术名声。因为现在一切事物，无论整体还是个别，都从神性中存续，即持续存在，而由此而来的一切事物，无论整体还是个别，除了作为它们借以存在的那些事物的代表之外，不可能有其它方式。
　　由此可知，可见的宇宙无非是主王国的代表性舞台，而这个舞台是主自己的代表性舞台。
　　3484、我从丰富的经验中得知，只有一种生命存在，那就是主的生命。这生命流入并赋予人类生命，使善人和恶人都得以活着。这生命与作为实体的形式相对应，这些形式通过神性的持续流入而被赋予生命，以至于它们看似自主地活着。这种对应关系就像器官与生命之间的关系。
　　接受生命的器官如何，生命就如何彰显。那些活在仁爱和仁义中的人，与这生命有着良好的对应关系，因为他们充分地接受了生命本身。相反，那些与仁爱和仁爱相悖的人，则缺乏这种对应关系，因为他们没有充分接受生命。因此，一个人的生命状态取决于他们本身的品质。
　　这可以用自然界中光的现象来说明。接受光的形式如何，光的变化就如何。在灵界，这种变化是灵性的。因此，在那里，接受的形式如何，他们的聪明和智慧就如何。这就是为什么善灵和天使呈现出仁义本身的形式，而恶灵和地狱灵则呈现出仇恨的形式。
　　3485、在来世存在的代表事物是活生生的显现，因为它们源自生命之光。这生命之光就是神性的智慧，唯独来自主。因此，从那光而来的一切都是真实的，不同于那些来自世界之光的事物。那些在来世的人有时会说，他们在那里所见的是真实的，而人在世间所见的相比之下则不那么真实。这是因为来世的事物是活的，能直接影响他们的生命，而世间的事物则不是活的，因此不能直接影响生命。只有当世界之光的事物以适当和对应的方式与天堂之光的事物结合时，才能对生命产生影响。从这里我们可以明白什么是代表，什么是对应。
创世记第二十七章
　　3486、在前文已经解释了主在马太福音24章3至7节中关于世界末了和教会末期的预言（参3353-3356节）。现在，蒙主怜悯，让我们解释其后的经文：
　　这都是灾难的起头。那时，人要把你们陷在患难里，也要杀害你们；你们要为我的名被万民恨恶。那时，必有许多人跌倒，也要彼此陷害，彼此恨恶；且有好些假先知起来，迷惑多人。只因不法的事增多，许多人的爱心才渐渐冷淡了。惟有忍耐到底的，必然得救。这天国的福音要传遍天下，对万民作见证，然后末期才来到。（马太福音24:8-14）
　　3487、教会败坏经历两个阶段（参3353-3356节）。第一阶段是人们不再认识何为良善和真理，转而为此争论不休，最终导致伪谬产生。第二阶段则是人们开始蔑视并排斥良善和真理，随着仁义之心逐渐冷却，对主的信仰也将随之消亡。
　　3488、主在福音书中所说"这都是灾难的起头"描述的是教会败坏的第二个状态。这句话的内在含义象征着之前所述的第一个败坏阶段，即人们失去了对良善和真理的认识，转而为此争论不休，最终导致伪谬和异端的产生。从基督教会因对良善和真理的不同理解而分裂成多个派别这一事实可以看出，教会的败坏早在几个世纪前就已经开始了。
　　【2】“那时人要把你们陷在患难里，也要杀害你们”象征着良善和真理将要灭亡。"患难"象征着通过败坏而灭亡，"杀害"则象征着通过否认而灭亡。当"杀害"一词用于描述良善和真理时，实际上是指不接受或否认（参3387，3395节）。这里提到的"你们"或使徒们，象征着信仰的所有要素，包括其中的良善和真理。“十二使徒”象征这一切（参577，2089，2129，2130，3272，3354节），这从经文的上下文可以清楚看出，因为这里讨论的不是使徒的传道工作，而是世界的终结。
　　【3】"你们要为我的名被万民恨恶"象征着对一切良善和真理的蔑视与厌恶。"恨恶"象征着蔑视和厌恶，因为这些就是仇恨的本质。"万民"象征着那些处于邪恶中的人（参1259，1260，1849，1868，2588节）。"为我的名"象征着为主，也就是为主的一切。"主的名"象征着敬拜他所需的一切要素的总和，也就是他的教会的一切（参2724，3006节）。
　　【4】“那时许多人要跌倒，要彼此陷害，要彼此恨恶”象征着因这些事而产生的敌意。“许多人跌倒”象征彼此间的敌意，特别是针对主的人性的敌意。圣言中多处预言这将成为绊脚石和跌倒的缘由。“彼此陷害”象征因伪谬对抗真理而产生的敌意，“彼此恨恶”则象征着因邪恶对抗良善而产生的敌意。
　　【5】“且有许多假先知要起来，迷惑许多人”象征着伪谬的传教。“假先知”象征那些教导伪谬的人，即伪谬的教义（参2534节）；“迷惑许多人”则象征着由此产生的各种衍生影响。
　　【6】“因不法的事增多，许多人的爱心渐渐冷淡”象征随着信仰的消失，仁义也随之消亡。“不法的事增多”象征信仰的伪谬增加，“爱心渐渐冷淡”象征着仁义的消亡。这两者是同步发生的：没有信仰的地方就没有仁义，没有仁义的地方就没有信仰。是仁义接纳信仰，而无仁义则排斥信仰，这就是一切伪谬和邪恶的根源。
　　【7】“惟有忍耐到底的，必然得救”象征着那些持守仁义的人必得救赎。“忍耐到底”象征不被迷惑的人，即在试探中不屈服的人。
　　【8】“这天国（原文是国度）的福音要传遍天下（原文是全部有人居住的地方），对万民（原谅是所有民族）作见证”象征这事将先在基督教界为人所知。“要传”象征着将为人所知，“天国的福音”象征这真理确实如此。其中“福音”是指宣告，“国度”是指真理（参1672，2547节）。“遍天下”是指基督教世界。“地”象征有教会之处，即基督教界（参662，1066，1068，1262，1733，1850，2117，2118，2928，3355节）。教会被称为"有人居住的（地方）"是因信仰的生命，即真理之善；因为“居住”在内在意义上是指生活，而“居民”象征着真理之善（参1293，2268，2451，2712，3384节）。
　　“作见证”是令人知晓，使他们不能以无知为借口。“万民（或所有民族）”象征着邪恶的人（参1259，1260，1849，1868，2588节）。当人处于伪谬和邪恶中时，就不再分辨真理与良善，反而把伪谬当作真理，把邪恶视为良善，反之亦然。当教会处于这种状态时，末期就来到了。
　　蒙主怜悯，在接下来的内容中，即在创世记下一章之前，将解释教会的这种状态，即所谓的"荒凉的可憎之物"，这是第三种状态。
　　3489、教会处于这种状态时，教会中的人却看不出来。他们藐视并厌恶一切良善与真理，甚至与之为敌，尤其是与主为敌。他们仍去教堂听道，在其中表现出敬虔，领受圣餐，并体面地谈论信仰之事，以致善恶之人表现相似，彼此间也保持着文明之爱与友谊。因此，在世人眼中看不出他们对信仰的良善和真理有何藐视，更遑论厌恶与敌意。
　　这些不过是外在形式，人们借此互相欺骗。教会中人的内在形式与此完全不同，甚至与外在形式截然相反。此处所描述的正是这种内在形式，它们在天堂中清晰可见，因为天使只关注内在，即人的目的、意图、意愿及由此产生的思维。这些内在与外在的巨大差异，可从基督教界之人进入来生后的情形得见（参2121-2126节）。在来生，人只留存内在，只能按内在思考和说话，因为外在已随肉体留在世上。
　　【2】在来生显明，这些人虽在世上表现和平，却彼此仇恨，也仇恨一切信仰之事，尤其是主。当有人在来生提及主的名时，即使是那些曾经表面敬虔地谈论主并传道的人，也会散发出明显的藐视、厌恶和敌意的氛围。提到仁义和信仰时也是如此。
　　他们的内在本性在来生完全显露。若在世时除去他们的外在约束——即对生命危险的恐惧、对法律的畏惧，尤其是对失去名誉的担忧（因他们追求和渴望荣誉，贪婪地追逐财富），他们就会因内心的仇恨而互相攻击，毫无良心地掠夺他人财物，甚至残忍地杀害最无辜的人。
　　今日的基督徒内在就是如此，除了少数不为人知的人以外。这就是当今教会的真实状况。
经 文
　　3490、在论及以撒和利百加的内在意义中，描述了主如何使他的理性成为神性。而现在的内在意义则描述主如何使他的自然成为神性。在此，“以扫”象征自然的良善，“雅各”象征自然的真理。主在世时，使他全部的人性都成为神性，包括内在的理性部分、外在的自然部分，乃至肉体本身。这一过程是按照神性秩序进行的，也正是主用来使人重生或更新的同一秩序。因此在代表意义上，这段经文也象征人在自然部分的重生过程。其中“以扫”象征自然部分的良善，“雅各”象征自然部分的真理。这两者最终都成为神性，因为重生之人的一切良善和真理都源自主。
概 览
　　3491、第一节 以撒年老，眼睛昏花，不能看见，就叫了他大儿子以扫来，说："我儿。"以扫说："我在这里。"
　　"以撒年老"象征特定状态的来临；"眼睛昏花，不能看见"象征理性要用神性来启发自然部分的时刻；"叫了他的大儿子以扫来"象征自然之善的情感或生活之善；"说：我儿；以扫说：我在这里"象征因着预见和预备而产生的临在状态。
　　3492、"以撒年老"这一经文包含深邃的属灵含义。在圣言中，年老并非单纯指肉体衰老，而是象征一个重要的属灵转变：旧状态的脱去和新状态的来临。年老作为人生的最后阶段，象征着肉体和世俗之爱的衰退，这种衰退反而使人的内在得以被启发。因为当外在的阻碍被移除时，内在的属灵生命就能被启发。在天使的理解中，"年老"完全不带有衰老的含义，而是被理解为新生命的开始。在这段经文中，“以撒”象征神性的理性，他的年老象征一个特殊属灵状态的来临：神性理性渴望使自然部分与之相应，使之也成为神性的。这展现了人类属灵生命提升的重要过程。
　　3493、"眼睛昏花，不能看见"象征理性要用神性来启发自然部分的时刻。“眼睛”象征内在的视觉或理性的认知能力（参2701节），而“看见”则象征觉察和理解（参2150，2325，2807节）。当经文说“眼睛昏花”时，表示对自然层面事物的觉察能力减弱，这实际上揭示了一个属灵真理：理性要借着神性来启发自然部分。
　　这个过程与人的重生有密切关系。在重生的过程中，理性部分先于自然部分得到重生，这是因为：首先，理性更内在，因而更接近神性；其次，理性较为纯净，更适合接受神性；最后，自然部分需要通过理性才能得到重生（参3286，3288，3321节）。
　　【2】当理性部分已经重生而自然部分尚未重生时，理性就会显得"昏花"。这是因为两者之间缺乏对应关系。理性的视觉源自天堂之光，而自然部分的视觉来自世界之光。没有对应关系时，理性就无法看清自然部分中的事物，一切都如同笼罩在阴影和黑暗之中。
　　然而，当建立了对应关系后，自然部分中的事物就会在理性面前清晰显现，因为此时世界之光中的事物被天堂之光照亮，变得通透明亮。关于这种对应关系的深入理解，可参考之前的论述（参2987，2989-2991，3002，3138节）。
　　从最高的意义来看，"以撒眼睛昏花"象征着神性的理性要启发并神化自然部分。这个真理可以通过人的重生过程来理解，因为人的重生正是主得荣耀的映像（参3043，3138，3212，3296，3490节）。
　　3494、"叫了他的大儿子以扫来"象征自然之善的情感或生活之善。“以扫”象征神性之自然的良善（参3300，3302，3322节）。自然之善通过情感和生活表现出来，因此“以扫”在这里象征自然之善的情感或生活之善。
　　在属灵意义上，"长子"象征自然之善的情感及其生活之善，而"幼子"则象征真理的情感及其教义。良善之所以是"长子"，从人的婴儿时期就能看出：婴儿首先经历的是良善，他们处于纯真状态，对父母和照顾者怀有爱心，与其他婴儿之间也有互爱。这表明对每个人来说，良善都是最先存在的。
　　婴儿期获得的这种良善会持续存在，因为早期形成的一切都会成为生命的组成部分。若人失去了婴儿期带来的这种良善，就不能称其为人，反而比野兽更加野蛮。虽然这种善不易察觉，因为婴儿期形成的一切都显得很自然，如行走、动作、礼仪和言语等，但它确实存在。由此可见，良善确实是"长子"，而真理是"幼子"，因为真理只能在儿童期、青年期和成年期才能习得。
　　【2】在自然人或外在人里的善与真，都是"儿子"，象征理性人或内在人的后裔。这是因为自然人或外在人中的一切，都是从理性人或内在人流入并由此而存在和产生的。若不是这样产生的，就不是真正的人性生命，就如同没有灵魂的肉体感官一般。
　　虽然善与真都被称为理性的"儿子"，但实际上并非理性本身产生自然的，而是主通过理性将其流入自然。因此，所有出生的婴儿本质上都是主的儿女。当他们长大后获得智慧，若能保持婴儿般的特质，即保持纯真、对主如同对父母般的爱，以及对邻舍如同对玩伴般的爱，就会被主收养为他的儿女。
　　3495、"说：我儿；以扫说：我在这里"象征因着预见和预备而产生的临在状态，这从"叫他并对他说，我儿"的含义可知，因为这是关于主的神性而言的；还可从"以扫说：我在这里"的含义可知，作为回应，这象征着临在的状态。
　　3496、第二节至第四节 他说：“看哪，我老了，不知道我死的日子。现在拿你的器械，就是你的箭袋和你的弓，往田野去为我猎取猎物，照我所爱的做成美味，拿来给我吃，好让我的灵魂在我死之前给你祝福。”
　　"他说，看哪，我已经老了"象征状态已经来临；"不知道我死的日子"象征自然层面的生命；"现在请拿你的器械，就是你的箭袋和你的弓"象征属于他的良善的教义；"往田野去"象征良善土壤所在之处；"为我猎取猎物"象征良善的真理；"照我所爱的为我做美味"象征因良善而来的愉悦；“拿来给我吃"象征占有；"好让我的灵魂给你祝福"象征与他生命的结合；"在我死之前"象征在自然层面复活的第一个状态。
　　3497、"他说，看哪，我已经老了"象征状态已经来临，这从前面关于"年老"的含义所说的内容（参3492节）可以得知。
　　3498、"不知道我死的日子"象征自然层面的生命。"死的日子"象征生命复活的状态，也就是生命本身。这从"日子"象征状态（参23，487，488，493，893，2788节）和"死"象征复活或被唤醒进入生命（参3326节）可以得知。这里指的是自然层面的生命。
　　要理解这一点，必须先明白理性生命与自然生命（即内在人与外在人的生命）是如何运作的。这两种生命有着本质区别：内在人的生命可以独立存在，但外在人的生命离开内在人的生命就无法存在。外在人靠内在人而活，若内在人的生命停止，外在人的生命就立即消失。这种依赖关系就像结果依赖原因一样，原因若消失，结果必然随之消失。外在人的生命相对于内在人的生命也是如此。
　　【2】从本质上说，人在世上时，理性与自然是分开的。人可以脱离肉体的外在感官，也能在某种程度上脱离自然人的内在感官，而处于理性状态中，进行属灵思维。这一点在人死亡时更为明显：人虽然离开了肉体的外在感官，却保留了内在人的生命。虽然他仍拥有外在或自然记忆的知识，却不能使用它们（参2475，2476，2477，2479，2480，2481，2482，2483，2485，2486节）。
　　然而，从表现上看，当人活在肉体中时，理性似乎与自然不分开，这是因为人在世上或在自然界中。理性的生命在自然中显现，只有在与自然相对应时才显出有生命（参3493节）。因此，以撒对以扫说：我不知道我死的日子（创世记27:2），这象征在自然中有相对应的生命。这里的"以撒"象征理性，"以扫"象征自然，两者都与良善有关。
　　3499、"现在请拿你的器械，就是你的箭袋和你的弓"象征属于他的良善的教义。这从器械、箭囊和弓象征教义可知（参2686，2709节），这里特指属于以扫所代表的自然之善的教义。
　　3500、"往田野去"象征良善土壤所在之处，这是因为“田野”象征教会的良善，也象征教义的良善（参2971，3196，3310，3317节），也就是良善的“土壤”。
　　3501、"为我猎取猎物"象征良善的真理，这一点从"猎取”和“猎物"的含义明显可知，它们表示自然之真理，由此产生生命的良善（参3309节），这里是指源于良善的真理，因为这话是对以扫说的，如前所述，他代表自然的良善。
　　3502、"照我所爱的为我做美味"象征因良善而来的愉悦。这从"美味"的含义可知，因这话是对以扫说的，而他代表自然的良善。在原文中，美味指味道的愉悦和美好，在内在意义上代表良善的愉悦和真理的美好。这是因为味觉和其它身体感官一样，都对应着天堂和属灵的事物。关于这种对应关系，将蒙主怜悯在后文论述。要理解这些事如何发生，必须先明白自然如何通过理性得到更新，也就是主如何通过理性赋予生命。
　　【2】自然的更新与重生必须通过教义或良善与真理的知识才能实现，才能获得与理性相对应的生命。属天之人首先通过良善的知识得到重生，而属灵之人则首先通过真理的知识。这些良善与真理的教义或知识必须通过适合自然之人的愉悦和美好才能传达给他，才能与之结合并为其所有，因为这些都是通过外在或感官之路进入的。任何不是通过愉悦或美好进入的，都不能停留或持久。这就是良善的真理和由此而来的美好所象征的意义，这些内容将在后文详细论述。
　　3503、“拿来给我吃"象征占有，这从"吃"的含义可知，"吃"象征占有（参2187，2343，3168节）。
　　3504、"好让我的灵魂给你祝福"象征与他的生命相连，也就是与理性相对应的生命相连。"祝福"象征被赐予属天和属灵的良善（参981，1731，2846，3017，3406节）。婴儿期及其生命的良善，即自然的良善，由以扫所代表，这并非属灵的良善，因为婴儿期的良善缺乏知识和理解力，因而也缺乏智慧。婴儿期的良善需要通过真理的植入，即通过重生，才能成为属灵的良善（参1616，1802，2280，2290，2291，2299，2304，2305，2307，3494节）。这就建立了理性与自然之间的对应关系，使自然之人与理性生命相连。这种与他生命的连结，就是"好让我的灵魂给你祝福"所象征的含义。
　　3505、"在我死之前"象征在自然层面复活的第一个状态。"死"象征复活或被唤醒进入生命（参3326，3498节）。这是第一个状态，因为婴儿期的良善以及由此而来的生命的良善是重生的第一步，这个状态一直由以扫来代表。本章随后将依次论述后续的状态。
　　3506、第五节至第七节 以撒对他儿子以扫说话，利百加也听见了。以扫往田野去打猎，要得猎物带来。利百加就对她儿子雅各说：“看哪，我听见你父亲对你哥哥以扫说：‘你去把猎物带来，做成美味给我，我要吃，我好在未死之先，在耶和华面前给你祝福。
　　"以撒对他儿子以扫说话，利百加也听见了"象征对真理的情感，以及由此而来的生命；“以扫往田野去打猎，要得猎物带来"象征良善的情感努力获取真理，以便与神性的理性结合；"利百加对她儿子雅各说"象征主从神性真理对自然真理的直接领受；"看哪，我听见你父亲对你哥哥以扫说"象征神性理性的神性良善期望良善的情感；"你去把猎物带来给我"象征良善的真理；"做成美味给我"象征由此而来的愉悦所带来的渴望和喜悦；"我要吃"象征如此被接纳；"我要在耶和华面前给你祝福"象征由此而来的结合；"在我未死之前"象征如此在自然层面上的生命。
　　3507、"以撒对他儿子以扫说话，利百加也听见了"象征对真理的情感，以及由此而来的生命。“利百加”象征主的神性理性中与神性良善结合的神性真理，因此象征对真理的情感本身。听见了以撒说话代表由此而来的生命，因为在内在意义上，“听见……说”象征流注——“听”的象征意义上是服从（参2542节），“说”表示意愿和流注（参2626，2951，3037节）。因此在最高意义上，“听见……说”象征由此而来的生命，即从神性良善而来的神性真理的生命。“对他儿子”在内在意义上论及自然层面的良善及由此而来的自然真理。这些话的内在含义虽然与历史字义大不相同，但确实如此，因为天使的观念与人的观念完全不同。
　　【2】天使的观念是属灵的，更深层则是属天的；人的观念是自然的，当源于历史记载时则是感官的。然而，主通过圣言在天堂的灵性事物与世界的自然事物之间建立了对应关系，使自然观念能即刻转化为灵性观念。因此，通过人，尤其是通过圣言和拥有圣言的教会，天堂得以与世界结合。关于自然与灵性事物在一切可理解和感知的事物中的对应关系，凭主的神圣怜悯，将在后续论及“至大之人”的各章中，通过经验详加阐述。
　　3508、“以扫往田野去打猎，要得猎物带来"象征良善的情感努力获取真理，以便与神性的理性结合。“以扫”象征自然层面的良善，由此表明理性良善在自然层面中的情感，因为在自然层面中的良善并非自然的，而是理性在自然层面中的良善（参3498节）。“往田野去打猎，要得猎物”象征努力为自己获取真理，其中“田野”象征良善土壤所在之处（参3500节），“猎物”象征来自良善的真理（参3501节），而“要得”则象征为了获取并结合于神性理性。
　　【2】这段经文在至高意义上论及主的自然层面的荣耀化，在代表意义上论及人的自然层面的重生（参3490节）。按照神性次序，这是通过真理来实现的，即通过良善和真理的知识，因为若没有这些知识，自然层面就无法从理性层面或通过理性层面得到光照，因此也就无法重生。
　　知识就像接受从理性层面流入的良善和真理的容器。这些容器如何接受以及接受多少，就决定了其获得光照的方式和程度。接受理性层面良善和真理的容器，就是自然层面的真理本身，这些真理就是各种事实性知识、信仰性知识和教义的知识。当流入之物按照正确的次序排列，并在彼此之间形成有序关联时，良善就会形成，自然层面的良善由此产生。
　　3509、"利百加对她儿子雅各说"象征主从神性真理对自然真理的直接领受。这可从以下几点得到证实："利百加"象征主的神性理性的神性真理（参3012，3013，3077节）；"说"象征直接领受（参1791，1815，1819，1822，1898，1919，2080，2506，2515，2552，2619节）；“雅各”象征主的自然层面的真理（参3305节）。
　　主有两种不同的运作方式：一是从神性理性的神性良善（由"以撒"所象征）通过自然层面的良善（由"以扫"所象征）获得真理，借此使自然层面得到荣耀化或成为神性；二是从神性理性的神性真理（由"利百加"所象征）通过自然层面的真理（由"雅各"所象征）获得真理，借此使理性层面得到荣耀化或成为神性。这种运作方式难以理解，只有通过观察人在被主重生或更新时的过程才能说明，而且还需要了解理性层面中良善和真理的运作原理。
　　【2】关于理性心智的运作，需要简要说明。理性心智分为意志和理智两种能力。在重生过程中，从意志流出的是良善，从理智流出的是真理。在重生之前，人的意志与理智并不协调：意志倾向良善，理智追求真理，这使得两种努力明显可分。不过，只有那些了解意志和理智的本质并能够反思的人才能觉察到这一点。
　　自然心智是通过理性心智得到重生的（参3493节）。这个过程遵循特定秩序：理性的良善并非直接流入并重生自然的良善，而是要通过理智的真理来进行这个重生过程的，所以从表面上看，似乎是理性层面的真理在起作用。这正是本章内在意义所阐述的内容。
　　在这个过程中："以撒"象征理性心智中属于意志的良善，"利百加"象征属于理智的真理，“以扫"象征源于理性良善的自然良善，"雅各"象征自然层面的真理，这个真理不是直接从理性良善而来，而是经过理性真理的中介才形成的。
　　【3】圣言的内在意义蕴含着深奥的奥秘，而我们能用人类理解力描述的仅是其中极少的部分。那些超越人类理解范畴且无法描述的内容是无限的。圣言越是深入，也就是说越是深入天堂，其中的奥秘就越发无限且难以言表。这种难以言表不仅对人类而言如此，对低层天堂的天使也是一样。当圣言达到最内层天堂时，那里的天使也只能领受到这些奥秘是无限的，对他们而言完全不可理解，因为这些奥秘属于神性。这就是圣言的本质。
　　3510、"看哪，我听见你父亲对你哥哥以扫说"象征神性理性的神性良善期望良善的情感。这里的"父亲"以撒象征神性理性的神性良善；"说"表示想要（参2626，2951，3037节）；而"以扫"则象征自然层面的良善情感（参3508节）。
　　3511、"你去把猎物带来给我"象征良善的真理，这从"猎物"表示良善的真理可知，如上文3501节所述。
　　3512、"做成美味给我"象征由此而来的愉悦所带来的渴望和喜悦，这从"美味"象征愉悦可知（参3502节），因此表示由此而来的渴望和喜好，即来自真理的渴望和喜好。因为如在引用处所说，真理是通过与人的自然层面相符的愉悦而被引入的，若不是通过愉悦引入的，就不会留存，因此也就不能通过对应关系与理性结合。而且，真理，如同其它所有知识一样，在属于自然人的记忆中的位置，是按照引入它们的愉悦和快乐来安排的。这从以下可见：当那些愉悦和快乐重现时，通过它们引入的事物也会重现；反之亦然，当事物被唤起时，与之相连的快乐或愉悦也会同时被激发。
　　3513、"我要吃"象征如此被接纳。”吃“象征据为己有（参2187，2343，3168，3503节）。当善与真的知识通过愉悦和快乐被引入自然层面，并与善结合时，就发生了据为己有，从而与理性中的真与善建立交流。这些是理性在自然层面中的体现，因为理性中的东西相对于自然层面中的东西，如同特殊对于普遍。
　　普遍是由特殊产生的，没有特殊就不会有普遍。理性的特殊在自然层面中呈现为普遍，因而以另一种形式出现，这是按照构成它的特殊的次序形成的。如果构成自然层面中普遍的是属天之善和属灵之真的单一和特殊，就会产生属天和属灵的形式，在普遍的每一个细节中都会以某种形象代表天堂。反之，如果构成普遍的单一和特殊是恶与伪，那么就会在每一个细节中代表地狱。
　　【2】圣餐中的吃喝象征据为己有的过程，其中“吃”象征将良善据为己有，“喝”象征将真理据为己有。当对主的仁爱和对邻合的仁义形成人的内在理性，并通过这内在形成相应的外在自然生命时，这人就在特殊和普遍层面上成为天堂的形象，也就是主的形象。
　　反之，若人心中充满对主的轻视、对信仰之善与真的藐视，以及对邻舍的仇恨，就会在特殊和普遍层面上成为地狱的形象。这种情况若发生在神圣事物上，就会导致亵渎。
　　因此，配得吃喝的人得到永生，不配吃喝的人自取灭亡。
　　3514、"我要在耶和华面前给你祝福"象征由此而来的结合。其中"祝福"象征与生命的连结（参3504）。当说到"在耶和华面前祝福"时，特指一种更深层的结合。需要注意的是，连结用于描述自然层面的真理与理性层面的良善之间的交通，而结合则用于描述自然层面的良善与理性层面的良善之间的交通。这是因为主与人之间的对应关系存在于属天的事物（即良善）的层面，而不是在属灵的事物（即真理）的层面（参1832节）。
　　3515、"在我未死之前"象征如此在自然层面上的生命。这里的"死"象征复活进入新的生命（参3498，3505节）。
　　3516、第八节至第十节 现在，我儿，你要照着我所吩咐你的，听从我的话。你到羊群里去，给我拿两只肥山羊羔来，我便照你父亲所爱的给他做成美味。你拿到你父亲那里给他吃，使他在未死之先给你祝福。”
　　"现在，我儿，你要照着我所吩咐你的，听从我的话"象征从神性理性中的神性真理对自然真理所感知的渴望和喜悦；"你往羊群那里去"象征尚未与神性理性结合的“家养”的属世良善；“给我拿两只肥山羊羔来"象征从该良善中产生的真理；"我便照你父亲所爱的给他做成美味”象征由此制作令人愉悦的东西；"你拿到你父亲那里给他吃"象征神性理性的神性良善及其归属；“使他给你祝福"象征如此结合；"在他未死之前"象征在自然层面的复活。
　　3517、"现在，我儿，你要照着我所吩咐你的，听从我的话"象征从神性理性中的神性真理对自然真理所感知的渴望和喜悦。说这话的利百加代表神性理性的神性真理，而听这话的雅各则代表自然真理。神性真理对自然真理的渴望和喜悦，就像母亲对儿子的关爱和期待一样自然而明显。这体现了神性真理如何以慈爱的方式引导和培养自然层面的真理，使其逐渐提升并与神性结合。
　　3518、"你往羊群那里去"象征往尚未与神性理性结合的“家养”的属世良善。这从"羊群"象征良善可知（参343，415，1565节），这里指属世的良善是因为是对雅各说的，且是家养的，因为在家中。而以扫（他代表自然良善，如3500，3508节所述）要从田野获取猎物，这表示非家养的良善。此外，在圣言中"羊群"用于理性良善，而"牛群"用于自然良善（参2566节）。
　　“家养”的属世良善是人从父母那里继承的良善，或与生俱来的良善，这与从主流入的自然良善完全不同（关于自然良善的性质，参见3470-3471节）。因此为了区分，一个称为属世良善，另一个称为自然良善。此外，每个人都从父亲和母亲接受“家养”的良善，这些良善本质上是不同的：从父亲接受的较内在，从母亲接受的较外在。
　　在主里面，这些良善有着最明显的区别，因为他从父亲得到的良善是神性的，而从母亲得到的则被遗传之恶污染。主在自然层面从父亲得到的良善是他自己的，因为是他生命本身，这就是以扫所代表的；而主从母亲继承的属世良善，因被遗传之恶污染，本质上是恶的，这就是所谓的“家养”的良善。这良善虽然如此，仍用于改造自然层面，但一旦完成其用途就被弃绝了。
　　【2】每个重生的人都经历类似过程。从主这位新父亲接受的良善属于内在，从父母继承的良善属于外在。前者称为属灵良善，后者称为属世良善。这自然良善首先用于改造，通过其中的愉悦和快乐引入知识，继而引入真理的认知。当完成这个媒介作用后，它就被分离，属灵良善随之显现。
　　这可从人的成长经历得到印证。儿童初始学习时，其求知欲并非出于明确目的，而是源于天性和其它因素带来的快乐与愉悦。及至少年时期，求知是为了超越他人或与人竞争；青年时期则为了世俗目的。当开始重生时，是因真理带来的愉悦；重生过程中，也就是在成年阶段，则是出于对真理的热爱，继而发展为对良善的热爱。
　　此时，先前的目的及其快乐逐渐消退，被主所赐的内在良善取代，并在情感中显现。由此可见，那些原本在外表显为良善的快乐，实际都是作为媒介。这种媒介的递进过程是持续不断的。
　　【3】这一过程可比作树木的生长：初春时节以叶片装点枝条，春季渐进时开花点缀，夏季开始结出幼果，继而成熟，最终在果实中孕育种子。这些种子潜藏着繁衍新树、开创果园的可能，一旦播种便能实现。
　　自然界中的这些现象不仅是比喻，更具有代表性意义。整个自然界是主的天堂的代表性展现，由此象征主在地上的国度即教会，也象征主在每个重生者生命中的国度。这说明了属世良善或家养的良善，虽然只是外在的、世俗的愉悦，却能作为媒介产生重生的属灵良善，也就是从主而来的良善。这就是本章中以扫和雅各所代表的深层含义。
　　3519、“给我拿两只肥山羊羔来"象征从该良善中产生的真理。"山羊羔"象征良善的真理，而其数量为"两只"，是因为无论在理性层面还是自然层面，都包含意志和理智两个方面。在自然层面，愉悦属于意志，知识属于理智。这两者必须结合才能产生实质性的效果。
　　【2】"山羊羔"象征良善的真理，这可从圣言中提到山羊的经文得到证实。在圣言中，所有温顺有用的动物在其本真含义上都象征属天的良善和属灵的真理（参45-46，142-143，246，714-715，776，2179-2180，2781，3218节）。
　　由于属天的良善和属灵的真理都有多种形式，因此不同的动物象征不同的含义："羔羊"“山羊羔""绵羊""山羊""公绵羊""公山羊""牛犊""牛"各自象征不同的事物，"马"和"骆驼"亦然。鸟类和海洋生物如鲸鱼等也都有其特定的象征意义。
　　属天和属灵的种类繁多，以致难以计数。虽然当我们谈论属天的良善和属灵的真理时，它们看似简单，但实际上极其复杂。正如论到天堂的内容所述（参3241节），天堂按照属天和属灵的种类，即按照爱的良善及其所产生的信仰真理，分为无数的群体。而且，每一种类良善和真理都包含无数的类型，每一种类的群体都按这些类型加以区分，而每一个类型又进一步分为不同的子类。
　　【3】良善和真理最普遍的类型是通过献祭和燔祭所用的动物来象征的。由于这些类型各有其特定的象征意义，律法明确规定了不同场合使用特定的祭物：有时用公羊羔和母羊羔，有时用山羊羔和母山羊，有时用公羊和绵羊及公山羊，有时则用小牛、少壮的公牛和成年公牛，还有斑鸠和鸽子（参922，1823，2180，2805，2807，2830，3218节）。"山羊羔和山羊"的象征意义可从它们在献祭中的用途及圣言中的其它经文得到证实。由此可知，"羊羔"象征内在或理性人的纯真，而"山羊羔和山羊"则象征外在或自然人的纯真，即其真理和良善。
　　【4】外在或自然人的真理和良善的纯真是通过山羊羔和山羊来代表的，这可从圣言中得到证实。
　　豺狼必与羊羔同居，豹子与山羊羔同卧，少壮狮子与牛犊并肥畜同群，小孩子要牵引它们。（以赛亚书11:6）
　　这段经文描述了主的国度，在那里人们不会惧怕邪恶或地狱，因为他们与主同在。"羊羔和山羊羔"象征那些处于纯真状态的人，由于他们最为安全，故在经文中首先被提及。
　　【5】当埃及所有的长子被击杀时，耶和华吩咐说：
　　要按着各家取羊羔，一家一只……要无残疾、一岁的公羊羔，你们或从绵羊里取，或从山羊里取，都可以……各家要取点血，涂在吃羊羔的房屋左右的门框上和门楣上……我一见这血，就越过你们去，我击杀埃及地头生的时候，灾殃必不临到你们身上灭你们。（出埃及记12:3-7，13）
　　"埃及的长子"象征被熄灭的仁爱和仁义的良善（参3325节），"羊羔和山羊羔"象征纯真的状态，处于这种状态的人会受到保护，不受邪恶侵害。在天堂中，所有人都因着纯真的状态而蒙主保守。这种保护就是通过宰杀羊羔或山羊羔，并将血涂在房屋的门框和门楣上来象征的。
　　【6】当耶和华借着天使向人显现时，为了不至于死亡，就献上"山羊羔"。例如向基甸显现（士师记6:19），向玛挪亚显现（士师记13:15，16，19）。原因是耶和华或主不能向任何人显现，即使是天使，除非那看见他的人处于纯真的状态。因此，主一来到，人就被带入纯真的状态，因为主是通过纯真进入的，在天堂的天使们也是如此。所以，若不具有某种程度的纯真，就没有人能进入天堂，正如主在这些经文中所说的：
　　凡要承受神国的，若不像小孩子，断不能进去。（马太福音18:3；马可福音10:15；路加福音18:17）
　　至于他们若不献上这样的燔祭就会死亡的信念，可见于士师记13:22，23。
　　【7】真正的婚姻之爱就是纯真（2736节），因此在代表性教会中有一个惯例，就是通过献山羊羔的礼物来亲近妻子。这可见于士师记15:1中参孙的故事，也可见于创世记38:17，20，23中犹大对她玛的记载。"山羊羔和山羊"象征纯真，这从赎愆祭可以看出：当有人因无知而犯罪时，就要献上这些祭物（利未记1:10；4:28；5:6）。"因无知而犯的罪"就是在无知中所犯的罪，其中包含着纯真。这一点也从摩西所传的这条神圣诫命可以看出：要把你地里首先初熟的果子送到耶和华你神的殿。不可用母羊的奶煮山羊羔（出埃及记23:19；34:26）。这里"要送到耶和华殿中的地里初熟的果子"象征婴儿期的纯真状态，而"不可用母羊的奶煮山羊羔"则意味着不要毁坏婴儿期的纯真。因为这些都具有象征意义，所以在所引用的两处经文中，这两条诫命是紧接着的。虽然在字义上看起来完全不同，但在内在意义上却是连贯的。
　　【8】如前所述，山羊羔和山羊象征纯真，因此也有命令要用山羊毛制作会幕的幔子（出埃及记25:4；26:7；35:5，6，23，26；36:14）。这表明在会幕中所代表的一切圣物，都从纯真获得其本质。"山羊毛"象征纯真的最末端或最外层，也就是存在于无知中的纯真，就像外邦人所具有的那种纯真。这些外邦人在内在意义上就是会幕的幔子。从这里我们现在可以明白，利百加母亲对她儿子雅各所说的"两只肥山羊羔"所象征的良善的真理是什么：它们象征纯真或婴儿期的真理，也就是以扫本应带给他父亲以撒的那些真理（如上文3501，3508节所述）。这些虽然实际上并不是那些真理，但起初看起来像是那些真理，这就是为什么雅各能借此冒充以扫。
　　3520、"我便照你父亲所爱的给他做成美味”象征由此制作令人愉悦的东西。这可从"美味"的含义看出，如上文3502节所述，它象征源于良善的愉悦。这里之所以称为愉悦，是因为这些真理并非来自真正的良善，而是来自“家养”的良善（参见3518节）。
　　3521、"你拿到你父亲那里给他吃"象征神性理性的神性良善及其归属。这可从以撒（此处指父亲）代表神性理性的神性良善看出，如前所述。同时也可从"吃"象征归属看出（参3513节）。不过，源自”家养“良善的真理并未真正被归属，这一点将在后文中得到说明。
　　3522、“使他给你祝福"象征如此结合。这可从"祝福"象征结合的含义看出（参3504，3514节）。
　　3523、"在他未死之前"象征在自然层面上的复活。这可从"死"象征复活的含义看出（参3498，3505节），且显然是指自然层面。
　　3524、第十一节至第十三节 雅各对他母亲利百加说：“看哪，我兄弟以扫是多毛的人，我是光滑的人； 我父亲或许会摸我，我将在他的眼中像个骗子，我就为自己招咒诅，而非祝福。” 他母亲对他说：“我儿，你招的咒诅归到我身上；你只管听我的声音，去拿来给我。”
　　"雅各对他的母亲利百加说"象征主从神性真理对自然真理的直接领受；"看哪，我兄弟以扫是多毛的人"象征自然良善的品质，相对于自然真理而言；"我是光滑的人"象征自然真理的品质，相对于自然良善而言；"我父亲或许会摸我"象征最内在程度的直接领受；"在他眼中我将如同欺骗者"象征因看似违背秩序而被拒绝；"我就为自己招咒诅，而非祝福"象征分离；"他母亲对他说"象征从神性真理而来的直接领受；"我儿，你招的咒诅归到我身上"象征不会发生分离；“你只管听我的声音，去拿来给我"象征出于果效。
　　3525、"雅各对他的母亲利百加说"象征主从神性真理对自然真理的直接领受。在圣言中，"说"象征直接领受（参3509节）；”雅各“象征自然真理（参3305节）；”利百加“象征主神性理性的神性真理（参3012，3013，3077节）。虽然从字面上看似乎是从自然真理对神性真理的直接领受，但实际上象征的是从神性真理对自然真理的直接领受，因为一切属自然的直接领受都源于理性，而在论及主时，则源于神性理性的神性真理。
　　3526、"看哪，我兄弟以扫是多毛的人"象征自然良善的品质，相对于自然真理而言。”以扫“象征自然良善（参3494，3504节），"多毛的人"象征其品质，即良善的品质。"多毛"主要象征关于真理方面的自然（参3301节），这一点将在后文继续阐述。
　　3527、"我是光滑的人"象征自然真理的品质，相对于自然良善而言。这里的"我"指雅各，象征真理方面的自然（参3305节），"光滑的人"象征其品质。要理解这些含义，我们需要先明白什么是多毛和光滑。人的内在会以某种形象呈现在外在，特别是在面部和表情上。现今，人的至内在已不再显现，内在也只是部分显现。然而，如果从小就学会伪装，人就会采取另一种心态，继而呈现另一种表情，因为面部显现的是心态。伪善者尤其擅长这一点，特别是那些更诡诈的人，因为他们从实际生活和习惯中学会了这点。
　　在未受伪装的人身上，理性良善通过生命之火显现在面部，理性真理则通过火之光来展现。人凭天生的知识就能理解这点，无需学习，因为这是灵的生命关于善与真的显现。人作为披着身体的灵，能从灵的感知，即从自身认知这点。这就是为什么人有时会被他人的表情所感动，虽然这感动不是来自表情本身，而是来自显现其中的心智。
　　自然之物在面部以较暗的生命之火和生命之光显现，而属于身体的几乎只在温度、白色及其随情感变化的状态中显现。
　　【2】因为人的内在如同镜像般显现在面部，上古之人，即属天的人，完全不知何为伪装，更不知何为伪善和诡诈。他们能在他人的面部看到其心智的显现，如同看到一种形式。因此，"脸面"象征意愿和理解，即关于善与真的内在理性（参358，1999，2434节）。
　　关于善的内在通过血及其红色显现，关于真的内在则通过由此产生的形态及其白色显现。而自然的内在表现为皮肤的毛发和光滑：毛发代表自然良善，光滑肤质代表自然真理。因此，那些有自然良善的人被称为"多毛的人"，那些有自然真理的人被称为"光滑的人"。
　　这段经文的内在意义象征自然良善和自然真理的相对品质。以扫代表自然良善，这可从他因多毛而得名（创世记25:25）以及因红色而得名为以东（创世记25:30）得知。他所居住的西珥山也代表这种多毛的品质。而通往西珥的光滑山（约书亚记11:17；12:7）则象征真理上升到良善。
　　【3】"多毛"象征良善及其真理，在相反意义上也象征邪恶及其伪谬（参3301节）。而“光滑"象征真理，在相反意义上象征伪谬，这可从圣经多处经文得到证实。
　　在青翠树下欲火攻心，在光滑谷中有你的分。（以赛亚书57:5-6）
　　在此，“欲火攻心”象征邪恶，“光滑谷”象征伪谬。
　　铁匠帮助铸造的，用锤打磨在砧上，论到焊接说，这是好的。（以赛亚书41:7）
　　在此，"铁匠"象征邪恶，"打磨"象征伪谬。
　　他的口比奶油更滑，他的心却怀着争战；他的话比油更柔和。（诗篇55:21）
　　他们的喉咙是敞开的坟墓，他们用舌头说谄媚的话。（诗篇5:9）
　　在这些经文中，"滑口"和"谄媚"象征伪谬，心中的恶意和敞开的喉咙等表达代表邪恶。
　　一切山洼都要填满，大小山冈都要削平。弯弯曲曲的地方要改为正直，高高低低的道路要改为平坦。（路加福音3:5）
　　这里的"山洼"象征卑微（参1723，3417节），"山冈"象征高傲（参1691节）。"弯曲改为正直"象征无知的邪恶变为良善，因为长度及相关事物代表良善（参1613节）。"高高低低的改为平坦”象征无知的伪谬变为真理，因为"道路"象征真理（参627，2333节）。
　　3528、"我父亲或许会摸我"象征最内在程度的直接领受。摸或触摸，就是用各种感觉来领受，表示直接领受的至内和全部。"父亲"象征良善，此处指神性，因为这里论及主。"摸"象征直接领受的至内在和全部，这是因为所有感觉都与触觉有关，这源自并存在于直接领受中，因为感觉无非是外在的领受，而领受无非是内在的感觉；关于什么是直接领受，请参阅104，371，495，503，521，536，1383-1398，1616，1919，2145，2171，2831节的解释。此外，所有看似如此多样的感觉和感知，都归于一个共同和普遍的感觉，即触觉；其变体如味觉、嗅觉、听觉和视觉，这些外在感觉，不过是触觉的种类，源于内在感觉，即直接领受。这些可通过诸多经验得到证实，关于这些，蒙主神圣怜悯，将在适当地方论述。由此可知，"摸"在内在意义上象征最内在和一切的直接领受。此外，所有内在感觉的直接领受，都源于良善，而非源于真理，除非是通过真理而来自良善，因为主的神性生命流入良善，并通过良善流入真理，从而产生直接领受，由此可知"我父亲摸我"的含义，即从良善而来的最内在和一切的直接领受，也就是从主的神性而来。
　　3529、"在他眼中我将如同欺骗者"象征因看似违背秩序而被拒绝。"在他眼中"象征对事物真实本质的辨识，因为眼睛象征内在视觉的辨识能力（参212，2701，2789，2829，3198，3202节）。"欺骗者"象征违背秩序，此处指看似违背秩序，因为一切欺骗本质上都是如此，这必然导致被拒绝。关于何为看似违背秩序，将在后文详述。
　　3530、"我必自取咒诅，不得祝福"象征分离，这从"咒诅"象征与良善分离或背离可知（参245，379，1423节），也从"祝福"象征与良善结合可知（参3504，3514节）。
　　3531、"他母亲对他说"象征从神性真理而来的直接领受。"说"象征直接领受，这在前文已多次提及。此处的"母亲"指利百加，她代表主的神性理性中的神性真理（参3012，3013节）。
　　3532、"我儿，你招的咒诅归到我身上"象征不会发生分离。"咒诅"象征分离，如前所述（参3530节）。由于这是从神性而来的直接领受（参3531节），因此表明不会发生分离。
　　3533、“你只管听我的声音，去拿来给我"象征出于果效。"听声音"象征顺从，"去拿来给我"象征行动。这话是对自然真理（由雅各所代表）说的，来自理性的神性真理（由利百加所代表），因此象征从果效而来。这是因为自然从果效看事物，而理性则从原因看事物。
　　3534、第十四节至第十七节 他便去拿来，交给他母亲；他母亲就照他父亲所爱的做成美味。利百加又把家中她那里的大儿子以扫上好的衣服给她小儿子雅各穿上，又用山羊羔皮包在雅各的手上和颈项的光滑处，就把所做的美味和饼交在她儿子雅各的手里。
　　"他便去拿来，交给他母亲"象征自然真理的顺从状态；"他母亲就照他父亲所爱的做成美味”象征纯粹的愉悦，而非源于欲望的满足；"利百加又把大儿子以扫上好的衣服"象征良善的纯正真理；"家中她那里的"象征从神性良善经由神性理性的神性真理而来的事物；"给她小儿子雅各穿上"象征真理的情感，或从真理而来的良善的生命；"又用山羊羔皮包"象征“家养”之善的外在真理；“在雅各的手上"象征根据接受的能力；"颈项的光滑处"象征真理不显得分离；"美味"象征由此而来的可喜悦之物；"饼"象征由此而来的良善；"所做的"象征那些源于神性的事物；“交在她儿子雅各的手里"象征自然真理的情感就是如此。
　　3535、"他便去拿来，交给他母亲"象征自然真理的顺从状态。这一点在前面3533节已经解释过，所以这里不再赘述。
　　3536、"他母亲就照他父亲所爱的做成美味”象征纯粹的愉悦，而非源于欲望的满足。这里的"母亲"利百加代表神性理性的真理，"美味"象征真理带来的愉悦（见3502节）。之所以说是纯粹的愉悦而非欲望的满足，是因为这美味不是来自"以扫的猎物"，即不是来自真正良善的真理（3501节），而是来自"羊群中的山羊羔"，即来自”家养“之善的真理（3518，3519节）。这种区别反映了真理的不同来源和性质。关于这些概念的深层含义，在前文3502，3512，3518，3519节中已有详细解释。这里的美味虽然令人愉悦，但并不引发强烈的欲望，体现了一种更为纯净、更接近神性真理的愉悦状态。
　　3537、"利百加又把大儿子以扫上好的衣服"象征良善的纯正真理。这里的"上好的衣服"象征纯正的真理。"衣服"在比较意义上象征较低层次的真理（见2576节），而"上好的"则指真正的、本质的。这些衣服之所以被称为"上好的"，是因为它们属于自然良善的真正本质，这种本质由"大儿子以扫"所象征（参3300，3302，3322，3494，3504，3527节）。这个象征揭示了真理与良善之间的深刻关系，以及它们在不同层次上的表现形式。上好的衣服作为外在的象征，反映了内在的真实良善，展现了真理如何体现和彰显良善的本质。
　　3538、"家中她那里的"象征从神性良善经由神性理性的神性真理而来的事物。这从利百加的代表明显可知，这里的"她"就是指利百加，象征神性理性的神性真理，如前所述。"家"在此象征神性良善，因为这是论及主的；"家"象征良善（参710，2233，2234，2559，3128节）。
　　理性的心智被称为“家"，这无论就良善还是就真理而言都是如此，或者说，无论就意愿还是就理解而言都是如此，因为意愿属于良善，理解属于真理。当理性通过理解或真理从意愿或良善行动时，理性心智就被称为"家"。因此，天堂本身也被称为"神的家"，因为那里只有良善和真理，良善通过与其结合的真理行动。
　　这也体现在丈夫和妻子的婚姻关系中，他们组建成一个家，这是因为婚姻之爱源于良善与真理的神性婚姻（参2728，2729，3132节）。双方的意愿都来自良善，只是有所区别，就如良善与其真理的关系一样。因此，"丈夫"象征良善，"妻子"象征真理。当成为一个家时，良善就是其中的一切，而真理因属于良善，也成为良善。之所以说"家中她那里"，而不说"家中他那里"或"家中他们那里"，是因为这里论及的是真理与良善结合的状态，或说是它们完全结合之前的状态。关于这个状态，下文将继续讨论。
　　3539、“给她小儿子雅各穿上"象征真理的情感，或从真理而来的良善的生命。这个含义可以从以下几个方面理解：利百加代表神性理性中的神性真理；雅各代表神性自然中的神性真理；而“穿上"在这里意味着传达和灌输，特指以扫的衣服所代表的良善的真理（参见3537节）。因此，这里表示的是自然真理的情感，也就是从真理而来的良善的生命。
　　要理解这些概念，可以参考前面3518节的内容。但由于这些概念在今天并不为人所熟知，我们可以进一步解释一下，使其更容易理解。本章主要讨论了主如何使他的自然成为神性；从代表意义上来说，也讨论了人的重生过程，特别是关于人的自然方面的重生（参见3490节）。
　　【2】对于人来说情况是这样的：重生的目的是使人在其内在人，也就是在灵魂或灵方面成为新人。但人若不在外在方面也得到更新或重生，就无法在内在方面得到更新。因为尽管人死后成为灵，但在来世仍带有属于外在人的东西，即自然的情感、教义以及知识，总之就是外在或自然记忆中的一切（参2475-2483节）。这些是其内在终止的层面；内在之物流入时，会根据这些层面的排列方式而呈现不同形态。由此可见，人不仅要在内在人或理性方面得到重生或更新，也要在外在人或自然方面得到重生；若非如此，就不会有对应关系。关于内在人及其属灵之物与外在人及其自然之物之间的对应关系，可参见2987，2989-2991，3002，3493节。
　　【3】在本章中，人的重生状态通过以扫和雅各在代表意义上得到描述；这里描述的是重生的最初状态，即人在重生过程中或重生之前的状态。相对于人已重生的状态而言，这是一个完全相反的状态。在那种状态下，即当人正在重生或尚未重生时，属于真理的理解表面上占据首位；但当人重生后，属于良善的意愿就占据首位。在最初状态下，属于真理的理解表面上占据首位，这通过雅各夺取以扫长子名分得到代表（参3325，3336节）；此处讨论的祝福也是如此。这完全相反的状态通过雅各冒充以扫，穿上以扫的衣服和山羊皮来代表。因为在这种状态下，理性真理还未与理性良善充分结合，或者说，理解还未与意愿充分结合，就这样流入并作用于自然层面，并以这种相反的方式安排其中的事物。
　　【4】这一点也可以从多方面的经验得到证实，尤其是从以下事实：人的理解能够感知并由此在自然层面上知道许多良善和真实的事，但意愿仍然无法按照这些认知行事。例如，仁爱与仁义是人的本质，这一点人的理解能够看到并确认，但在人重生之前，意愿却无法承认这一点。甚至有些人虽然很好地理解这一点，却完全没有对主的仁爱和对邻舍的仁义。
　　同样，人也能从理解上领会：爱是人生命的本质，生命的性质取决于爱的性质；所有的愉悦和快乐都来自爱，因此所有的喜悦和幸福也是如此；由此可知，爱的性质决定了喜悦和幸福的性质。即使意愿不同意或甚至相反，人仍能从理解上领会：最幸福的生活来自对主的仁爱和对邻舍的仁义，因为神性本身流入其中；反之，最不幸的生活来自自我之爱和对世界的爱，因为地狱流入其中。
　　【5】因此，通过理解，人可以认识到，对主的爱是天堂的生命，相互的爱是来自那生命的灵魂，但意愿却不能感知这一点。所以，当人不是从其意愿的生命思考，也不反思由此而来的生命时，就能从理解上感知这一点；但当人从其意愿的生命出发时，就不能感知，反而会否认这一点。
　　同样，通过理解，也能清楚地知道，谦卑是神性可以流入人的状态，因为在这种状态下，自我之爱和对世界的爱被移除，因此阻碍的地狱之物也被移除。但是，只要意愿没有更新，理解也没有与之结合，人就不能处于内心的谦卑状态。而且，人越是处于邪恶的生命中，也就是说，他的意愿越倾向于邪恶，就越不能达到这种状态；对他来说这也就越模糊，他也就越否认这一点。
　　通过理解，人可以认识到：我们谦卑的目的不是为了颂扬主的荣耀，而是为了接受神圣的爱。当人处于谦卑状态时，主的善与真就能流入，从而使人获得幸福和快乐。但是当咨询意愿时，这一点就变得模糊了。在许多其它事情上也是如此。
　　【6】这种能力，也就是能理解什么是善与真，即使不愿意行善与真的能力，赐给人是为了使人能够被改造和重生。因此，这种能力存在于邪恶的人和良善的人中，甚至在邪恶的人中有时更为敏锐。但其中的区别在于：在邪恶的人那里，没有为了生命而对真理的情感，也就是说，没有从真理而来的良善的生命，因此他们不能被改造；但在良善的人那里，有为了生命而对真理的情感，也就是说，有从真理而来的良善的生命，因此他们能被改造。
　　这些良善之人的改造的第一个状态是：教义的真理在第一位，生命的良善在第二位，因为他们从真理行善。但第二个状态是：生命的良善在第一位，教义的真理在第二位，因为他们从良善行善，也就是说，从良善的意愿行善。当这种情况发生时，因为意愿与理解如同婚姻般结合，人就重生了。
　　3540、"又用山羊羔皮包"象征“家养”之善的外在真理。这可以从"皮"表示外在，以及"山羊羔"因为来自家中的羊群而表示“家养”之善的真理得出。在此之前的3518和3519节中解释了什么是“家养”之善及其真理。每种良善都有其对应的真理，每种真理都有其对应的良善，它们必须结合才能形成完整的东西。
　　"皮"之所以表示外在，是因为皮是动物最外层的部分，内部器官都终止于此，就像人的皮肤一样。这种象征意义来自于来生的表象；在那里，有些灵属于皮肤的区域（这将在后面讨论"至大之人"时详细解释）。这些灵只在外在的良善和真理中。因此，”皮肤“和"皮"表示外在的事物。这一点在圣经中也有体现，例如在耶利米书中：
　　你的衣襟揭起，你的脚跟受伤，因你的罪孽甚多。古实人岂能改变皮肤呢？豹岂能改变斑点呢？若能，你们这习惯行恶的便能行善了。（耶利米书13:22-23）
　　这里的"衣襟"是外在的真理，"脚跟"是最外在的良善。"脚跟和鞋子"表示最低层的自然之物（参259，1749节）。因为这些真理和善来自邪恶，所以比作"古实人"（或黑人）和他的皮肤，以及"豹"和它的斑点。
　　【2】摩西五经上说：
　　你即可拿邻舍的衣服作当头，必在日落以先归还他，因为只有这一件当盖头，是他盖身的衣服，他拿什么睡觉呢？（出埃及记22:25-26）
　　正如圣经中的所有法律，包括民法和司法法规，都与天堂中良善与真理的法则相对应，并由此制定，这条法律也是如此。否则，我们就无法理解为什么要"在日落之前归还当头的衣服"，为什么说"这是他盖身的衣服，他拿什么睡觉"。从内在意义来看，这种对应关系是显而易见的。它的含义是不应剥夺同伴的外在真理，这些真理是他们赖以生活的教义和仪式。"衣服"表示这样的真理（参297，1073，2576节），而"日"是指源于此的爱之善或生命之善（参1529，1530，2441，2495节）。为了不让这善消失，经文说要"在日落以先归还"。由于这些是内在事物的外在表现或终点，所以说"这是他盖身的衣服，他拿什么睡觉呢"。
　　3541、“在雅各的手上"象征根据接受的能力，因为“手”象征能力（参878、3091节），所以也象征接受的能力。
　　3542、"颈项的光滑处"象征真理不显得分离。“光滑或光滑处”象征真理（参3527节），而"颈项”象征连接。因此，"颈项的光滑处"的表象意味着分离的真理不会显现。这个含义可以从先前的解释中得到理解（参3539节）。那些仅从理智而非同时从意愿流出的善与真，无论外表如何，都不是真正的善与真。如果意愿是恶的，它们会分离善和真，而非连接。然而，如果有一些善的意愿，即使这些善和真以相反的顺序排列，它们也不会分离，反而会连接，因为人通过这些得到重生。正是因为它们以这种方式排列，首先用于人的重生过程，所以说分离的真理不会显现。关于这些，后面会有更详细的解释。
　　【2】“颈项”象征连接，这是因为人体头部的较高部分与身体的较低部分通过颈项这个中介相互沟通。因此，流注和沟通，即连接，都是通过这个中介来象征的。这一点可以从“至大之人”与人体各部分的对应关系得到更好的理解，这些内容将在各章末尾详述。因此在圣经中，颈项也具有类似的象征意义，正如经上所说：
　　他的气如涨溢的河流，直涨到颈项。（以赛亚书30:28）
　　在这里，“涨溢的河流”象征泛滥的伪谬；“直涨到颈项”则象征阻断和截断较高部分与较低部分的沟通和连接。当属灵的善与真不被接受时，这种沟通和连接就会被阻止和截断。
　　【3】你击打恶人之家的头，暴露其根基直到颈项。（哈巴谷书3:13）
　　"击打恶人之家的头"象征摧毁伪谬的原则；"暴露其根基直到颈项"象征截断连接。又如经上所说：
　　我罪过的轭是他手所绑的，犹如轭绳缚在我颈项上；他使我的力量衰败。主将我交在我所不能敌挡的人手中。（耶利米哀歌1:14）
　　"我罪过的轭是他手所绑的，犹如轭绳缚在我颈项上"象征伪谬侵入内在或理性层面。
　　【4】因为"颈项"象征沟通和连接，所以"颈项上的锁链"象征阻断，因而也象征真理的荒凉。当从主持续流入的属灵之物不再被人的理性层面，继而也不被其自然层面所接受时，这种荒凉就产生了。这种阻断或荒凉在经上有所表现：
　　你做绳索与轭，加在自己的颈项上，藉使臣之手，送到以东王、摩押王、亚扪王、推罗王、西顿王那里。……你们要用颈项放在巴比伦王的轭下，服事他和他的百姓，就得存活。……哪一邦不肯服事这巴比伦王尼布甲尼撒，又不把颈项放在巴比伦王的轭下，我必用刀剑、饥荒、瘟疫刑罚那邦，直到我借巴比伦王的手将他们毁灭。（耶利米书27:2-3，8，11）
　　"把颈项放在巴比伦王的轭下服事他"象征在真理上荒凉，在良善上被摧毁。"巴比伦"象征摧毁者，这在第1327节末尾可见；关于圣物被摧毁以免被亵渎，可见于第301-303，1327，1328，2426，3398，3399，3402节。因为当善与真的流注被阻断时，人就会服事邪恶与虚假，所以"把颈项放在轭下"也象征服事。又如经上所说：
　　耶和华如此说："二年之内，我必从列国的颈项上折断巴比伦王尼布甲尼撒的轭。"（耶利米书28:11）
　　这象征从荒凉中得释放。又如以赛亚书所说：
　　耶路撒冷啊，要抖下尘土！起来坐在位上！锡安被掳的居民哪，要解开你颈项的锁链！（以赛亚书52:2）
　　"解开颈项的锁链"象征接纳并领受善与真。又如弥迦书所说：
　　看哪，我筹划灾祸降与这族，这祸在你们的颈项上不能解脱；你们也不能昂首而行，因为这时势是恶的。（弥迦书2:3）
　　"不能从灾祸中解脱颈项"象征不接受真理；"不能昂首而行"象征因此不能仰望更高的事物，即天上的事物（参见第248节）。
　　3543、"美味"象征由此而来的愉悦，这从"美味"的含义可知，它表示令人快乐和愉悦的事物，如前面第3502，3536节所述。
　　3544、"饼"象征由此而来的良善。"饼"象征良善，这一含义在前面的第276，680，1798，2165，2177，3464和3478节中已有详细解释。
　　3545、"所做的"象征那些源于神性的事物。这一含义可以从利百加所代表的意义中得知，她象征主的神性理性中的神性真理。经文提到是利百加"做了"这些事，因此表示这些事物是源于神性的。
　　3546、"交在她儿子雅各的手里"象征自然真理的情感就是如此。从上下文可知，雅各在此象征自然之真理（参3305，3509，3525节）。他不仅用山羊羔皮包裹手和颈项，还亲手将美味送到父亲以撒面前。
　　3547、第十八至二十节 雅各到他父亲那里说：“我父亲！”他说：“我在这里。我儿，你是谁？”雅各对他父亲说：“我是你的长子以扫；我已照你所吩咐我的行了。请起来坐着，吃我的猎物，好给我祝福。”以撒对他儿子说：“我儿，你如何找得这么快呢？”他说：“因为耶和华－你的　神使我遇见好机会得着的。”
　　"雅各到他父亲那里说：‘我父亲！’他说：‘我在这里。我儿，你是谁？’"象征从那真理的临在而来的直接领受状态；"雅各对他父亲说"象征自然真理的直接领受；"我是你的长子以扫"象征他相信自己就是那自然良善；"我已照你所吩咐我的行了"象征顺从；"请起来坐着，吃我的猎物"象征对良善情感的真理；"好让你的灵魂祝福我"象征结合；"以撒对他儿子说"象征直接领受；“我儿，你如何找得这么快呢？"象征如此迅速的成果；"他说：‘因为耶和华-你的神使我遇见好机会得着的"象征圣治。
　　3548、"雅各到他父亲那里说：‘我父亲！’他说：‘我在这里。我儿，你是谁？’"象征从那真理临在而来的直接领受状态。这可从以撒（在此作为父亲）和雅各（在此作为儿子）的代表意义得知（参347节）。又从"说"所象征的直接领受意义也可得知（参123节）。由此可见，这是从雅各所代表的真理临在而来的直接领受状态。至于雅各此时所代表的真理性质，从上下文的内在意义可以看出：在外在形式上，它看似良善及其真理，这由以扫及其猎物所代表，但在内在形式上并非如此。在人重生之前，自然的真理在人里面就是这样显现的。这种显现并非在人面前，因为人在重生过程中对自己里面的善与真并无认知，而是在天使眼前显现，他们能在天堂之光中看见这些事。人甚至不知何为自然的善与真，既然不知，就无法直接领受；既然在整体上无法直接领受，在细节上就更无法直接领受，因此也不能领受它们状态的差异和变化。正因如此，人很难通过任何描述来理解这良善及其真理的性质。但因本章论述这些事，接下来将尽可能按人的理解加以解释。
　　3549、"雅各对他父亲说"象征自然真理的直接领受。这可从"说"所象征的直接领受意义得知（参123），此处因从自然层面而来，故为直接领受；又从雅各所象征的自然真理也可得知（参347节）。
　　3550、"我是你的长子以扫"象征他相信自己就是那自然良善。这可从以扫所代表的意义和长子所代表的良善得知（参234节），确实就是以扫所代表的自然良善。对于人在重生之前的真理而言，情况就是如此，总以为它就是良善本身。那些有直接领受的人知道它不是良善，而是以良善的形式出现的真理；但那些没有直接领受的人则无法明白这一点（参567节）。这一点在后文会有更清楚的阐述。
　　3551、"我已照你所吩咐我的行了"象征顺从，这一点无需解释就可以明白。
　　3552、"请起来坐着，吃我的猎物"象征对良善的情感，真理由此而生。这可从以下含义得知："起来"象征某种提升（参2401，2785，2912，2927，3171节）；"坐着"象征某种安宁；"吃"象征占有（参2187，3168节）；而"野味"象征源于良善的真理（参3501节）。因此这里象征对良善的情感，真理由此而生。因为"起来、坐着和吃"在内在意义上都象征着情感，所以这些词可用单一的情感来概括。
　　3553、"好让你的灵魂祝福我"象征结合，因为"祝福"象征结合（参3504，3514，3530节）。
　　3554、"以撒对他儿子说"象征直接领受。这里的以撒代表理性层面，而他的儿子雅各则代表自然层面。"说"这个词在此处表示一种直接领受，这种解释在前文中已经多次提到过。
　　3555、“我儿，你如何找得这么快呢？"象征如此迅速的成果，其含义不言自明。
　　3556、"他说：‘因为耶和华-你的神使我遇见好机会得着的"象征圣治，其意义不言自明。这里所说的圣治，特别指向人在重生过程中的一种特殊安排：善与真在表面上被安排得看似真实的善与真，实则是较为表层的”家养“之善及其相应的真理。这些表层的善与真服务于人的重生过程，引导人逐步接受更深层的善与真，因为这样的过程对重生最为有益。
　　3557、第二十一节至第二十三节 以撒对雅各说：“我儿，你近前来，我摸摸你，知道你真是我的儿子以扫不是。”雅各就挨近他父亲以撒。以撒摸着他，说：“声音是雅各的声音，手却是以扫的手。”以撒就辨不出他来；因为他手上有毛，像他哥哥以扫的手一样，就给他祝福。
　　"以撒对雅各说"象征对这自然层面的直接领受；"我儿，你近前来，我摸摸你"象征从其临在而来的最深层直接领受；"知道你真是我的儿子以扫不是"象征这不是自然之善；"雅各就挨近他父亲以撒"象征临在的状态；"以撒摸着他"象征由此而来的全部直接领受；"声音是雅各的声音，手却是以扫的手"象征其中的理解属于内在的真理，但意愿属于外在的良善，因此是倒序的；"以撒就辨不出他来，因为他的手上有毛，像他哥哥以扫的手一样"象征从外在的意愿感知到这是自然之善；"就给他祝福"象征由此而来的结合。
　　3558、"以撒对雅各说"象征对这自然层面的直接领受，这可从以下几点看出：从"说"象征直接领受的含义，这在前面已经讨论过；从"雅各"象征真理方面的自然层面。在这里特指自然层面，因为雅各在外表上代表或模仿了以扫的形式，因此也代表良善方面的自然层面（即以扫所代表的），以及以扫的猎物所代表的那个良善的真理（参3501节）。经文中频繁使用"说"这个词，是因为它标志着一个新的开始，或一个新的直接领受（参2061，2238，2260节）。
　　3559、"我儿，你近前来，我摸摸你"象征从其临在而来的最深层直接领受。这种象征意义可从两个方面理解：首先，"近前来"象征着临在；其次，"摸"象征着最深层和全部的直接领受（参3528节）。
　　3560、"知道你真是我的儿子以扫不是"象征这不是自然之善。这可从经文中的疑问语气和随后的内容看出。由于理性层面能够感知和辨别自然层面的本质和特质，因此这里表达了一种直接的领受：这不是自然的良善，也就不是以扫所代表的。
　　3561、"雅各就挨近他父亲以撒"象征临在的状态。这层含义从前文已经可以清楚看出，无需更多解释。
　　3562、"以撒摸着他"象征由此而来的全部直接领受。这种象征意义源于"摸"象征最深层和所有的直接领受（参3528，3559节）。在此特指所有的直接领受，因为一切直接领受都源于最深层。那些处于最深层直接领受的人，也必然具有所有较低层面的直接领受，因为较低层面的直接领受只是从最深层派生和组合而来。
　　最深层存在于其下一切事物中。较低层面的事物若不是来自较内在或较高的层面，就如同结果若无有效原因一样，就不会存在。这就解释了为何目的决定人在来生的福祉：目的是一切原因的最深层。若原因中没有目的，更确切地说，若目的不是原因的全部，就不会有原因。同样，目的也是一切结果的最深层，因为结果正是这样产生的。因此，人里面的一切都从他的目的获得存在，这也决定了他在来生的状态（参1317，1568，1571，1645，1939，3425节）。由此可见，"摸"象征最深层的直接领受，也就象征所有的直接领受。
　　3563、"声音是雅各的声音，手却是以扫的手"象征其中的理解属于内在的真理，但意愿属于外在的良善，因此是倒序的。这种象征意义可从"声音"对应真理，"手"对应良善来理解。“声音"对应真理这一点，可见于第一卷（参219，220节）的论述，也可从"雅各的声音"这一说法得到证实，因为前文多次指出雅各代表自然层面的真理。
　　"手"对应良善，是因为"手"象征能力和官能（参878，3541节），这些能力和官能只能来自良善。真理的一切能力和官能都源于良善，尽管表面上似乎来自真理本身。这也可从"以扫的手"得到印证，因为前文已指出以扫代表自然层面的良善。
　　这种状态之所以是倒序的，是因为按照正常秩序，意愿的良善应当在内，而理解的真理应当在外。然而，由于很少有人对这些事有充分认识，即使作出最清晰的解释，在缺乏基本认识的情况下也难以理解。尽管如此，既然这是我们当前讨论的主题，仍有必要对此作出说明。
　　【2】人的自然层面的良善唯一来源是内在的良善，也就是理性层面的良善。自然层面不可能从其它途径获得良善，而流注的性质决定了自然层面良善的品质。由于自然良善只能来自这一源头，自然真理也遵循同样的原则，因为良善与真理相伴相生，缺一不可。同样，流注也决定了自然层面真理的品质。
　　理性的良善通过两条路径流入自然层面：第一条是最直接的路径，直接流入自然的良善，继而通过自然的良善流入真理，这种良善和真理由以扫和他的猎物所代表；第二条是较为迂回的路径，即通过理性的真理流入，这种流注虽然形成某种类似良善的东西，但本质上仍是真理。
　　【3】当按照正常秩序时，理性的良善会直接流入自然的良善并同时流入真理，也会通过理性的真理间接流入良善。这种流注既直接又间接地作用于自然的真理，这是符合秩序的流注方式，存在于已经重生的人中。
　　但在重生之前存在另一种流注方式：理性的良善不是直接流入自然的良善，而是通过理性的真理间接流入。这样在自然层面形成的虽然类似良善，却不是真正的良善，因此也不是真正的真理。这种状态虽然通过理性真理的流注在内里确实包含良善，但程度有限。
　　这时良善以不同的形式呈现：外在如同被"以扫"所象征的良善，内在却如同被"雅各"所象征的真理。这种状态虽然看似违反秩序，但就人类重生的必经过程而言，实际上是符合秩序的。
　　【4】这些解释虽然表述清晰，对熟悉这类事物的人来说容易理解，但对于不了解流注概念的人来说仍然难以理解。对那些不明白理性与自然之别的人，特别是对良善和真理没有清晰认识的人来说，就更加晦涩了。
　　在重生之前，自然的良善和真理的性质主要通过人的情感表现出来。当人追求真理不是为了生命的提升，而是为了其它目的时——比如为了获取学问（出于某种竞争心理），或出于幼稚的嫉妒心，或为了追求荣耀——此时自然的良善和真理就处于"雅各"所象征的状态中。这种状态是相对倒置的：良善的意愿在外，真理的理解在内。但在重生之后，这种状态就发生了改变。
　　【5】在重生之后，人不仅为了生命的目的而追求真理，更重要的是被生命之善本身所吸引。先前的那些情感——竞争心、幼稚的嫉妒心和对荣耀的追求——都会逐渐分离，甚至似乎完全消散。这时，属于意愿的良善居于内在，属于理解的真理居于外在，但真理与良善合而为一，因为真理源自良善。这才是真正的秩序。
　　先前的秩序就是为了达到这个真正的秩序。因为在早期阶段，处于外在的意愿部分能够接纳许多有助于重生的事物，就像海绵既能吸收清水也能吸收浑水一样。这样，即使是那些在其它情况下会被排斥的事物，也能作为中介发挥作用，帮助形成关于良善和真理的观念，并服务于其它用途。
　　3564、"以撒就辨不出他来，因为他的手上有毛，像他哥哥以扫的手一样"象征从外在的意愿感知到这是自然之善。这一点可以从以下事实看出：他没有认出雅各的真实身份（即"雅各"所象征的真理），反而感知到了"以扫"（即外在的自然良善）。这种情况的发生是由于流注的作用，正如在3563节中所解释的。
　　内在的良善和外在的良善之间存在着交流关系，因为它们是平行的（参见1831，1832，3514节）。然而，良善与真理之间并不存在这样的直接关系，除非良善以前面所描述的方式流入真理。
　　3565、"就给他祝福"象征由此而来的结合，这一点可以从"祝福"表示结合得到证实（参见3504，3514，3530节）。但在这个阶段，这种结合只能如3563节所描述的那样进行。与"雅各"所代表的真理的结合是最内在的，而不是中间层面的结合。这是通过作为最内在良善的目的实现的，除此之外别无他法。
　　当目的确立后，最内在与最外在的结合才首先发生，而中间层面的结合则是逐步实现的。这个过程是由目的推动的，因为一切进程都潜藏在目的之中。主是通过目的来行动的，并通过目的将各个中间环节逐步安排在正确的秩序中。这就是"以撒给雅各祝福"所象征的结合的含义。
　　3566、第二十四节至第二十五节 又说：“你真是我儿子以扫吗？”他说：“我是。”以撒说：“你递给我，让我吃我儿子的猎物，好让我的灵魂给你祝福。”雅各就递给他，他便吃了，又拿酒给他，他也喝了。
　　"他说：'你是我的儿子以扫吗？'他说：'我是'"象征自然真理的情感状态，从外在形式上认为自己就是自然之善；"以撒说：'你递给我，让我吃我儿子的猎物'"象征渴望通过良善与自然的真理结合；"好让我的灵魂给你祝福"象征结合；"雅各就递给他，他便吃了"象征首先与良善结合；"又拿酒来给他，他也喝了"象征随后与真理结合。
　　3567、"他说：'你是我的儿子以扫吗？'他说：'我是'"象征自然真理的情感状态，从外在形式上认为自己就是自然之善。这一含义可从以撒的提问中得到证实，因为从内在意义来看，这提问象征着理性从良善流入由雅各所代表的自然真理。而雅各的回答则表明当时他认为自己就是良善（参3550节）。
　　3568、"以撒说：'你递给我，让我吃我儿子的猎物'"象征渴望通过良善与自然的真理结合。这一含义可从两个方面理解："吃"象征着结合和据为己有（参2187，2343，3168，3513节），而"我儿子的猎物"则象征着良善的真理（参3309，3501，3508节）。这里的渴望之情是显而易见的。
　　3569、"好让我的灵魂给你祝福"象征结合。这里的"祝福"象征着结合的意义（参3504，3514，3530，3565节）。
　　3570、"雅各就递给他，他便吃了"象征首先与良善结合；"又拿酒来给他，他也喝了"象征随后与真理结合。这从几个方面可以理解："吃"象征着与良善结合和据为己有（参3568节）；"酒"象征着源于良善的真理（参1071，1798节）；"喝"象征着与真理结合和据为己有（参3168节）。
　　关于由以撒所代表的理性之善是如何首先与良善结合，随后与真理结合的过程，是这样的：当自然层（由雅各代表）处于外在是良善、内在是真理的状态时（参3539，3548，3556，3563节），它会接纳许多并非良善的事物，但这些事物仍然有用，可以作为达到良善的中介。然而，理性之善只会从中吸收和据为己有那些与其良善相符的部分；任何不相符的都会被排斥；其余的则保留在自然层中，作为接纳和引入更多相符事物的媒介。
　　3571、第二十六节至第二十九节 他父亲以撒对他说：“你上前来，与我亲嘴，我儿。”他就上前与他亲嘴。他父亲一闻他衣服上的香气，就给他祝福，说：“看哪，我儿的香气如同耶和华所赐福之田地的香气一样。愿神赐你天上的甘露，地上的肥土，并许多五谷新酒。愿众民侍奉你，愿诸民跪拜你。愿你作你弟兄的主；你母亲的儿子们向你跪拜。凡咒诅你的，愿他受咒诅；为你祝福的，愿他蒙福。”
　　"他父亲以撒对他说：“你上前来"象征更深层次的直接领受程度；"与我亲嘴，我儿"象征是否能够实现结合；"他就上前与他亲嘴"象征着临在和结合；"他父亲一闻他衣服上的香气"象征从所直接领受的真理之善而来的喜悦；"就给他祝福"象征由此而来的结合；"说：看哪，我儿的香气"象征从真理之善而来的喜悦；"如同田地的香气"象征如同来自能生出真理的良好土壤；“耶和华所赐福的"象征从神性而倍增结果；"愿神赐你天上的甘露"象征从神性真理而来；"地上的肥土"象征从神性良善而来；"许多五谷"象征由此而来的自然良善；"新酒"象征由此而来的自然真理；“愿众民侍奉你"象征教会的真理，或属灵的教会；"愿诸民跪拜你"象征良善的真理；“愿你作你弟兄的主"象征自然真理的情感对自然之善的情感表面上首先显现的支配权；"愿你母亲的儿子们向你跪拜"象征对其余真理的情感具有支配权；"凡咒诅你的，愿他受咒诅"象征凡分离的必被分离；"为你祝福的，愿他蒙福"象征凡结合的必得结合。
　　3572、"他父亲以撒对他说：“你上前来"象征更深层次的直接领受程度。这里的"上前来"单纯象征着通过临在而获得的更深层的直接翎受，并无其它含义。
　　3573、"与我亲嘴，我儿"象征是否能够实现结合。这里的亲嘴象征着出于情感的联合与结合，因为外在的亲吻对应着内在的结合之情。从最高意义上说，这象征着主如何使他的自然层面得荣耀，即如何使其成为神性。从代表意义上说，这象征着人的自然层面如何重生，也就是自然层面如何与理性层面结合。因为自然层面必须先与理性层面结合，才能重生。这种结合是通过理性层面对自然层面的善与真的直接和间接流注来实现的：理性层面的善直接流入自然层面的善，并藉此流入自然层面的真；同时理性层面的真也间接地流入自然层面的真，并由此流入自然层面的善。
　　【2】这些结合唯有通过神性预备的媒介才能实现。这些媒介对人来说完全是奥秘，人凭世界之光，也就是自然之光，几乎无法对其形成任何概念，只能通过天堂之光，也就是理性之光来理解。然而，这一切媒介都在圣言的内在意义中得到揭示，并向那些理解这种意义的人，特别是天使显明。天使能看见并直接领受关于这事的无数奥秘，但这些奥秘即使是最简单的一个，也难以用人能理解的方式来充分解释。
　　【3】这种结合的过程可以通过其效果和表征在某种程度上为人所理解。人的理性心智，即内在的意愿和理解，应当在自然心智中表现出来，就像自然心智表现在脸上和面容中一样。正如脸是自然心智的外在显现，自然心智也应当是理性心智的外在显现。在重生的人身上，当这种结合实现时，他们在理性层面的一切意愿和思考都会在自然层面中显现，并进一步反映在脸上。天使的脸就是这样，上古教会的属天之人的脸也是这样。他们不怕别人知道他们的目的和意图，因为他们只愿意良善。凡让主引导的人都是如此。当达到这种状态时，理性层面的善就会直接与自然层面的善结合，并藉此与其真理结合；同时通过理性层面的真理间接地与自然层面的真理结合，并藉此与那里的善结合，形成不可分离的结合。
　　【4】今日人类已远离天堂状态，这一点从当今社会的普遍现象可见一斑。世人认为在世俗交往中，言行不一致、表里不一，甚至刻意安排自然心智与面容一致地掩饰内心的邪恶思想和意图，是一种明智的处世之道。然而在上古教会的人看来，这种行为是极其可憎的罪行，行此者会被视为魔鬼而被驱逐出群体。
　　通过这些外在表现和征兆，我们可以清楚地看到理性层面（内在人）的善与真如何与自然层面（外在人）结合。这也让我们明白了何为天使般的人，何为魔鬼般的人。天使般的人内外如一，让主引导；魔鬼般的人则表里不一，以伪谬为生。这种区别象征着人类在重生过程中的两种可能性：要么向着天堂迈进，要么向着地狱沉沦。
　　3574、"他就上前与他亲嘴"象征着临在和结合。"上前"象征临在，而"亲嘴"则象征出于情感的合一或结合（参3573节）。这种象征意义在圣言的其它经文中也有体现。
　　当以嘴亲子，恐怕他发怒，你们便在道中灭亡，因为他的怒气快要发作。凡投靠他的，都是有福的。（诗篇2:12）
　　在这段经文中，"子"象征主的神性之人，"亲子"象征通过爱的信仰与主结合。还有：
　　慈爱和诚实彼此相遇，公义和平安彼此相亲。（诗篇85:10）
　　这里的"公义和平安相亲"象征它们的完全结合。相反地，在何西阿书中描述了对这种神圣结合的亵渎：
　　以法莲说话，人都战兢，他在以色列中居首位，但他在事奉巴力的事上犯罪就死了。现今他们罪上加罪，用银子为自己铸造偶像，就是照自己的聪明制造，都是匠人的工作。有人论说，献祭的人可以向牛犊亲嘴。（何西阿书13:1-2）
　　【2】"以法莲"在此象征人自以为是的聪明，特指那些不承认智慧来自主且执意如此的人。"用银子铸造偶像"象征对良善的歪曲，"匠人的工作"则象征人自己的聪明。这样的人被描述为“向牛犊亲嘴"，象征着他们拥抱并投靠邪术。这种对比在列王记上也有体现：
　　耶和华对他说："但我在以色列人中为自己留下七千人，是未曾向巴力屈膝，未曾与巴力亲嘴的。"（列王记上19:18）
　　在这里，"亲嘴"象征着出于情感的结合，也就是敬拜的行为。
　　3575、"他父亲一闻他衣服上的香气"象征从所直接领受的真理之善而来的喜悦，这可从"香气"象征喜悦（参925节）和"闻"象征感知喜悦得知。"衣服"象征真理（参297，1073，2576节），因这些是以扫的衣服，而以扫象征自然之善，故为良善之真理。
　　良善之真理是通过理性的直接和间接流注在自然层面产生的（参3573节）。这真理虽是所渴望的，但它不能仅通过理性之善的直接流注产生，必须同时通过间接方式，即通过理性之真，且需经过多重媒介。这些媒介就是内在含义中以扫和雅各所象征的，因此闻他衣服的香气象征所直接领受的良善之真理。
　　3576、"就给他祝福"象征由此而来的结合，因为"祝福"象征结合（参3504，3514，3530，3565节）。从"以扫和雅各"的记述可见，理性之善与自然之善有最深层的结合，并借此与真理结合。"以撒"象征理性之善，"利百加"象征理性之真，"以扫"象征自然之善，"雅各"象征其真理。
　　理性之善（"以撒"）与自然之善（"以扫"）有最深层的结合，而与自然之真（"雅各"）仅为间接结合。这从以撒给雅各祝福时心中所想的是以扫可以看出。祝福源于内在，口中所说的祝福其生命在于祝福者的意愿和思想，因此本质上属于他所愿意并思想的对象。若有人接受了本不属于他的祝福，就如同偷窃之物必须归还。以撒在祝福时想的是以扫而非雅各，这从经文多处可证：
　　以撒说：我儿，你是谁？雅各说：我是你的长子以扫。（创世记27:18-19）
　　以撒又说：我儿，你近前来，让我摸摸你，知道你是否我的儿子以扫。摸过后说：声音是雅各的，手却是以扫的。（创世记27:21-23）
　　他又问：你真是我儿以扫吗？回答说：我是。（创世记27:24）
　　当他亲嘴时，闻了以扫衣服的香气，说："我儿的香气"（创世记27:27）。因此当他得知是雅各时，就"大大战兢"（创世记27:33），说："你兄弟用诡计夺去你的福分"（创世记27:35）。雅各之所以保有祝福（创世记27:33-37），是因"雅各"所象征的真理在一段时期内会表面占据主导地位。
　　【2】在改造和重生时期结束后，那深藏于内在并安排一切表面属于真理的善，就会显现并掌权。这由以撒对以扫的预言所象征：
　　你必倚靠刀剑度日，又必侍奉你的兄弟；到你挣脱的时候，必从你颈项上折断他的轭。（创世记27:40）
　　这段话的内在含义是，当真与善结合时，善表面上居于次要地位，但最终会居首位。那时，自然的善会与理性的善结合，并通过这种结合与真理结合，使真理成为善的一部分。此时，“以扫"象征自然本身的善，"雅各"象征与理性结合的真理。在最高意义上，这象征主的神性自然，其中"以扫"象征神性之善，"雅各"象征神性真理。
　　3577、"如同田地的香气"象征如同来自能生出真理的良好土壤。"田地的香气"象征从良善而来的真理的直接领受，就像田间庄稼散发出的气息。"田地"象征良好土壤（参3500节）。"香气"象征直接领受，因为在来生，良善的愉悦和真理的快乐会通过相应的气味显现（参1514，1517-1519节）。通过这种对应关系可知，"香气"实质上就是一种自然的领受，与属灵的领受相对应。
　　3578、“耶和华所赐福的"象征从神性而倍增并结果实，这可从"耶和华赐福"的含义得知，即关于真理的倍增和良善的结果实（参2846，3406节）。
　　3579、"愿神赐你天上的甘露"象征从神性真理而来；"地上的肥土"象征从神性良善而来。"天上的甘露"象征真理，这将在后文讨论；"肥土"象征良善（参353节）。在至高意义上，这两者都是指主的神性。真理的倍增和良善的结果实的过程是这样的：当理性流入自然时，会以普遍形式呈现其善，通过良善产生真理，如同生命在人体内形成纤维并按功用排列。良善通过按天堂秩序排列的真理再次产生良善，而这良善又产生新的真理，形成一个衍生过程。对于真理如何从良善形成，以及如何通过真理再形成良善并产生新的真理，我们可以从自然层面理解；但属灵的理解只有在来生才能获得，因为那里的概念是由蕴含智慧的天堂之光所形成的。
　　【2】"甘露"象征真理，这也可从圣言其它经文得知，例如：
　　他们必平安撒种，葡萄树必结果子，地土必有出产，天也必降甘露。（撒迦利亚书8:12）
　　这论及新教会；"葡萄树必结果子"象征教会的属灵之物，即信仰的真理将产生良善，"地土必有出产"象征教会的属天之物，即仁义的良善将产生真理；"天必降甘露"就象征这两者。经上还说：
　　因为我的殿荒凉，你们各人却顾自己的房屋。所以为你们的缘故，天就不降甘露，地也不出土产。（哈该书1:9-10）
　　"天就不降甘露，地也不出土产"象征类似的事物。
　　【3】在诗篇中提到：
　　当你掌权的日子，你的民要以圣洁的妆饰为衣，甘心牺牲自己。你的民多如清晨的甘露。（诗篇110:3）
　　这论到主，其中"甘露"象征属天的爱。在申命记中说：
　　愿他的地蒙耶和华赐福，得天上的宝物和甘露，以及地里所藏的泉源。（申命记33:13）
　　这论到约瑟，其中"天上的宝物"象征属灵之物（参3166节），即"甘露"所象征的；"地里所藏的泉源"象征属世之物。经上又说：
　　以色列安然居住，雅各的泉源独居五谷新酒之地；他的天也滴甘露。（申命记33:28）
　　这里"天所滴的甘露"同样象征属灵的真理。
　　【4】"露水"在本质上象征从纯真与平安状态而来的良善之真理，因为露水降下的"早晨"或"黎明"象征这些状态（参2333，2405，2540，2780节）。这可从天降吗哪时的情形得到证实，如经上所记：
　　到了早晨，营中四围有露水。露水上升之后，不料，野地面上有如白霜的小圆物。（出埃及记16:13-14）
　　夜间露水降在营中，吗哪也随着降下。（民数记11:9）
　　”吗哪“作为天上的粮食，在至高意义上象征主的神性良善，因此在人里面象征属天的爱，因为这爱来自主的神性（参276，680，1798，2165，2177，3464，3478节）。”吗哪“所伴随的”露水“在至高意义上象征神性真理，在相对意义上象征人里面属灵的真理，而"早晨"则象征这些良善所在的平安状态（参92，93，1726，2780，3170节）。
　　【5】因为"露水"象征来自良善的真理，或属天层面的属灵层面，所以在圣言中真理也被比作露水，因为所象征的事物也可以作为比喻。如以赛亚书所说：
　　耶和华对我这样说："我要安静，在我的居所观看，如同日光中的清热，又如露水的云雾在收割的热天。"（以赛亚书18:4）
　　何西阿书说：
　　以法莲哪，我可向你怎样行呢？犹大啊，我可向你怎样做呢？因为你们的良善如同早晨的云雾，又如速散的甘露。（何西阿书6:4；13:3）
　　我必向以色列如甘露，他必如百合花开放，如利巴嫩的树木扎根。（何西阿书14:5）
　　弥迦书说：
　　雅各余剩的人必在多国的民中，如从耶和华那里降下的露水，又如甘霖降在草上。（弥迦书5:7）
　　诗篇中说：
　　这好比那贵重的油浇在亚伦的头上，流到胡须……又好比黑门的甘露降在锡安山，因为在那里有耶和华所命定的福，就是永远的生命。（诗篇133:2-3）
　　摩西五经中说：
　　我的教训要淋漓如雨，我的言语要滴落如露，如细雨降在嫩草上，如甘霖降在菜蔬中。（申命记32:2）
　　这里的"露水"象征从良善而来的真理的倍增，以及通过真理而来的良善的结果；又因为露水每天早晨使田地和葡萄园肥沃，所以良善和真理本身就由下文所说的"谷物和新酒"来象征。
　　3580、"许多五谷"象征由此而来的自然良善；"新酒"象征由此而来的自然真理。这从"谷物"象征良善，"新酒"象征真理可知。当论及自然层面时，它们象征自然良善和真理；而论及理性层面时，则用"饼和酒"来表达，其中"饼"象征属天的良善（参276，680，1798，2165，2177，3464，3478节），"酒"象征属灵的，即来自良善的真理（参1071，1798节）。"谷物和新酒"具有这些含义，这从圣言中的经文可以看出。哈该书说：
　　天就不降甘露，地也不出土产。我命干旱临到地土、山冈、五谷、新酒……并地上的出产（哈该书1:10-11）
　　这里的"干旱"象征缺乏露水和雨水，也就是缺乏来自某种良善的真理；"五谷上的干旱"象征缺乏良善，"新酒上的干旱"象征缺乏真理。
　　【2】在摩西五经中说：
　　以色列安然居住，雅各的本源独居五谷新酒之地，他的天也滴甘露。（申命记33:28）
　　这里的"独居"象征那些不受邪恶和伪谬侵扰的人（参139，471节），"五谷新酒之地"象征教会的良善和真理。何西阿书说：
　　我必向以色列如甘露，他必如百合花开放，如利巴嫩的树木扎根。他的枝条必延长，他的荣华如橄榄树，他的香气如利巴嫩。曾住在他荫下的必归回，发旺如五谷，开花如葡萄树。他的香气如利巴嫩的酒。（何西阿书14:5-7）
　　这里的"五谷"象征属灵的良善，"酒"象征属灵的真理。以赛亚书说：
　　地被其上的居民污秽，因为他们犯了律法，废了律例，背了永约。所以地被咒诅吞灭，住在其上的显为有罪。所以地上的居民被火焚烧，剩下的人稀少。新酒悲哀，葡萄树枯干，心中欢乐的俱都叹息。（以赛亚书24:5-7）
　　这里论及属灵教会的荒凉，"新酒悲哀"象征真理将止息。
　　【3】在耶利米书中说：
　　耶和华救赎雅各......他们要来到锡安的高处歌唱，又流归耶和华所赐的福，就是五谷、新酒、油，并羊羔、牛犊。（耶利米书31:11，12）
　　这里的"五谷和新酒"象征良善及由此而来的真理，"油"象征产生这些的良善以及由这些产生的良善，"羊羔和牛犊"象征由此而来的真理；因为它们象征这些，所以被称为"耶和华所赐的福"。何西阿书说：
　　其实她不知道是我给她五谷、新酒和油，又加增她的金银，他们却用以制造巴力。因此到了时候，我必将我的五谷新酒收回。（何西阿书2:8-9）
　　这里论到败坏了的教会；很明显，"五谷"并非指五谷，"新酒"也非指新酒，同样，"油、银子、金子、羊毛和麻"也不是指这些实物，而是指属灵的事物，也就是良善和真理。同样在这位先知论到新的教会时说：
　　我必以信实聘你归我，你就必认识我耶和华。那日我必应允，我必应允天，天必应允地，地必应允五谷、新酒和油，这些必应允耶斯列。（何西阿书2:20-22）
　　"耶斯列"象征新的教会。约珥书说：
　　酒醉的人哪，要清醒哭泣；好酒的人哪，都要为新酒哀号，因为从你们的口中断绝了......田荒凉，地悲哀，因为五谷毁坏，新酒干竭，油也缺乏。（约珥书1:5，10）
　　在同一先知书中又说：
　　锡安的民哪，你们要快乐，为耶和华你们的神欢喜；因他赐给你们合宜的秋雨，为你们降下甘霖，就是秋雨春雨，和先前一样。禾场必满了麦子，酒榨与油榨必有新酒和油盈溢。（约珥书2:23-24）
　　在同一先知书中又说：
　　到那日，大山要滴甜酒，小山要流奶子，犹大溪河都有水流，必有泉源从耶和华的殿中流出。（约珥书3:18）
　　这里论到主的王国，用"甜酒"、"奶"和"水"来象征属灵的事物，用这种方式来描述它们的丰盛。撒迦利亚书说：
　　当那日耶和华他们的神必拯救他们，待他的民如羊群......他的恩慈何等大，他的荣美何等盛，五谷健壮少年人，新酒使处女生长。（撒迦利亚书9:16-17）
　　在诗篇中说：
　　你眷顾地，降下透雨，使地大得肥美。神的河满了水，你这样浇灌了地，好为人预备五谷......草场以羊群为衣，山谷都被五谷遮盖，这一切都欢呼歌唱。（诗篇65:9,13）
　　由此现在可以明白五谷和新酒的含义。
　　3581、“愿众民侍奉你"象征教会的真理；"愿诸民跪拜你"象征良善的真理。这可从以下事实得到证实：
　　"侍奉"论及真理(参2567，3409节)；“民”或“人民”象征真理(参1259，1260，2928，3295节)。第一次提到的"民"象征教会的真理，这些真理被称为属灵的真理；第二次提到的"民"象征良善的真理，这些真理是属灵的良善，相对而言被称为真理；仁义的良善就是这样的真理。由于这种区别的存在，第一次提到的"民"和第二次提到的"民"在希伯来文中也不是用同一个词，而是用另一个相近的词来表达。
　　3582、"愿你作你弟兄的主"象征自然真理的情感对自然之善的情感表面上首先显现的支配权。这可从以下事实得到证实："作主"象征支配权；"弟兄"象征良善的情感，这里指自然之良善的情感（参367，2360，3303节）。关于真理对良善表面上的支配权，可参看之前的内容（参3324，3325，3330，3332，3336，3470，3539，3548，3556，3563，3570节）。
　　3583、"愿你母亲的儿子们向你跪拜"象征对其余真理的情感具有支配权。这可从以下事实得到证实："儿子们"也象征真理（参489，491，533，1147，2623，3373节）；"母亲"象征属灵真理的情感，因此也象征教会，因为教会是由真理及其情感构成的，并因此得名（参289，2691，2717节）。
　　3584、"凡咒诅你的，愿他受咒诅"象征凡分离的必被分离；"为你祝福的，愿他蒙福"象征凡结合的必得结合。"受咒诅"象征分离，"蒙福"象征联结（参3504，3514，3530，3565节）。这些话论及真理，其中"咒诅的"象征使自己与真理分离的伪谬，"祝福的"象征与其它真理联结的真理。真理和良善的性质是彼此形成群体，最终形成一个城邦。这源于天堂的形式，天使们在其中按照良善与真理的血缘和亲缘关系排列，共同构成一个王国或城邦。因此，真理和良善流入人，并在人里面按相似的形式排列，这完全是主的作为。这一过程将从至大之人（即天堂）与人体的一切事物的对应关系中得到更清楚的说明；蒙主怜悯，这种对应关系将在各章末尾论述。由此可见，以撒对雅各所说的祝福（实际是针对以扫的）包含了通过真理的倍增而结出良善的果实，以及这良善的再次结果。
　　3585、第三十节至第三十三节 以撒给雅各祝福已毕，雅各从他父亲以撒面前才出来，他哥哥以扫正打猎回来。他也做了美味，拿来给他父亲，对他父亲说："请父亲起来，吃你儿子的猎物，好让你的灵魂给我祝福。"他父亲以撒对他说："你是谁？"他说："我是你的儿子，你的长子以扫。"以撒就大大地战兢，说："那么是谁得了猎物拿来给我呢？你未来之前我已经都吃了，为他祝福，他必蒙福。
　　"以撒给雅各祝福已毕"象征第一次联结已经完成；"雅各从他父亲以撒面前才出来"象征状态的进展和改变；"他哥哥以扫正打猎回来"象征良善的真理及其到来；"他也做了美味，拿来给他父亲"象征神性理性所渴望和喜悦的事物；"对他父亲说，请父亲起来，吃你儿子的猎物"象征要使自然之善的真理成为己有；"好让你的灵魂给我祝福"象征要实现联结；"他父亲以撒对他说，你是谁？他说，我是你的儿子，你的长子以扫"象征对自然之善及其真理的直接领受状态；"以撒就大大地战兢"象征关于状态逆转的巨大改变；"说：那么是谁得了猎物拿来给我呢"象征对那真理的探究；"你未来之前我已经都吃了"象征已被接纳为己有；"为他祝福，他必蒙福"象征已经联结。
　　3586、"以撒给雅各祝福已毕"象征第一次联结已经完成，这从"祝福"象征联结可知，如前所述（参3504，3514，3530，3565，3584节）；因此"祝福已毕"象征联结已成就，这是与雅各所代表的真理的第一次联结，这从前面所说的可以看出。
　　3587、"雅各从他父亲以撒面前才出来"象征状态的进展和改变。"从面前出来"象征雅各所代表的属灵状态已经结束，因此开始了一个新的阶段。此时经文转向以扫，从内在意义来看，这象征着自然之善如何从内在涌现，并在通过真理的作用完成改造后，最终显现并掌权。
　　3588、"他哥哥以扫正打猎回来"象征良善的真理及其到来。这里的"以扫"象征自然层面的良善，如前所述；"回来"象征到来；而"打猎"象征从良善而来的真理（参3501节）。
　　3589、"他也做了美味，拿来给他父亲"象征神性理性所渴望和喜悦的事物。。"美味的食物"象征善的快乐和真理的愉悦（参3502、3536节）。良善的快乐产生渴望，真理的愉悦带来喜悦，这是因为对良善的情感会产生渴望，而对真理的情感则带来喜悦。
　　3590、"对他父亲说，请父亲起来，吃你儿子的猎物"象征要使自然之善的真理成为己有。这里的"以撒"作为父亲象征理性之善，如前多次所述；"吃"象征据为己有（参2187，2343，3168，3513节）；而"猎物"象征自然之善的真理（参3588节）。
　　3591、"好让你的灵魂给我祝福"象征着要实现联结。这从"祝福"象征联结可知（参3504，3514，3530，3565，3584节）。
　　3592、"他父亲以撒对他说，你是谁？他说，我是你的儿子，你的长子以扫"象征对自然之善及其真理的直接领受状态；这从前面3548-3550节对18-19节经文的解释中可以看出，那里有类似的话语。
　　3593、"以撒就大大地战兢"象征关于状态逆转的巨大改变，因"战兢"象征改变。这种状态转变涉及人在重生过程中的两个阶段：重生前和重生后。在重生前，真理表面上占主导地位；而在重生后，真理退居其次，良善接管主导地位（参1904，2063，2189，2697，2979，3286，3288，3310f，3325，3330，3332，3336，3470，3509，3539，3548，3556，3563，3570，3576，3579节）。
　　3594、"说：那么是谁得了猎物拿来给我呢"象征对那真理的探究。这象征对真理的探究。这里提到"是谁"指的是雅各，他象征关于真理的自然层面。而"猎物"象征源于良善的真理（参3501节），因此这段经文体现了对真理是否源于良善的探究。
　　3595、"你未来之前我已经都吃了"象征已被接纳为己有，因"吃"象征接纳为己有（参2187，2343，3168，3513f节）。
　　3596、"为他祝福，他必蒙福"象征已经联结，因"祝福"象征联结（参3504，3514，3530，3565，3584节）。关于雅各所象征的真理如何被接纳并联结的过程，虽然在前文已有论述，但这些内容超出了自然人的理解范围，只有在理性或内在之人所具有的属灵之光中才能理解。然而今天很少有人达到这种境界，因为很少有人经历重生。因此，进一步阐述反而可能使事物变得更加晦涩难明。况且，理解这些内容需要建立在对自然真理的基本认知之上，而这种认知在今天也很缺乏。这就是为什么前面的解释仅限于对词语内在含义的简要说明。
　　【2】从前文可以看出，以撒要求儿子打猎得到猎物并让他吃了之后才给予祝福，这其中包含深意。他在吃之前不给祝福，而是在享用了打猎者带来的食物之后才给予祝福，这从以撒对雅各说的话可以看出："拿来给我，你未来之前我已经都吃了，为他祝福，他必蒙福。"。这一切的原因可从古教会仪式的内在含义得知：在他们中间，"吃"象征接纳为己有和联结，与人同吃或吃某人的“饼”象征与那人联结。"食物"通常象征属于仁爱和仁义的事物，也就是属天与属灵的食物所象征的内容，其中"饼"象征对主的仁爱，"酒"象征对邻舍的仁义。当这些被接纳为己有时，人们就彼此联结了。因此他们能从情感出发相互交谈，并建立团契。古人的筵席、犹太教会的圣餐，以及早期基督教会的午餐和晚餐，都包含着这样的象征意义。
　　3597、第三十四节至第四十节 以扫听了他父亲的话，就放声痛哭，对他父亲说说：“我父啊，求你也为我祝福！” 以撒说：“你兄弟已经用诡计来将你的福分夺去了。” 以扫说：“他名雅各，岂不是正对吗？因为他欺骗了我两次：他从前夺了我长子的名分，你看，他现在又夺了我的福分。”以扫又说：“你没有留下为我可祝的福吗？” 以撒回答以扫说：“我已立他为你的主，使他的弟兄都给他作仆人，并赐他五谷新酒可以养生。我儿，现在我还能为你做什么呢？” 以扫对他父亲说：“父啊，你只有一样可祝的福吗？我父啊，求你也为我祝福！”以扫就放声而哭。他父亲以撒回答他，对他说：“看哪，你的住处必有地上的肥土，必有从天上来的甘露。你必倚靠刀剑度日，又必侍奉你的兄弟；到你掌权的时候，必从你颈项上挣开他的轭。”
　　"以扫听了他父亲的话"象征从神性良善而来的自然良善的直接领受；"就放声痛哭"象征状态颠倒时的巨大改变；"对他父亲说：'我父啊，求你也为我祝福！'"象征虽然通过真理已经联结，但仍渴望联结；"以撒说：'你兄弟已经用诡计来'"象征秩序颠倒；"将你的福分夺去了"象征如此联结；"以扫说：'他名雅各，岂不是正对吗？'"象征其性质；"因为他欺骗了我两次"象征他颠倒了秩序；"他从前夺了我长子的名分"象征优先权；"你看，他现在又夺了我的福分"象征联结；"你没有留下为我可祝的福吗？"象征在那先前状态中关于联结是否还有什么给他；"以撒回答以扫说"象征教导；"我已立他为你的主"象征在那状态中他要统治；"使他的弟兄都给他作仆人"象征良善的情感表面上从属于真理的情感；"并赐他五谷新酒可以养生"象征如前所述良善与真理的供给；"我儿，现在我还能为你做什么呢？"象征在那状态中良善别无它法；"以扫对他父亲说"象征自然良善的直接领受；"父啊，你只有一样可祝的福吗？"象征那时是否能从自然良善加添别的；"我父啊，求你也为我祝福！"象征虽然通过真理已经联结，但仍渴望联结；"以扫就放声而哭"象征进一步的改变状态；"他父亲以撒回答他，对他说"象征关于自然良善将成为神性的直接领受；"看哪，你的住处必有地上的肥土"象征从神性良善而来的生命；"必有从天上来的甘露"象征从神性真理而来的生命；"你必倚靠刀剑度日，又必侍奉你的兄弟"象征只要真理与良善联结，表面上就处于次要地位；"到你掌权的时候"象征将居首位；"必从你颈项上挣开他的轭"象征那时通过良善而有联结，真理将属于良善。
　　3598、由于第34-38节所包含的内容与前面已经解释过的相同，其中所包含的意义可从先前所说的得知，因此关于这些经文的内在意义就不再进一步解释了；只需阐明第39和40节所包含的内容，也就是以扫从他父亲以撒所得的祝福。
　　3599、"他父亲以撒回答他，对他说"象征关于自然良善将成为神性的直接领受。这一含义可从多方面得到证实：“以撒”象征主的神性理性中的神性良善（参3012，3194，3210节）；在圣言的历史记载中，"说"这个词象征直接领受；“以扫”则象征自然良善。这自然良善将成为神性的含义可从随后的祝福中得到印证。
　　在此需要说明，以扫和雅各的象征意义有一个发展过程：以扫原本代表主的神性自然层面中的神性良善，雅各则代表主的神性自然层面中的神性真理。而在当前经文中，以扫代表将要成为神性的自然良善，这与前文中雅各代表将要成为神性的自然真理相呼应。关于这一转变过程的详细解释可参考前文（参3494，3576节）。为使这些深奥的属灵真理更容易理解，我们需要进一步阐明。
　　【2】"以扫"最初象征主婴儿时期的自然良善。这自然良善具有双重性质："从父而来"的是神性部分，而"从母亲而来"的是人性部分并沾染了遗传之恶。正因这种复杂的性质，它无法直接处于能接受内在神性的完美秩序中，需要主亲自进行重新调整。
　　这一真理同样适用于"雅各"所象征的真理层面。因为良善与真理是不可分割的：只要有良善存在，就必定伴随着真理。这一原则即使在婴儿身上也是如此，所有的思维活动都是与意愿相连的真理，而意愿本质上属于良善的范畴。
　　当主将他自己里面自然层面的良善与真重新调整为合适的秩序，使其能够接受神性，并使神性能够流入自然层面时，他同时也在逐步驱除一切从母亲而来的人性。经过这个转变过程，“以扫"开始象征主的神性自然层面中的良善，而"雅各"则象征主的神性自然层面中的真理。
　　【3】"以扫"和"雅各"象征主的神性自然层面中的神性良善和神性真理。这两者如同兄弟般紧密结合，本质上是同一种能力，共同用于形成和接受实际的良善与真理。关于这实际的良善与真理的具体内容，将在后文详细论述。
　　这些内容揭示了圣言内在意义中蕴含着何等深奥的奥秘。这些奥秘是如此深邃，以至于人类连其最基本的概念都难以理解，就如同我们刚才所讨论的内容一样。既然最基本的概念都如此深奥，那么其中包含的无数细节就更难以理解了。
　　然而，这些奥秘却完全符合天使的理解和领悟能力。天使从主那里领受关于这些事物的天堂观念，这些观念通过充满难以言表的喜乐与福乐的代表性事物得到光照。虽然这些事物在人类理解力中仅如阴影般模糊，但由此我们仍可以远远地窥见天使智慧的崇高。
　　3600、"看哪，你的住处必有地上的肥土"象征从神性良善而来的生命；"必有从天上来的甘露"象征从神性真理而来的生命。这可从以下含义得知："肥土"象征良善（参353节），因这里论及主，故指神性良善；"住处"象征生命（参1293，3384节），且与良善相关（参2268，2451，2712节）；"天上来的甘露"象征源于平安和纯真状态之良善的真理（参3579节），因这里论及主，故指神性真理。
　　对雅各说过类似的话："愿神赐你天上的甘露，地上的肥土"（28节）。但在那里，先提到"甘露"（真理），后提到"肥土"（良善），且说"神要赐给他"；而这里对以扫说则先提"地上的肥土"（良善），后提"甘露"（真理），且不说"神要赐给"，而是说"你的住处必有"。由此也可见，"雅各"象征真理，"以扫"象征良善，并且真理表面上似乎居首位，这是一种倒置的次序，如前面多次所示。
　　3601、"你必倚靠刀剑度日，又必侍奉你的兄弟"象征只要真理与良善联结，表面上就处于次要地位。这可从以下含义得知："刀剑"象征争战的真理（参2799节）；因此"倚靠刀剑度日"是指真理与良善结合的状态，这种结合是通过争战即试探实现的，因为若无试探，真理就无法与良善结合；而"侍奉兄弟"则象征处于次要地位。然而，良善实际上并非处于次要地位，只是表面如此，这一点在前文中已多次论述（参3582节）。
　　3602、"到你掌权的时候"象征将居首位，这可从"掌权"象征居首位的含义得知。关于这些内容的详细解释，将在下文论述。
　　3603、"必从你颈项上挣开他的轭"象征那时通过良善而有联结，真理将属于良善。这可从以下含义得知："颈项"象征流注、交流以及由此产生的结合，而"颈项上的轭"象征阻塞和阻断（参3542节）。因此，"从颈项上挣开轭"象征摆脱阻塞和阻断的状态，意味着通过良善实现结合。当不再有阻塞和阻断时，良善就会流入并与真理结合，此时真理将归属于良善。
　　【2】这些事的发生方式可从前文所述内容得知。然而，很少有人能理解真理表面上的优先地位及良善同时的次要地位，这主要是因为极少有人思考这些问题，甚至不会思考良善与真理的区别。
　　那些沉浸在自我之爱和世俗之爱中的人不知道什么是真正的良善，因为他们认为只有源于这些爱的良善才是良善。由于不知道什么是良善，他们也就不明白什么是真理，因为真理本属于良善。虽然他们从启示中知道良善就是爱主和邻舍，真理就是圣言中的教义，但因为没有按照这些生活，所以对这种良善和真理没有真实的感知，只停留在分离的知识层面。
　　即使那些正在重生的人，在重生之前也不知道什么是良善。他们误以为真理就是良善，认为按真理行事就是良善，但他们那时所行的实际上是真理而非良善。当人处于这种状态时，就是"雅各"所象征的状态，也是他所得祝福中描述的状态。但当人能从良善的情感去行善时，也就是当他重生之后，就进入了"以扫"所得祝福中描述的状态。
　　【3】这可以通过人在不同年龄阶段的表现来说明。在第一个年龄阶段，人只是记忆圣言的内容和信仰的教义，当他能从中获取更多知识并将其应用于评判他人而非自己的生活时，就误以为自己是良善的。
　　在第二个年龄阶段，随着人更加成熟，不再满足于单纯记忆圣言和教义的内容，而是开始运用自己的思维去反思这些内容。他越是从自己的思维中补充内容就越感到喜悦。这时他对真理的情感来自某种世俗之爱，这种爱也成为他继续学习的动力，若没有这种爱，这些学习就会被放弃。
　　到了第三个年龄阶段，如果这人能够重生，就开始思考实际运用，并为了实践而反思圣言中的内容，从教义中汲取养分。当他处于这种状态时，次序就发生逆转，真理不再居于首位。
　　在第四个年龄阶段，也就是重生的年龄，因为这是完全的状态（参2636节），他因生活的良善而爱圣言和源于圣言的教义，即真理，这完全是出于生活的良善。
　　【4】这样，良善就居于首位，而在此之前它表面上一直处于次位。良善之所以表面上处于次位，是因为它深藏在人所有情感的最内层，无法显现出来，因为在它之外存在着与之不相协调的事物，即那些虚妄和空洞之物，比如世俗的荣耀和自我的荣耀。
　　但当人重生之后，这些阻碍就会退去，原本深藏的良善就如同从囚笼中被释放出来，开始流入外在的事物中，使这些事物转化为属于自己的真理或良善的真理，从而显现其本质。
　　这种转变就像种子深埋土中最终破土而出一样，良善虽然一直存在，但需要适当的条件才能显现其力量，转化周围的环境，最终实现其本质。
　　【5】在人的发展过程中，良善像是一种潜藏在意愿中的非自主力量，它渗透在人的每一个思想中，因此也体现在每一个行动中。人通常意识不到自己拥有这种非自主的力量，因为他只能感知到似乎属于自己的东西，也就是有意识的意愿。
　　这种非自主的力量有两种来源：从父母继承的遗传倾向；通过天堂从主那里流入的影响。当人在成长过程中，如果他不愿意接受重生，那么从父母继承的倾向就会逐渐显现，他会从中吸收负面特质并使之成为自己的本性。相反，那些愿意接受重生的人，从主通过天堂流入的非自主力量会在成年时期显现出来。这种力量一直在默默地安排和引导着他们的思维和意愿，尽管这个过程往往是不为人所察觉的。
　　3604、第四十一节至第四十五节 以扫因他父亲给雅各祝的福，就怨恨雅各，心里说：“为我父亲居丧的日子近了，到那时候，我要杀我的兄弟雅各。”有人把利百加大儿子以扫的话告诉利百加，她就打发人去，叫了她小儿子雅各来，对他说：“看哪，你兄弟以扫想要杀你，报仇雪恨。 现在，我儿，你要听我的声音：起来，你要逃往哈兰、我兄弟拉班那里去，你要与他同住些日子，直等你兄弟的愤怒消了。你兄弟向你消了怒气，忘了你向他所做的事，我便打发人去把你从那里带回来。为什么一日丧你们二人呢？”
　　"以扫因他父亲给雅各祝的福，就怨恨雅各"象征自然之善厌恶真理的倒置联结；"以扫心里说"表示思考；"为我父居丧的日子近了，到那时候，我要杀我的兄弟雅各"象征真理生命的倒置和剥夺；"有人把利百加大儿子以扫的话告诉利百加"象征主从神性真理对自然之善当时心态的直接领受；"她就打发人去，叫了她小儿子雅各来，对他说"象征通过神性真理的流注对真理之情感的觉察状态；"看哪，你兄弟以扫想要杀你，报仇雪恨"象征颠覆状态并剥夺真理生命的意图；"现在，我儿，你要听我的声音，起来"象征着仍需等待；"你要逃往哈兰，我兄弟拉班那里去"象征向着外在或肉体之善的情感；"你要与他同住些日子"象征着一个渐进的过程；"直等你兄弟的愤怒消了"象征直到状态转变；"你兄弟向你消了怒气"象征自然之善状态的渐进变化；“忘了你向他所做的事"象征由于时间推移而形成的习性；"我便打发人去把你从那里带回来"象征着一个结局；"为何一日丧你们二人呢？"这句话象征着若不按此方式行事就无法实现结合。
　　3605、"以扫因他父亲给雅各祝的福，就怨恨雅各"象征自然之善厌恶真理的倒置联结。这可从多方面得到证实："恨"在内在意义上象征厌恶；"以扫"象征自然之善，"雅各"象征自然之真理；"祝福"象征联结（参3504，3514，3530，3565，3584节）。此处"雅各"所象征的是真理的倒置联结，这一点在前文已有详细论述和说明（参3539，3548，3556，3563，3570，3576，3603节）。
　　【2】在内在意义上，"恨"表示厌恶。这是因为这个词用于"以扫"所象征的良善，而良善的本质与憎恨完全对立，根本不知恨为何物。对立的事物不可能同时存在于同一主体中。对那些处于良善中的人来说，他们体验的不是憎恨，而是一种厌恶的情感。
　　内在意义主要是为天堂中的人而设立的。当这种意义从天堂降下并转化为字面含义时，特别是在历史记载中，厌恶的情感就以恨的形式表达出来。然而，对天堂中的人而言，这完全不包含恨的概念。
　　这种情况类似于在主祷文中所说的"不叫我们遇见试探，救我们脱离凶恶"这句话（参1875节）。在天堂的理解中，试探和邪恶的概念被完全排除，只留下纯粹的天使之善。当思及主时，这种理解还伴随着对邪恶的一种正当的愤慨和厌恶之情。
　　【3】在圣经多处提到耶和华或主的恨恶，例如：
　　谁都不可心里谋害邻舍，也不可喜爱起假誓，因为这些事都为我所恨恶。这是耶和华说的。（撒迦利亚书8:17）
　　不可为自己立柱像，这是耶和华你的神所恨恶的。（申命记16:22）
　　我的产业向我如林中的狮子，向我发声，因此我恨恶它。（耶利米书12:8）
　　我在吉甲恨恶他们，因他们的行为邪恶，我必从我家中赶出他们，不再爱他们。（何西阿书9:15）
　　这些经文中提到的"恨"，在内在意义上实际象征的是怜悯，因为神性本质就是怜悯。然而，当这怜悯流入作恶之人时，由于他们因自己的恶行而承受惩罚，这怜悯在他们看来就显现为恨恶。正是因为在表象上如此，所以在字面意义上也这样记载。
　　【4】圣言中提到耶和华或主的愤怒、忿怒、烈怒等表述（参245，592，696，1093，1683，1874，2335，2395，2447节），其含义需要正确理解。犹太和以色列民族与其它民族相比特别容易对他人产生敌意，即使是对同伴也是如此。他们认为可以残酷对待这些人，不仅将其杀害，还要弃之野外任其被野兽飞鸟吞噬。
　　当主的怜悯流入他们心中时，由于他们内在的仇恨（不仅针对敌人，也针对同伴），这种怜悯就被转化为他们所能理解的形式。因此，他们只能以为耶和华也会恨人、发怒、忿怒和烈怒。圣言便按照这种表象记载，因为人是什么样，主在他眼中就显为什么样（参1838，1861，2706节）。
　　然而，对于那些有仁爱和仁义的人来说，主在马太福音中清楚指明了真正的态度：
　　你们听见有话说：要爱你的邻舍，恨你的仇敌。只是我告诉你们：要爱你们的仇敌，为那咒诅你们的祝福，恨恶你们的要待他好，为那逼迫你们的祷告，这样就可以作你们天父的儿子。（马太福音5:43-45）
　　3606、"以扫心里说"表示思考，这一点从"心里说"表示思考的对应关系可以看出。
　　3607、"为我父居丧的日子近了，到那时候，我要杀我的兄弟雅各"象征真理生命的倒置和剥夺。这一点可从"居丧的日子"象征状态的倒转，以及"杀我的兄弟雅各"象征从自身剥夺真理生命的对应关系看出。这种情况与前文所述的仇恨的内在含义相似，即并非实际的仇恨。
　　这一真理可从来生的持续现象得到印证：从天堂流入恶人的一切善，都会转化为恶，在地狱的人那里则转化为其对立面，真也同样会转化为伪（参2123节）。相对地，这些人所具有的恶与伪，在天堂却显现为善与真。为了使其转化为善，某些灵会在途中排斥恶与伪的观念，从而让善与真的观念得以确立（参1393，1875节）。而且，当恶与伪流向那些处于善与真中的人时，并不会以其本来面目显现，而是会根据接受者的善性与状态呈现出相应的形式。
　　【2】由此可见，"杀我的兄弟雅各"的内在含义并非实际的杀害，而是象征剥夺那不属于真理本质的生命。真理本身并不具有生命，而是从良善获得生命，因为真理仅仅是接受良善的容器（参1496，1832，1900，2063，2261，2269，2697，3049，3068，3128，3146，3318，3387节）。生命存在于良善中，而不在真理中，除非这生命来自于良善（参1589节及其它多处）。因此，剥夺真理自身的生命实际上并非摧毁真理，反而是使其获得真正的生命。当真理似乎靠自身拥有生命时，这种生命实际上是虚假的。只有当这种虚假的生命被剥离后，真理才能获得真正的生命——也就是通过良善从主那里获得的生命，因为主是生命本身。
　　【3】这一现象在来生清晰可见：那些仅拥有真理的人，其观念是封闭的，以至于天堂的事物只能以极其微弱的方式流入，几乎难以察觉。相比之下，那些同时拥有良善的人，其观念是开放的，能够如同一个小天堂或天堂的映像一般接受天堂事物的流入，因为是通过他们的良善而流入真理（参1869，2429节）。
　　当良善开始居于首位或占据主导地位时，真理就会被剥夺其自身的生命。这一点可从前文所述的真理在初期的表面优先性，以及良善随后的实际优先性得到证实。这种剥夺真理自身生命的过程，就是此处经文所象征的内容。这些被称为父亲的居丧，是因为"居丧的日子"象征状态的倒转，这种倒转已在前文中通过以撒的"大大战兢"（参3593节）和以扫的"放声痛哭"（参3597节）表现出来。
　　3608、"有人把利百加大儿子以扫的话告诉利百加"象征主从神性真理对自然之善当时心态的直接领受。这里的"告诉"象征思考和反思的过程（参2862节），也就是直接领受；"利百加"象征主的神性理性中的神性真理；而"以扫"则象征自然之善。这些象征意义综合起来，揭示了主通过神性真理对自然之善心态的直接领受这一更深层的含义。
　　3609、"她就打发人去，叫了她小儿子雅各来，对他说"象征通过神性真理的流注对真理之情感的觉察状态。在这里，叫雅各来说话的"利百加"象征主的神性理性中与神性良善结合的神性真理；"雅各"则象征自然层面的真理或对真理的情感。而"叫他来并对他说"这一行为象征直接领受的状态，由于这里涉及到自然层面，因此更准确地说是一种觉察状态。
　　3610、"看哪，你的兄弟以扫向你安慰自己要杀你"象征颠覆状态并剥夺真理生命的意图。这段经文的含义可以从以下几个方面来理解：“向某人/为某事安慰自己”表示通过对某人或某事的希望来平息内心的不安；“向你”暗含着真理状态的颠倒；而“杀你”即杀雅各，表示剥夺真理的生命，这在前面3607节已经说明，在那里显示剥夺真理的生命并非使其熄灭，而是使其活化。
　　关于真理的生命，情况是这样的：当人虽然拥有真理或对真理有情感，却不按照所知道和感受到的真理生活时，就会产生来自自我之爱或世界之爱的愉悦和快乐。这种愉悦虽然附着于对真理的情感并显得美好，但这并非真正的良善。它的价值仅在于可以借此引导人接受和学习真理，使这些真理日后能服务于真正的良善及其生命。
　　在这种状态下，也就是说，当那些对真理有情感的人处于这种状态时，我们说真理具有了源于自身的生命。但这并非真正的生命，因为真正的生命不存在于自我之爱和世界之爱及其愉悦中，而是存在于天堂的爱和属灵的爱及其快乐中。因此，只有当真理（即那些具有这种真理情感的人）被剥夺了这种表面的生命时，才能首次获得真正的生命，才能真正被赋予生命。
　　【2】处于对自我和世界之爱的人无法理解这些道理，他们认为除了现有的生命外不可能存在其它生命，因此害怕失去现有的生命就等于失去一切。这是因为沉浸在这种生命中的人完全无法理解什么是属灵和属天的生命。实际上，当人们摆脱了对自我和世界的爱执时，主的生命就会流入，这种生命就是天使般的属天生命，充满了难以言表的智慧和幸福。从这种更高的生命角度来看，之前的生命就显得毫无意义，甚至如同野兽般污秽。因为那种生命中除了能够思考、说话，并在外表上与他人相似之外，并不包含任何神性。
　　【3】在重生过程中，良善具有改变状态和影响真理生命的倾向，这就是"以扫向你安慰自己要杀你"所象征的深层含义。在重生之人的内在，良善始终带有改变现状的倾向，其目的是要重建一种秩序：使真理不再居于首位，而是按照天堂的秩序处于次要地位。这种倾向深深隐藏，直到实现时才能被觉察。这种情况就像婚姻之爱一样，在婴幼儿时期并不明显，但一直潜伏着，直到各种条件具备时才会显现；在此过程中，它会促使或激发出各种有利于其实现的中间状态。这也类似于植物界的规律：每棵树木和植物内部都蕴含着结果或结籽的倾向，但这种倾向必须先促使枝条、叶子、花朵等中间形态的生长，当这些都发育完成后，这种倾向才能最终实现。重生之人的转化过程也遵循同样的规律。
　　【4】良善与真理的婚配关系虽然长期隐而不显，但它始终如同一种内在动力存在于因与果之中。这种关系只有在所有条件都具备时才会显现并彰显出来。这就是"颠倒状态和剥夺真理生命的倾向"所象征的深层含义。因此我们可以看出，这段经文的内在意义与其字面意义有着本质的区别：它实际上象征着真理被重新安排到正确的秩序中并获得生命的过程，而非真理被摧毁或失去生命的过程。
　　3611、"现在，我儿，你要听我的声音，起来"象征着仍需等待。这里的"听从声音"象征着顺从，表明在这种颠倒的状态中还需要继续停留一段时间，关于这一点将在后文详细讨论。
　　3612、"你要逃往哈兰，我兄弟拉班那里去"象征向着外在或肉体之善的情感。这里的"拉班"象征着自然人中的良善情感（参3129，3130，3160节），而"哈兰"则象征着相对而言的外在和模糊状态（参1430节）。从后文可以看出，"拉班"和"哈兰"具体象征着共同血统的旁系良善。
　　良善与真理之间的关系就像家族中的亲属关系一样紧密，如同父母、兄弟、血亲和姻亲之间的联系（参685，917，2508，2524，2556，2739节）。然而，对于那些不在良善生活中的人来说，这些关系是完全隐藏的。这样的人甚至无法理解什么是良善，因此也就无法理解什么是真理。只有当人通过将教义与生活结合，或将生活与教义结合时，才能开始认识并感知关于良善与真理的无数真相。这种认识会逐渐变得更加清晰，最终使人理解它们之间的相互关系和各自的位置，以及每个位置中所包含的无数真理。通过这种方式，人最终能够认识到天堂的形式，即天堂的美丽与幸福。
　　3613、"你要与他同住些日子"象征着一个渐进的过程。这里的"同住"与"居住"有着相似的含义，都象征着生活的状态（参1293，2268，2451，2712，3384节）。不过"同住"特指真理与良善共同生活的状态，而"居住"则指良善与真理共同生活的状态。"日子"在此象征着时间和状态的变化（参23，487，488，493，2788，3462节），因此整句经文象征着在随后的时间和状态中的生活过程。关于这个渐进的过程，也就是雅各与拉班同住的经历，将在后续章节中详细展开。
　　3614、"直等你兄弟的愤怒消了"象征直到状态转变；"你兄弟向你消了怒气"象征自然之善状态的渐进变化。这里的"愤怒和怒气"象征着对立的状态，当这些状态不再相互对立，而是开始融合时，就称为"愤怒和怒气消退"。这两个表述虽然看似相似，但各有其独特的含义。"愤怒"与真理相关，特别是与"以扫"所象征的良善之真理有关；而"怒气"则直接与良善本身相关。这种区别使得这两个表述并非简单的重复，而是表达了不同层面的灵性变化过程。
　　【2】圣言中频繁出现的"愤怒"和"怒气"这两个词，在内在意义上并非指情绪上的愤怒和怒气，而是象征着对立关系。这是因为任何与特定情感相对立的事物都会引发愤怒或怒气，因此在内在意义上，这些词语本质上象征着对立状态。
　　在这种象征体系中，"愤怒"特指与真理相对立的事物，而"怒气"则指与良善相对立的事物。从另一个角度来看，"愤怒"也可以象征与伪谬及其情感（即伪谬的原则）相对立的事物，而“怒气"则象征与邪恶及其欲望（即自我之爱和世俗之爱）相对立的事物。在后一种情况下，这种愤怒和怒气是本质意义上的情绪反应。
　　然而，当这些词语用于描述良善和真理时，它们实际上象征着一种热心。之所以在字面意义上仍使用"愤怒"和"怒气"这样的词，是因为这种热心在外在表现形式上与愤怒和怒气相似。
　　【3】圣言中多处经文证实了"愤怒"和"怒气"在内在意义上象征着对立关系。
　　耶和华的愤怒向万国，他的怒气向他们的全军。（以赛亚书34:2）
　　这段经文中，"耶和华的愤怒向万国"象征着对邪恶的对立。这里的"万国"象征着邪恶（参1259，1260，1849，1868，2588节）。而"他的怒气向他们的全军"则象征着对源于邪恶的伪谬的对立。值得注意的是，"众星"作为"天军"，象征着知识和真理，但在相反意义上也可象征伪谬（参1128，1808，2120，2495，2849节）。
　　谁将雅各交出当作掠物，将以色列交给抢夺的呢？岂不是耶和华吗？就是我们所得罪的那位。所以，他将愤怒和怒气倾倒在以色列身上。（以赛亚书42:25）
　　在这段经文中，"愤怒和怒气"象征着对邪恶之伪谬的对立。其中"雅各"象征那些处于邪恶中的人，而"以色列"则象征那些处于伪谬中的人。
　　【4】先知书中记载：
　　我独自踹酒榨，众民中无人与我同在，我在我的愤怒中将他们踹下，在我的怒气中将他们毁灭；我在我的愤怒中践踏众民，在我的怒气中使他们沉醉。（以赛亚书63:3，6）
　　这段经文论及主以及他战胜试探的过程。其中"在愤怒中踹下和践踏"象征着战胜邪恶，而"在怒气中毁灭和使之沉醉"则象征着战胜伪谬。在圣言中，"践踏"特指对邪恶的胜利，"使之沉醉"则指对伪谬的胜利。还有：
　　主耶和华如此说：看哪，我的愤怒和怒气必倾倒在这地方，在人和牲畜身上，在田野的树木和地里的出产上，必如火着起，不能熄灭。（耶利米书7:20）
　　这些经文中之所以同时提到"愤怒"和"怒气"，是因为它们分别象征着对邪恶和伪谬的对立。
　　【5】在先知书中，每当论及邪恶时也会论及伪谬，正如论及良善时也会论及真理。这是因为在圣言的每一处都存在着良善与真理的天上婚配关系（参683，793，801，2173，2516，2712节）。这就是为什么经文中常常同时提到"愤怒"和"怒气"，若非如此，使用其中一个词就足够了。
　　耶利米书中记载：
　　我要用伸出来的手和大能的膀臂，在愤怒、怒气和大烈怒中攻击你们，我要击打这城的居民，连人带牲畜。（耶利米书21:5-6）
　　在这段经文中，"愤怒"象征着对邪恶的惩罚，"怒气"象征着对伪谬的惩罚，而"烈怒"则同时象征着对两者的惩罚。"愤怒"和"怒气"之所以与惩罚相关，是因为它们代表着对抗的状态。当对抗发生时就会产生冲突，这便导致邪恶和伪谬受到惩罚。这是因为邪恶本质上与良善相对立，伪谬则与真理相对立，这种对立必然导致冲突。
　　【6】关于惩罚的来源（参245，592，967节），在以西结书中记载：
　　我要发尽我的怒气，使我的忿怒止息，我要得到安慰；我耶和华在我的热心中说过，我向他们发尽我的忿怒时，在怒气和忿怒中，并以烈怒的责备向你施行审判。（以西结书5:13；10:15）
　　这段经文中的"怒气"象征对邪恶的惩罚，"忿怒"象征对伪谬的惩罚，这种惩罚源于对抗和随之而来的冲突。申命记中进一步阐述：
　　耶和华必不愿意赦免他，耶和华的怒气与愤恨要向那人发作，耶和华要从以色列众支派中将他分别出来，使他受祸。那全地都是硫磺，是盐，是火烧之地，没有耕种，没有出产，连草都不生长，好像耶和华在怒气和忿怒中所倾覆的所多玛、蛾摩拉、押玛、洗扁一样。列国都必问说：”耶和华为何向此地这样行呢？这样大发烈怒是什么意思呢？“（申命记29:20-24）
　　在这里，"所多玛"象征邪恶，"蛾摩拉"象征由邪恶衍生的伪谬（参2220，2246，2322节）。摩西所说的"那民族"在邪恶和伪谬方面与所多玛、蛾摩拉相似，因此经文中的"怒气"象征对邪恶的惩罚，"忿怒"象征对伪谬的惩罚，而"烈怒"则同时象征这两种惩罚。这些特质被归于耶和华或主，实际上是一种表象。当人陷入邪恶并因此受到惩罚时，在人的认知中就会产生这样的表象（参245，592，696，1093，1683，1874，2335，2395，2447，3605节）。
　　3615、“忘了你向他所做的事"象征由于时间推移而形成的习性。这可以从"忘了"一词的象征意义看出，它表示对抗情绪的逐渐消退。这种消退是通过时间的流逝和随之形成的习性而实现的，这正是"忘了你向他所做的事"所象征的含义。
　　3616、"我便打发人去把你从那里带回来"象征着一个结局，这可从上下文理解。这个结局象征真理与良善达到和谐一致的状态，此时真理从属于良善并为其服务。这个结局在雅各离开拉班后，由"以扫"所象征，正如创世记所记载：
　　以扫跑来迎接雅各，抱着他，伏在他的颈项上亲他，两个人就哭了。（创世记33:4）
　　当这个结局或结合实现时，理性的良善会直接流入自然的良善，并通过自然的良善流入其真理；同时也会通过理性的真理间接流入自然的真理，并通过自然的真理流入其中的良善（参3573节）。这就解释了为什么"利百加"（象征理性的真理）对"雅各"（象征自然的真理）说“我便打发人去把你从那里带回来"。
　　3617、"为何一日丧你们二人呢？"这句话象征着若不按此方式行事就无法实现结合。这是因为，如果后文中"雅各"在"拉班"家所象征的那些事件没有发生，真理就无法与良善结合，良善也就无法与自然中的真理联合，最终导致理性丧失这两个要素。若真理无法与良善结合，且良善无法与自然中的真理联合，就无法实现本章所论及的重生过程。这段话是对前文的总结。
　　3618、第四十六节 利百加对以撒说：“我因这赫人的女子连性命都厌烦了；倘若雅各也娶赫人的女子为妻，像这地的女子一样，我活着还有什么益处呢？”
　　"利百加对以撒说"象征主从神性真理而来的直接领受；""我因这赫人的女子连性命都厌烦了”象征通过其它途径连结自然真理；"倘若雅各也娶赫人的女子为妻"象征自然真理不应与这些结合；"像这地的女子一样"象征因为不是出自那片土地，即不是出自教会的纯正真理；"生命对我有何意义？"象征这样就不能实现结合。
　　3619、"利百加对以撒说"象征主从神性真理而来的领受。这可从以下含义得知："说"象征直接领受，"利百加"象征主的神性理性的神性真理，"以撒"象征其中的神性良善。由于神性良善是存在本身，神性真理是由此而来的生命，因此主权主要源于神性良善，故称为主从神性真理而来的领受。从理性的神性真理而来的领受属于理解力，而从神性良善而来的领受属于意愿。但从理解而来的领受实际上是来自流入的意愿，因为理解本质上是形式化的意愿。
　　当理解与意愿结合时是这样的状态，但在结合之前，理解力和意愿表面上似乎是独立的。这种表象实际上只是外在与内在的分离，因为当理解在内在层面产生意愿和思考时，是来自意愿的目的赋予其生命并主导其思维。理解从目的获得生命，这是因为目的就是人的生命（参1909，3570节）。通过这些解释，我们可以理解在代表意义上某人从真理而来的直接领受，以及在至高意义上主从神性真理而来的直接领受的含义。
　　3620、"我因这赫人的女子连性命都厌烦了”象征通过其它途径连结自然真理，这可从以下含义得知："厌烦性命"象征没有连结，即自然真理与理性真理之间没有连结，因为当没有连结时，理性的生命就显得毫无意义，这可从前面（3493节）所述看出；"赫人的女子们"象征非纯正真理的情感，这里指自然的真理，因为这是关于雅各的叙述，前面已经表明“雅各”象征自然的真理；"女子"象征情感（参2362节）；赫人或赫梯人象征非纯正的真理（参3470节）。由此可知，"我因这赫人的女子连性命都厌烦了"象征通过非纯正的真理无法实现自然真理的连结，因此需要通过其它途径连结自然真理。关于自然真理的连结，在后面讲述雅各在拉班处寄居时会详述，即通过共同血统而连结真理。通过赫人女子所象征的真理，因为不属于那个血统，就不能实现连结，因为它们是不相容且不协调的。"赫人"象征外邦人中的属灵教会（参2913，2986节），因为他们没有圣言，所以他们的真理不是来自这个源头。
　　3621、"倘若雅各也娶赫人的女子为妻"象征自然真理不应与这些结合。这一含义源于以下解释："娶妻"象征结合，而"赫人的女子们"象征非纯正真理的情感（参3620节）。这里所说的情感即是真理本身，因为真理若缺乏情感就无法结合（参3066，3336节）。关于这些含义的详细解释，可参考前文对赫人女子的论述。
　　3622、"像这地的女子一样"象征因为不是出自那片土地，即不是出自教会的纯正真理。这一含义可从"这地的女子"的象征意义得知，其中"女子"象征良善与真理的情感（参2362节），"地"象征教会所在之处，也就是教会本身（参662，1066，1067，1262，1733，1850，2117，2118，2928，3355节）。因此，"这地的女子"象征教会的良善与真理。
　　3623、"生命对我有何意义？"象征这样就不能实现结合。这象征无法实现结合，这可从“生命”象征通过真理与良善的结合得知。因为当自然真理无法与源自共同根源或纯正源头的真理结合时，就无法与理性真理结合，因此对理性而言，生命似乎成为虚无（参3493，3620节）。所以这里"我活着还有什么益处呢？"象征无法实现结合。
　　在此处和其它地方使用复数的"生命"，是因为人有两种生命官能：一种称为理智，属于真理；另一种称为意志，属于良善。当理智属于意志，或者说当真理属于良善时，这两种生命官能就合而为一。因此在希伯来语中，有时用单数"生命"，有时用复数"生命"。这可从以下经文看出：
　　耶和华神用地上的尘土造人，将生命之气吹在他鼻孔里，他就成了有灵的活人。（创世记2:7）
　　耶和华神使各样的树从地里长出来，可以悦人的眼目，其上的果子好作食物。园子当中有生命树。（创世记2:9）
　　看哪，我要使洪水泛滥在地上，毁灭天下一切有生命气息的。（创世记6:17）
　　凡有血肉的活物，都一对一对地到挪亚那里，进入方舟。（创世记7:15）（参780节）
　　凡在旱地上，鼻孔有生命气息的都死了。（创世记7:22）
　　我信我在活人之地必见耶和华的恩惠。（诗篇27:13）
　　谁是喜爱生命，爱慕长寿以享美福的人？（诗篇34:13）
　　因为在你那里有生命的源头，在你的光中，我们必得见光。（诗篇36:9）
　　我曾与利未立生命和平安的约。（玛拉基书2:5）
　　耶和华如此说：看哪，我将生命的道路和死亡的道路摆在你们面前。（耶利米书21:8）
　　你要爱耶和华你的神，听从他的话，专靠他，因为他是你的生命，你的日子长久也在乎他。（申命记30:20）
　　因为这不是虚空与你们无关的事，乃是你们的生命；在你们过约旦河要得为业的地上，必因这事日子得以长久。（申命记32:47）
　　这种生命的双重性反映在希伯来文的语言结构中，就像"诸天"虽为复数却是统一的整体。这也如同创世记（1:7-9）中描述的穹苍上下的水域，象征着属灵的理性与自然特质的统一。生命的本质在于良善与真理的结合，这是从主而来的生命之源。若缺少良善与真理及其生命，人就无法产生真正的意愿和思考。只有当思维源于正确的意愿，当信仰真理源于爱之良善时，这两种生命才能真正合而为一。
人体内外所有器官和肢体与天堂（即至大之人）的对应关系
　　3624、现在要揭示一个前所未闻的奇妙真相，这是一个从未为人所知或想到过的重大奥秘。这个奥秘就是：整个天堂的构造是与主的神性之人相对应的，而人的形成则是使其所有方面，从整体到细节，都与天堂相对应，并通过天堂与主建立对应关系。这一深奥的奥秘将在本章及后续章节中详细展开。
　　3625、正是基于这种对应关系，我们在前文多次提到，天堂的各个层级和天使群体都与人体的特定部位相对应，包括头部、胸部、腹部等区域，以及其中的各个肢体和器官。这种对应关系揭示了天堂结构与人体构造之间的深层联系。
　　3626、在来生，这种对应关系不仅为天使所熟知，灵也知道，甚至恶灵也知道。通过这种对应关系，天使能够洞察人体最深奥的奥秘，以及世界和整个自然界中最隐秘的真理。我多次亲身经历证实了这一点。每当我谈论人体某个部位时，天使不仅能详细说明该部位的结构、功能和用途，还能阐述许多超出人类认知和理解范围的深奥知识，而且这些知识都遵循着严密的秩序和逻辑。这是因为他们能直接观察到天堂的秩序，而人体各部位正是与这种秩序相对应的。由于天使掌握了这些基本原理，他们便能由此推知一切相关的真理。
　　3627、一切存在都遵循着一个基本法则：任何事物都无法独立存在和维系，而是依赖于它者并通过它者而存在；同样，任何事物也无法自行维持其形态，而是需要依靠它者。这一法则在自然界的万事万物中都得到了印证。众所周知，人体的外部形态是由大气压力维持的，而如果没有内在的生命力量维持，人体就会瞬间崩溃。一切与其本源及通过本源与终极本源失去联系的事物都将立即消亡。在后文中我们将会看到，"至大之人"及其流注正是这样一种本源力量，它使人的一切存在都与终极本源——主建立起联系。
　　3628、我通过丰富的亲身经历了解到，不仅人的心智活动，包括思维和情感，与主通过天堂所赐予的属灵和属天之物相对应，而且从整体到局部，人的一切存在，乃至最微小的部分都与之存在着对应关系。正是通过这种对应关系，人得以存在并持续维系。若是人与天堂之间，以及通过天堂与主之间的这种对应关系不复存在，换句话说，如果与其本源及通过本源与终极本源的联系断开，人就无法存活片刻，必将归于虚无。
　　【2】一切存在都依赖于两种力量来维持其联系和形态，正如前文所述。这两种力量分别是从外部和内部施加的作用力，而被维系的事物则处于这两种力量之间。这一原理适用于人体的所有部分，即使是最微小的部分也不例外。
　　众所周知，外部大气通过持续的压力作用维持着整个身体的结构。空气大气通过其流注作用于肺部，同时也作用于耳朵及其为接收声波而特别构造的各个部分。而更精细的以太大气则维持着身体的内在联系，它能自由地渗透所有毛孔，通过近乎均匀的压力作用，使身体内部器官保持其完整形态。这种以太大气还作用于眼睛及其为接收光波而特别构造的各个部分。
　　若是没有相应的内部力量与这些外部力量相对抗，从而维持和平衡中间的形态，人体就无法维持片刻。
　　【3】这些现象表明，任何事物的存在和维系都必须依赖两种力量。其中，从内部流入和作用的力量源自天堂，并通过天堂来自主，这种力量本身具有生命特质。
　　这一原理在听觉器官中表现得尤为明显：若不存在属于生命的内在振动与外部空气振动的对应关系，听觉就无法形成。同样，在视觉器官中：若不存在属于生命的内在之光与太阳外在之光的对应关系，视觉就无法产生。
　　这一规律适用于人体的所有器官和肢体：一方面有着外部作用的自然力量，它们本身并无生命；另一方面有着内部作用的生命力量，正是这些力量维系着一切，赋予生命，并使各个器官按照其特定形态发挥相应的功用。
　　3629、很少有人能相信这一点，原因是他们不知道什么是属灵的，什么是属自然的，更不知道它们之间如何区分，也不知道什么是对应和流注，以及属灵之物如何通过流入身体的有机形态而产生我们所见的生命活动。他们更不知道，若没有这种流注和对应，身体最微小的部分都无法维持生命和运动。
　　关于这些运作机制，我通过亲身经历获得了认识：不仅天堂整体在进行流注，特定的天使群体也在其中发挥作用。我清楚地知道这些群体的身份和性质，也知道它们各自对应着人体的哪些器官和肢体。
　　值得注意的是，每个器官或肢体并非仅与一个天使群体对应，而是与多个群体建立联系。同时，每个群体本身又由众多成员构成。群体越多，这种对应关系就越发完善和强大，这是因为完美和力量源自于在天堂秩序中协同一致的众多成员。因此，参与的成员越多，作用于每个身体部位的影响就越发完善和强大。
　　3630、由此可以明白，人体的每个内脏、肢体，以及所有运动和感觉器官，都与天堂中的特定群体相对应。这些群体就像是众多独特的小天堂。通过这些天堂群体，天属天属灵的流注会流入人身，而且总是流入那些与之相匹配和协调的形态中，从而产生人能感知到的效果。然而，这些效果在人看来却完全是自然现象，它们以截然不同的形态和样式呈现，以至于人们根本无法认识到这些效果的真正源头。
　　3631、我曾经亲身经历了一次生动的展示，让我看清了那些构成面部区域的天堂群体的本质和特征。我见证了它们如何流注并作用于前额、面颊、下巴和颈部的肌肉，以及它们之间的相互沟通方式。这些群体被允许通过其流注以不同方式塑造面部表情，使这种展示更加生动形象。同时，我也了解到了那些与嘴唇、舌头、眼睛和耳朵相对应的群体的性质和特点。我有幸能与这些群体直接交谈，从而获得了全面的教导。
　　通过这些经历，我领悟到所有进入天堂的人都成为至大之人的器官或肢体。天堂永远敞开，而且成员越多，其力量和行动就越发强大。主的天堂浩瀚无边，其规模之大超越人类所能想象。相比之下，地球上的居民数量极其渺小，就如同浩瀚海洋中的一个小湖泊。
　　3632、神性秩序和由此而来的天堂秩序最终体现在人的身体层面上，包括人的姿态、行为、面部表情、言语和外在感觉，以及这些表现所带来的愉悦感。这些是秩序和流注的最终呈现形式。然而，内在流入的事物与其外在表现完全不同，具有截然不同的面貌、表情、感觉和快乐。这种差异可以通过对应关系和代表关系来理解。
　　这种内外的差异可以从两个方面来观察：一是意愿如何转化为外在行为，二是思维如何转化为言语表达。身体的行为与内在意愿的本质并不相同，声音的言语与内在思维的本质也不相同。这说明了自然界的行为是从属灵层面流出的，因为意愿和思维属于属灵领域。这些属灵的事物虽然会在自然行为中以对应的方式呈现，但其形式却完全不同。
　　3633、所有的灵与天使都以人的形态显现，拥有面容、身体、器官和肢体。这源于他们最内在的本质自然倾向于这种形态。这种情况类似于人类生命的起源：来自父母的灵魂在卵子和子宫中致力于形成完整的人。虽然这种原始形态并非肉体形态，而是一种只有主知晓的最完美形态，但正是因为每个存在的最内层都倾向并致力于这种形态，所以他们都呈现为人的样式。
　　天堂具有一个独特的特性：每一个体都仿佛是万物的中心。通过天堂的形态，每个人都成为来自所有存在之流注的中心点。因此，天堂的形像映照在每一个体身上，使他们都具有相似的人的形态。这遵循着一个基本原则：整体的性质决定部分的性质，部分必须与整体相似才能成为整体的组成部分。
　　3634、当一个人处于对应关系中时，也就是当他爱主爱邻舍并因此而拥有信仰时，他的灵就在天堂中，而肉体则在世界上。这样的人因与天使合而为一，便成为天堂的形像。正如前文所述，整体的流注会进入每一个体，因此这样的人就成为一个具有人形的小天堂。人之所以能成为真正的人，并与动物有所区别，正是因为他具有善与真的品质。
　　3635、人体中有两个核心器官作为一切运动、外在行动和感觉的源泉，即心脏和肺部。这两个器官与主的天堂（至大之人）有着深刻的对应关系。在天堂中，天使分属两个不同的王国：属天的王国和属灵的王国。主的王国具有这两重性质，其中属天的王国由那些对主怀有仁爱的人组成，而属灵的王国则由那些对邻舍怀有仁义的人组成（参2088，2669，2715，2718，3235，3246节）。
　　在这种对应关系中，心脏及其系统象征属天的事物，而肺部及其系统则象征属灵的事物。天堂的流注进入这些器官的功能中，使它们得以存在和持续运作。至于心脏和肺部与至大之人更详细的对应关系，将借主的神圣怜悯另作专门探讨。
　　3636、主作为天堂的太阳是最基本的真理，来生的一切光明都源自于此。在来生，天使和灵看不见世界的光，对他们而言，来自太阳的世界之光反而如同黑暗。从天堂的太阳——也就是从主那里——不仅发出光，还发出热，但这是灵性的光和灵性的热。这光在他们眼前虽然显现为光的形式，却包含着聪明和智慧的本质，因为是从主而来；同样，这热虽被他们的感官感知为热的形式，却蕴含着爱的本质，因为也是从主而来。因此，爱也被称为灵性的热，并且构成人的生命之热，而智慧被称为灵性的光，并且构成人的生命之光。所有其它的对应关系都源于这个基本对应关系，因为一切事物都与爱之善和智慧之真相关联。
　　3637、从人的角度来看，"至大之人"就是主的整个天堂，但从最高的意义上说，"至大之人"就是主自己，因为天堂源自于他，天堂中的一切都与他相对应。
　　人类因为过着邪恶的生活并接受伪谬的观念而完全败坏，导致人的低级本性开始支配高级本性，即自然层面支配了灵性层面。这种状况使得耶和华或主无法再通过至大之人（即天堂）来流入并恢复秩序。因此，主必须降临世界，披上人性并使之神性化，以此重建秩序，使整个天堂都归向他这唯一的人，只与他相对应。而那些沉溺于邪恶和伪谬的人则被摒弃到脚下，即至大之人之外。
　　因此，天堂中的人被称为在主里面，甚至可以说是在他的身体里，因为主是天堂的一切，天堂中的每一个人都在他里面承担着各自的职责和任务。
　　3638、在来生，所有的群体都相对于主保持着固定的位置，主在整个天堂中如同太阳般显现。更为奇妙的是，这些群体相对于在那里的每一个人都保持着相同的位置，这一现象几乎难以令人置信，因为实在难以理解。无论一个人身在何处，或如何转身和旋转，右边的群体永远在他的右边，左边的群体永远在他的左边，即使此人改变了面部和身体的朝向也是如此。这一点我通过多次身体转向的观察得到了确认。
　　由此可见，天堂的整体结构就是如此奇妙，它始终以"至大之人"的形式呈现在主面前。天使们与主的关系非常特别 - 他们不仅仅是和主在一起，更是生活在主的里面。换句话说，主也住在他们里面，与他们形成了一种密不可分的关系。如果没有这种深层的联结，天堂就不可能维持这样奇妙的秩序。
　　3639、在天堂中，所有的位置都是以人体为参照来确定的。这包括了各个方位：右侧、左侧、前方、后方，无论人体如何转动都是如此。同时也包括了不同的平面位置：头部区域（包括额头、太阳穴、眼睛和耳朵），身体各部位（包括肩胛、胸部、腹部、腰部、膝盖以及脚部），还包括头顶上方和脚底下方的所有倾斜角度，以及从后脑勺往下的整个背部区域。通过这些位置的对应关系，我们可以准确判断出每个天使群体所属的区域，以及它们与人体器官和肢体的对应关系。这种对应关系从不会出错，而且更重要的是，这种对应还体现在他们的本性和情感特质上。
　　3640、地狱虽然数量众多，但都有其固定的位置，仅凭位置就能判断出它们的性质和特点。这些地狱的位置都在人的下方，遍布在脚底下各个方向的平面上。虽然有时会看到一些地狱似乎出现在头顶上方或其它零散位置，但这并非它们的真实位置，而是由具有欺骗性的幻觉造成的虚假现象。
　　3641、无论是天堂还是地狱中的灵，在表面上都呈现出头朝上脚朝下的直立状态。然而，从本质上看，特别是在天使的视角中，他们的实际位置却大不相同。天堂中的灵，其头部朝向主，而主在那里如同太阳，是一切位置和方位的中心点。相反，在天使眼中，地狱中的灵却是头朝下脚朝上，呈现出完全相反的位置，包括各种倾斜的方向。这是因为地狱中的灵对"上下"的感知与天堂中的完全相反：天堂视为上方的，地狱视为下方；天堂认为是下方的，地狱则视为上方。这种独特的位置关系让我们得以理解天堂与地狱如何在空间位置上形成一个完整的统一体。
　　3642、清晨，我与天使灵同在，他们按其惯常方式在思维和言语上形成一体。这种影响力渗透到地狱并持续作用，以至于表面上看来天使灵与地狱灵似乎也形成了一体。然而，天使那里的善与真经过奇妙的转化，在地狱灵那里却变成了恶与伪。这种转变是随着向下流传而逐渐发生的，其中地狱通过伪谬的说服和邪恶的欲望来维持其统一性。虽然地狱处于"至大之人"之外，但仍以这种方式被统一起来，并借此保持其秩序，他们之间的联系也是按照这种方式形成的。因此，主通过神性也统治着地狱。
　　3643、天堂中的人们生活在清澈的光之气中，这光如同清晨和正午的光辉，甚至延续到傍晚时分。他们同时也沐浴在春、夏、秋季般的温暖中。相比之下，地狱中的人们则处在浓密、阴暗的大气和寒冷之中。这两个领域之间保持着总体的平衡。天使们越是充满仁爱、仁义和由此产生的信仰，就越是沐浴在光明的气息和春日般的温暖中。反之，地狱中的人越是沉溺于仇恨及其衍生的伪谬，就越是深陷于黑暗和寒冷之中。如前所述，来世的"光"象征理解，"温暖"象征仁爱，"黑暗"象征疯狂，而"寒冷"则象征仇恨。
　　3644、整个宇宙中的所有人，就其灵魂或灵而言（这两者是同一的，指人死后继续存活的部分），不是处在"至大之人"之内，即天堂中，就是处在其外的地狱中。虽然人在世时并不知晓这一事实，但他确实存在于其中并受其管理。那些在天堂中的人是依照仁爱之良善及由此产生的信仰之真理而存在，而在地狱中的人则是依照仇恨之邪恶及由此衍生的伪谬而存在。
　　3645、主的整个王国是以目的和功用为本的王国，其中即便最微小的事物也都具有功用的目的。我被允许清晰地感知那神圣的领域——目的和功用的领域，以及一些无法用言语表达的事物。所有事物，无论整体还是个别，都源自这个领域并受其管理。人、灵和天使的情感、思维和行为中，越是发自内心地包含行善的目的，就越是处在"至大之人"之内，即天堂中。相反，人和灵越是发自内心地怀有作恶的目的，就越是处在"至大之人"之外，即地狱中。
　　3646、就流注和对应而言，野兽与人类的情况是相似的。它们同样接受来自灵性界的流注和自然界的流注，这些使它们得以维持生命和存在。然而，由于它们的灵魂形式，以及由此而来的身体形式不同，其具体运作方式也各不相同。这就像世界之光，虽然以相同的程度和方式照射在地球上的各种物体上，但在不同形式中却产生不同的效果：在某些物体上呈现出美丽的色彩，在另一些物体上则显现出不悦目的色彩。同样地，当灵性之光流入野兽的灵魂时，其接收方式与人类灵魂完全不同，因此其所产生的活动效果也与人类大不相同。
　　【2】人的灵魂处于更高的等级，具有更完善的状态，能够向上仰望天堂和主，因此主能将它们与自己结合并赐予永生。而野兽的灵魂只能向下看向地上之物，只能与地上之物结合，故而随身体消亡。
　　目的显明了人与兽的生命差异：人能拥有并感知属灵和属天的目的，能看见、承认、相信这些目的并受其感动；而野兽只能有自然的目的。因此，人能处于构成天堂的神性目的和功用的范围中，而野兽只能处于地上目的和功用的范围中。
　　这里的目的实质上就是爱，因为人所爱的即为其目的所在。
　　【3】许多人无法区分人类与野兽生命的差异，这是因为他们沉溺于外在事物，只关心和在意地上的、肉体的和世俗的事物。这样的人认为自己与野兽无异，死后也会像野兽一样消散，因为他们既不关心也不了解属灵和属天的事物。
　　这就是当今时代的愚昧：人们将自己等同于野兽，看不到内在的本质区别。然而，那些信仰属天和属灵之事的人，或是允许属灵之光流入并在其中运作的人，却能看到完全相反的情况，明白人类远远超越野兽。
　　至于野兽动物的生命，将借主的神圣怜悯另作专门论述。
　　3647、我被允许观察并感知这些事情的发生过程。我看见一些刚进入来生的人，他们在世时只关注地上的事物，没有其它追求，也未曾通过任何知识被引导认识善与真。这些人多来自水手和农民阶层。
　　这些人显现出极其微弱的生命力，以至于我怀疑他们是否能像其他灵一样获得永生，他们的状态就像几乎失去生气的机器。然而，天使们以极大的关切照顾他们，借着他们仍保有的人之本质，逐步向他们灌输善与真的生命。通过这样的引导，这些人得以逐渐从类似动物的生命状态提升到真正的人的生命。
　　3648、主通过天堂的流注作用于植物界的一切，包括各类树木的生长结果，以及各种植物的繁衍生息。若不是来自主的属灵之力持续不断地在内部作用于种子中的原始形态，植物就不可能以如此奇妙的方式和秩序生长发育。
　　虽然植物的形态本身无法接受生命，但通过主的流注，它们却具有永恒和无限的映像。这一点从它们不断繁衍自身类别和种类的倾向可以看出，它们仿佛要永远存活下去，并遍布整个宇宙。这种永恒和无限的特质蕴含在每一粒种子之中。
　　【2】人类却将这一切奇妙的现象归因于自然本身，由于内心的否定态度，不愿相信来自属灵世界的流注。即便他们明白，没有什么能够脱离其存在之源而继续存在——也就是说，持续存在即是永续的存在，或者说，生产即是持续的创造。
　　整个自然界是主的王国的象征性舞台（参3483节）。关于这些内容，以及它们与"至大之人"的对应关系，将借主的神圣怜悯另作专门论述。
　　3649、关于"至大之人"及其对应关系的讨论，将在接下来各章节的末尾继续展开。
创世记第二十八章
　　3650、在前章的讲解中，我们已经阐释了主在马太福音（24:8-14）中关于最后审判和教会末期的教导与预言（参3486-3489节）。现在按照既定顺序，在本章之前要解释该章第15至18节的内容：
　　你们看见先知但以理所说的那行毁坏可憎的站在圣地（读这经的人须要会意）。那时，在犹大的，应当逃到众山上；在房顶上的，不要下来拿家里的东西；在田里的，也不要回去取衣裳。（马太福音24:15-18）
　　3651、这些经文显然包含着深邃的属灵奥秘。若不揭示其中的内在含义，我们就无法真正理解“在犹大的，应当逃到山上""在房上的，不要下来拿家里的东西"以及"在田里的，不要回去取衣裳"这些话语的真实含义。若缺乏对其内在含义的理解，圣经研究者和解释者很可能会得出完全错误的结论。那些在内心否认圣经神圣性的人可能会认为，这些话语仅仅描述了面对敌人入侵时的逃难场景，从而否认其中蕴含的神圣意义。事实上，主的这些话语完整地象征了教会在爱之善与信之真理方面荒废的状态，这一点将在随后的解释中得到充分证实。
　　3652、从内在含义来看，"那行毁坏可憎的"象征着教会的荒废状态。这种荒废发生在以下情况：当人们不再承认主，因而失去了对主的仁爱与信仰；当人们不再怀有对邻舍的仁义之心；随之也失去了对良善与真理的信仰。当这些现象出现在教会中，特别是在拥有圣言的地方——虽然这种情况可能并未在教义的宣讲中公开显现，但已存在于人们的内心思想中——这就是荒废的状态，而这些现象正是其可憎之处。因此，"看见那行毁坏可憎的"意味着当人们察觉到这些属灵衰败的征兆时。
　　【2】接下来16-18节阐述了在这种情况下应采取的行动。"先知但以理所说的"在内在含义上象征着众先知的预言。当圣言中提到某位先知的名字时，并非指向这位先知个人，而是指向预言性的圣言本身，因为名字是无法进入天堂的（参1876，1888节）。每位先知都象征着独特的属灵含义，比如"摩西"、"以利亚"和"以利沙"各自象征的含义可在第十八章序言和2762节中找到。特别地，"但以理"象征着所有关于主降临和教会状态的预言，尤其是关于教会最后状态的预言。在先知书中频繁提到荒废的主题：从字面意义上看，这荒废指的是犹太教会和以色列教会的荒废状态；但从内在含义来看，它象征着普遍意义上的教会荒废，也包括当今教会所面临的荒废状态。
　　【3】"站在圣地上"象征着一切良善与真理的荒废状态。这里的"圣地"象征着仁爱与信仰的状态。"地方"在内在含义上象征着灵性的状态（参2625，2837，3356，3387节）。这种状态之所以称为"圣"，是因为它包含了源于仁爱的良善与由此而生的信仰之真理。在圣言中，"圣”专指这些从主而来的属性，因为主自己就是圣洁本身，是真正的圣所。"读这经的须要会意"这句话特别针对在教会中的人，尤其是那些持守仁爱与信仰的人，他们需要深刻理解并谨慎关注这些教导。这也正是当前讨论的核心主题。
　　【4】"那时，在犹大的，应当逃到众山上"这段经文具有深刻的属灵含义。在此，"犹大"象征着教会，而信徒逃往山上则象征着人们应当专注仰望主，追求对主的仁爱与对邻舍的仁义。这里的"山"象征着主自己，而"众山"则象征着对主的仁爱以及对邻舍的仁义（参795，796，1430，2722节）。从字面意义来看，这段经文描述的是当耶路撒冷被围困时（如罗马人所做的那样），人们应当逃离城市到山上避难。这一点在路加福音中有明确记载：
　　你们看见耶路撒冷被兵围困，就可知道它成为荒场的日子近了。那时，在犹大的应当逃到山上；在城里的应当出来；在乡下的不要进城。（路加福音21:20-21）
　　【5】关于"耶路撒冷"的含义也遵循相似的解释原则。虽然从字面意义上看是指耶路撒冷这座城市，但从内在意义来看，它象征着主的教会（参402，2117节）。圣经中所有关于犹太人和以色列民的记载，都象征着主在天上的王国和地上的王国（即教会），这一点已经多次得到证实。
　　因此，从内在意义来看，"耶路撒冷"并非仅仅指代那座城市，"犹大"也不仅仅指代那片土地。这些名称都是用来象征主王国中属天和属灵的事物。为了体现这种象征意义，这些历史事件确实发生了。这种写作方式使圣经能够同时满足人类读者的理解能力，也符合与人同在的天使的理解层次。
　　这也解释了为什么主要用这种方式讲话。如果采用其他表达方式，就无法适应当时读者的理解能力，也无法同时满足天使的理解需求，这样的话，人类就无法接受，天使也无法理解。
　　【6】"在房顶上的，不要下来拿家里的东西"这段经文蕴含着深刻的属灵含义。这里的"房顶"象征着人的较高属灵状态，即处于仁义之善的状态；而房子的下部则象征着较低的状态，即关于真理的状态。关于"房屋"的具体含义可参考其它章节（参710，1708，2233，2331，3142，3538节）。
　　这段经文揭示了教会成员属灵成长的规律：在重生过程中，人为了达到良善的目的而学习真理，因为他对真理的向往是出于对良善的追求。但当重生完成后，人就能直接从真理和良善中行动。一旦达到这种状态，就不应该退回到先前的状态。如果这样做，就会从已经达到的良善的境界退回到对真理的推理中，从而破坏自己的属灵状态。
　　当人达到真正意愿真理和良善的状态时，一切理性推理都应当停止。此时，人应当从内心的意愿出发，根据良心来思考和行动，而不是像以前那样依赖理性思考。如果重新回到依赖理性思考的状态，就会陷入难以抵御的试探中。这就是"在房顶上的，不要下来拿家里的东西"这句经文所蕴含的深层寓意。
　　【7】“在田里的，也不要回去取衣裳”象征那些在真理之良善中的人也不应从其良善转向真理的教义。这段经文中的"田地"象征着人在良善状态中的境界（参368，2971，3196，3310，3317，3500，3508节）。"衣裳"或"外衣"则象征着覆盖良善的外在形式，也就是真理的教义，因为教义就像是良善的外在遮盖（参297，1073，2576，3301节）。
　　这段经文的寓意是：那些已经达到真理之良善境界的人，不应该从这种良善的状态退回到仅仅关注真理教义的层面。显然，这段经文包含着比表面更为深邃的含义，这一点从它是主亲自所说的话这一事实就可以得到印证。
　　3653、这些经文完整地描述了教会在仁爱之良善和信仰之真理方面的荒凉状态，同时也为处于这些状态中的人提供了具体指引。教会中的人可分为三类，各有其特征和象征意义：
　　第一类是在对主之仁爱中的人，这类人由"在犹大的人要逃到众山上去"来象征；第二类是在对邻舍之仁义中的人，由"在房顶上的，不要下来拿家里的东西"来象征；第三类是在对真理之情感中的人，由"在田里的不要回去取衣裳"来象征。
　　关于这些内容的详细解释，以及"回转"和"向后看"的具体含义，可参考第二卷2454节的详细论述。这些经文的象征意义揭示了信徒在不同属灵状态下应当采取的正确行动，为教会的重建提供了重要指引。
　　3654、在圣言的内在意义中，"犹大"和"耶路撒冷"这些词并非指向其地理意义上的实体。圣言中使用"犹大地"这一称谓，它与"迦南地"一样，象征着主的王国，也就是象征着教会，因为教会正是主在地上的王国。
　　"犹大"或犹太民族象征着主的属天的王国，而"以色列"或以色列民族则象征着主的属灵的王国。正因为这种象征关系的存在，当圣言提到这些名称时，其内在意义都指向这些属灵实质，而非其字面含义。
　　【2】这些含义将在后文论述犹大和犹大地时，借着主的神圣怜悯得以显明；现在先从先知书中举几例：
　　我的良人有葡萄园在肥美的山冈上。他刨挖园子，清除石头，栽种上等的葡萄树，在园中盖了一座楼，又凿出压酒池；指望结好葡萄，反倒结了野葡萄。耶路撒冷的居民和犹大人哪，请你们现今在我与我的葡萄园中判断。我要使它荒废。因为万军之耶和华的葡萄园就是以色列家，他所喜爱的树就是犹大人。他指望的是公平，谁知倒有暴虐；指望的是公义，谁知倒有冤声。（以赛亚书5:1-7）
　　这些含义将在后文论述犹大和犹大地时，借着主的神圣怜悯得以显明。如上述先知书中所举的例子，从字面意义上描述以色列人和犹大人的败坏状态，但其内在意义是在讲述由以色列和犹大所象征的教会的败坏状态。
　　"耶路撒冷的居民"象征教会之良善，其中"居民"象征良善或在良善中的人（参2268，2451，2712，3613节），而"耶路撒冷"则象征教会（参402，2117节）。"以色列家"也具有类似的象征意义，其中"家"（或“房屋”）象征良善（参710，1708，2233，2331，3142，3538节），"以色列"象征教会（参3305节）。
　　至于"犹大人"，这一称谓中的"人"象征真理（参265，749，1007，3134，3310，3459节），而"犹大"象征良善，但特别之处在于"犹大人"象征源于对主之爱的良善的真理，这就是所谓的属天真理，即那些存有这种真理的人。
　　【3】他必向列国竖立大旗，招聚以色列被赶散的人，又从地的四方聚集分散的犹大人。以法莲的嫉妒就必消散，扰害犹大的必被剪除；以法莲必不嫉妒犹大，犹大也不扰害以法莲。耶和华必使埃及海汊枯干，抡手用猛烈的热风使大河分为七条。那时，为主余剩的百姓，就是从亚述剩下回来的，必有一条大道。（以赛亚书11:12-16）
　　这段经文从字面意义上是在讲述以色列人和犹大人从被掳之地归回，但其内在意义是在讲述新教会，既包括整体上的新教会，也包括个别重生而成为教会成员的人。
　　在这段经文中，"以色列被赶散的人"象征他们的真理，"分散的犹大人"象征他们的良善。“以法莲"象征他们的理解力，表明这种理解力不再与其它方面相互对抗。"埃及"象征事实性知识（参1164，1165，1186，1462，2588，3325节），"亚述"则象征由事实性知识而来的推理（参119，1186节），这些都已变得败坏。
　　"被赶散的、分散的、余剩的和剩下的"这些词都象征仍然存留的真理和良善。关于"以法莲”象征理解力的含义将在别处详细说明。"余剩"象征主在人的内在深处所隐藏的良善和真理（参468，530，560，561，660，661，798，1050，1738，1906，2284节）。
　　【4】雅各家啊，你们这称为以色列名下，从犹大水源而出的，因为你们自称为圣城的人，倚靠以色列的神。（以赛亚书48:1-2）
　　在这段经文中，"犹大的水"象征那些源于对主之爱的良善而来的真理。这些真理本质上就是仁义的良善，也就是我们所说的属灵良善。这些良善构成了两个层面的教会：内在的属灵教会（由"以色列"所象征）和外在的教会（由"雅各家"所象征）。这就解释了为什么经文中提到“雅各家，称为以色列名下，从犹大水源而出的"这样的表述。
　　【5】我必从雅各中领出后裔，从犹大中领出承受我众山的人；我的选民必承受，我的仆人要住在那里。（以赛亚书65:9）
　　"从犹大中领出承受众山的人"这一表述，从最高的意义上来说是指主自己，从代表意义上说是指那些在对主之仁爱中的人，也就是那些处于这两种爱之良善中的人。关于"众山"象征这些良善的含义，在3652节中已有详细说明。
　　【6】犹大是个小狮子；我儿啊，你抓了食便上去。他屈下身去，卧如公狮，如母狮，谁敢惹他？（创世记49:9）
　　在这段经文中，"犹大"从最高意义上明显是指主自己，从代表意义上是指那些在对主之仁爱的良善中的人。
　　以色列出了埃及，雅各家离开说异语之民；那时，犹大为主的圣所，以色列为他所治理的国度。（诗篇114:1-2）
　　在这里，"犹大"象征属天的良善，即对主之仁爱的良善，而"以色列"则象征属天的真理或属灵的良善。
　　【7】日子将到，这是耶和华说的，我要给大卫兴起一个公义的苗裔；他必作王掌权，行事亨通，在地上施行公平和公义。在他的日子，犹大必得救，以色列必安然居住。他的名必称为“耶和华我们的义”。（耶利米书23:5-6; 33:15-16）
　　这段经文预言了主的降临。这里的"犹大"象征那些在对主之仁爱的良善中的人，而"以色列”象征那些在这良善之真理中的人。显然，这里的"犹大"并不是指历史上的犹大国，"以色列"也不是指历史上的以色列国，因为犹大并未得救，而以色列早已不复存在。同样，在耶利米书中说：
　　我要使被掳的犹大和被掳的以色列归回，并建立他们如起初一样。（耶利米书33:7）
　　耶和华说：在那些日子，那时候，以色列人要和犹大人同来，边走边哭，寻求耶和华他们的神。他们必面向锡安，访问通往锡安的道路。（耶利米书50:4-5）
　　那时，人必称耶路撒冷为耶和华的宝座；万国必奉耶和华的名聚集在耶路撒冷。他们不再随从顽梗的恶心行事。当那些日子，犹大家必与以色列家同行，从北方之地一同来到这地。（耶利米书3:17-18）
　　【8】看哪，日子将到，这是耶和华说的，我要用人的种子和兽的种子播种以色列家和犹大家。（耶利米书31:27）
　　我要与以色列家和犹大家立新约。这就是我与以色列家所立的约：到那日子，我要将我的律法放在他们里面，写在他们心上。（耶利米书31:27，31，33）
　　这里的"以色列"或"以色列家"显然不是指历史上的以色列国，因为以色列人被分散在列国中，从未从被掳之地归回。同样，"犹大"或"犹大家"也不是指实际的犹大国，而是在内在意义上象征那些属于主的属灵王国和属天王国的人。这里提到的"新约"象征通过良善与主结合（参665，666，1023，1038，1864，1996，2003，2021，2037节），而"写在心上的律法"则象征对良善与真理的直接领受，也象征良心。
　　【9】到那日，大山要滴下新酒，小山要流出奶子，犹大所有的溪流都有水流，必有泉源从耶和华的殿中流出，浇灌什亭谷。埃及必然荒凉，以东变为荒凉的旷野，都因向犹大人所行的强暴，又因在本地流无辜人的血。但犹大必存到永远，耶路撒冷必存到万代。（约珥书4:18-20）
　　从这段经文的每一个细节中都可以看出，这里的"犹大"并非指历史上的犹大国，"耶路撒冷"也不是指实际的耶路撒冷城，而是象征那些生活在仁爱与仁义之圣洁中的人，因为经文说他们要存到永远，存到万代。
　　【10】看哪，我要差遣我的使者，在我前面预备道路。你们所寻求的主，必忽然进入他的殿；立约的使者，就是你们所仰慕的。那时，犹大和耶路撒冷所献的供物必蒙耶和华悦纳，仿佛古时之日，上古之年。（玛拉基书3:1，4）
　　这段经文预言主的降临。显然，在当时"犹大和耶路撒冷所献的供物"并未真正"蒙耶和华悦纳"。这表明"犹大"和"耶路撒冷"是象征性的用词，象征主的教会之事物。这种象征意义同样适用于圣经中其它提到犹大、以色列和耶路撒冷的地方。由此我们可以理解，在马太福音中提到的"犹大"象征着已经荒废的主的教会。
　　3655、福音书前文论述了教会败坏的前两个阶段。第一个阶段是人们不再能辨识何为善何为真，而是对此展开争论，最终导致伪谬的产生（参3354节）。第二个阶段是人们开始藐视并厌恶善与真，随着仁义的逐渐消退，对主的信仰也随之消亡（参3487，3488节）。本段经文所论述的是第三个阶段，即教会在善与真两方面陷入完全的荒凉状态。
经 文
概 览
　　3656、本段经文（1-10节）从最高层面上描述了主如何开始使他的自然层在真理和良善两方面达至神性化，并概括性地描述了这一过程所需的媒介。从象征意义上看，本章也论述了主如何使人的自然层在真理和良善方面得以重生或更新，这一过程在总体上与主的神性化过程相似。
　　3657、从最高的内在意义来看，本段经文描述了主如何从秩序的最末端开始，使他的自然层在真理方面达至神性化，籍此安排各个中间环节，并将一切总体和细节与最初的，即他的神性本身结合。从象征性的内在意义来看，这段经文描述了主如何同样从秩序的最末端开始重生人的自然层，并安排各个中间环节，使其通过理性与他自己结合（11-22节）。
内 义
　　3658、第一节至第二节 以撒叫了雅各来，给他祝福，吩咐他，并对他说：“你不要娶迦南的女子为妻。 你起身往巴旦·亚兰去，到你母亲的父亲彼土利家里，在那里从你母亲的兄弟拉班的女儿们中娶一女为妻。
　　"以撒叫了雅各来"象征从主而来对真理之良善的品质的直接领受；"给他祝福"象征要如此结合； "吩咐他，并对他说"象征反思和由此而来的直接领受；"你不要娶迦南的女子为妻"象征不要与伪谬和邪恶的情感结合；"你起身"象征着要从那里提升那善；"往巴旦亚兰去"象征着此类真理的知识；“到你母亲的父亲彼土利家里，在那里从你母亲的兄弟拉班的女儿们中娶一女为妻"象征着通过旁系亲属关系而来的外在良善，以及由此产生的真理结合。
　　3659、"以撒叫了雅各来"象征从主而来对真理之良善的品质的直接领受。这一含义可从多个方面得到证实："叫某人来"象征对品质的直接领受（参3609节）；"以撒"象征主的神性理性的神性良善（参1893，2066，2072，2083，2630，3012，3194，3210节）；"雅各"在一般意义上象征主的自然层面的真理（参1893，3305，3509，3525，3546，3576，3599节），而在本章及其后续经文中特别象征那真理的良善。这些含义综合起来，清楚地表明该经文象征从主而来对真理之良善的品质的直接领受。
　　【2】"雅各"在此象征那真理的良善，这源于他刚从以扫处获得长子名分和祝福，由此承担了以扫的角色。不过在此阶段，他仅象征那真理的良善的方面，这与他先前所象征的真理有关。这里需要理解，任何真理本质上都包含着良善，若不是源于良善就不能称其为真理。
　　通过获得长子名分和祝福，雅各取代以扫的位置，使他的后裔得以继承对亚伯拉罕和以撒关于迦南地的应许。这样，"雅各"就可以象征主的神性自然层面，正如"以撒"象征神性理性层面，"亚伯拉罕"象征主的神性本身。为使这种象征关系集中于一人身上，才允许雅各以这种方式获得长子名分和祝福。
　　因此，"雅各"现在象征自然层面的良善，但在开始阶段主要象征那真理的良善。本章第6-9节仍论及以扫，目的是要象征主的自然层面内在的真理之良善和良善之真理，这是"雅各"此时还无法完全象征的。关于"雅各"所象征的真理之良善的具体内容和性质，将在后文详细阐述。
　　3660、"给他祝福"象征将要如此结合，这可从"祝福"象征结合的意义得知（参3504，3514，3530，3565，3584节）。父亲以撒此时给儿子雅各祝福，虽然雅各是以欺骗手段获得并从以扫处夺走祝福，令以撒感到恐惧，如前章所述。这是因为以撒此时认识到将要承受迦南地的是雅各的后裔而非以扫的后裔，因此他确认了这个祝福。
　　以撒所恐惧的欺骗行为具有预示意义，它意味着那个民族在象征性事物上的错谬本质。他们在象征神性和天堂事物时毫无真诚可言，与古教会形成鲜明对比。他们只注重外在形式而忽视内在意义，甚至连这种外在形式都无法持守，因为他们频繁地陷入公然的偶像崇拜中。
　　【2】"祝福"在内在意义上象征着结合或联结，这一点之前已有阐述。它象征着自然层面的良善和真理要与理性层面结合，也就是外在人与内在人的结合。主为了使他的自然层面神性化，需要将与神性理性层面的良善和真理相对应的良善和真理注入其中，因为若没有这种对应关系，就无法实现真正的结合。
　　自然层面的良善和真理，也就是属于自然人的特质，其数量无法计数。即使是它们最基本的类别也难以被人完全理解。虽然当我们谈到自然的良善和真理时，在人看来似乎很简单，但实际上整个自然层面及其所包含的一切都极其复杂。
　　在这些自然层面的良善和真理中，有些能够容纳理性层面的良善和真理，有些则不能。只有那些能够容纳的部分才能通过对应关系与理性层面的良善和真理结合。这些内容将在本章和随后的章节中详细探讨。
　　【3】要认识和区分这些良善与真理的性质，并理解它们如何适合相互结合，对人来说并非易事。除非人从内在层面思考或在天堂之光的照明下观察，否则这些事物在他看来都是模糊且无趣的。
　　然而，这些对天使和灵的理解力来说却十分清晰。因为他们的思维不再受到世俗、肉体和尘世关切的干扰，这与他们在世时的状态完全不同。当他们从圣言的内在意义理解这些事物时，会感到无比愉悦和智慧的福乐。
　　这是因为神性在此闪耀光辉，其至高意义论及主自己，而代表性意义则论及教会和人的重生。因此，天使和灵始终处于主的神性氛围中，沉浸在他的神圣目的和功用之中。
　　3661、"吩咐他，并对他说"象征反思和由此而来的直接领受。这可以从圣言历史书中”嘱咐“或"吩咐"一词的含义得到证实，它象征着反思；而"说"则象征着直接领受（参1791，1815，1819，1822，1898，1919，2080，2619，2862节）。反思是对事物本质的洞察，即对事物如何存在的观察，从而产生领受。
　　3662、"你不要娶迦南的女子为妻"象征不要与伪谬和邪恶的情感结合。这可从以下含义得知：“娶"象征着结合或连接，"女子"象征着情感（参568，2362，3024节），而"迦南"则象征着伪谬和邪恶（参1093，1140，1141，1167，1205，1444，1573，1574，1868节）。
　　3663、"你起身"象征着要从那里提升那善。这可从"起来"一词在经文中所包含的提升之义得知（参2401，2785，2912，2927，3171节）。具体而言，这里指的是要从"迦南的女子们"所象征的事物提升到"拉班的女子们"所象征的更高层次的事物，关于后者将在下文详述。
　　3664、"往巴旦亚兰去"象征着此类真理的知识。这一含义可从"亚兰"（即叙利亚）象征知识得知（参1232，1234，3249节）。"巴旦亚兰"象征真理的知识，是因为它位于河间的叙利亚，也就是拿鹤、彼土利和拉班居住的地方，这地方象征着真理的知识（参3051节）。此外，"巴旦亚兰"这一地名在第25章第20节和第31章第18节中也有提及，在这些经文中同样象征着真理的知识。
　　3665、“到你母亲的父亲彼土利家里，在那里从你母亲的兄弟拉班的女儿们中娶一女为妻"象征着通过旁系亲属关系而来的外在良善，以及由此产生的真理结合。这段经文的深层含义可以这样理解："彼土利"象征着最纯正的外邦良善（参2865节）。"拉班"作为母亲的兄弟，象征着人性中对良善的自然倾向，特别是对外在良善的向往，更具体地说，是象征着在旁系血缘关系中共同具有的良善（参3129，3130，3160，3612节）。"从他的女儿们中娶一个为妻"这个描述象征着与真理的情感建立联结。这里的"娶妻"象征着结合，而"女儿们"则象征着各种情感（参568，2362，3024节）。简而言之，这段经文表明，由"雅各"所象征的自然良善，需要与源自旁系血缘关系中的良善所产生的真理建立联结。这种属灵意义上的结合，是通过实际的婚姻关系来象征的。
　　【2】人的重生过程是循序渐进的：主首先如同引导婴儿，继而如同引导儿童，再后如同引导少年，最终如同引导成人。在婴儿和儿童阶段所学习的真理完全是外在和肉体层面的，因为这时期还无法理解内在事物。这些真理本质上是知识，而知识又分为两类：一类在内在深处具有神性，另一类则没有。具有神性的知识能够按照次序逐步接纳更深层的真理，而不具神性的知识则会排斥真理。这就像土壤会根据其性质选择性地接受某些种子而排斥其它种子，使一些种子生长，另一些则窒息。内含神性的知识能够接纳属灵和属天的真理与良善，这是因为其中的神性在进行调节；而不含神性的知识则只会接纳伪谬和邪恶，这是由于它们的本质所决定。在此，能够接纳属灵和属天真理与良善的外在知识，由"拉班家中彼土利的女儿们"来象征；而不能接纳的知识则由"迦南的女儿们"来象征。
　　【3】人在从婴儿到儿童阶段所获得的知识，就像最基本的容器，这些容器需要被良善充满。当这些容器被良善充满时，人的心智就会得到启发。如果这些容器的本质能够容纳真正的良善，那么通过其中的神性作用，人就会获得启发，并且这种启发会逐步加深。反之，如果这些容器无法容纳真正的良善，人就不会获得真正的启发。尽管表面上可能呈现出某种启发的状态，但这实际上只是源于伪谬和邪恶的虚幻之光，最终反而会使人对良善和真理的理解变得越来越模糊。
　　【4】这些知识有着多种类别，其数量之多难以完全列举，更难以细分具体种类。它们通过多种途径从神性经由理性层面流入自然层面：有些是通过理性的良善直接流入，随后进入自然层面的良善及其真理，最终达到外在自然层面或肉体层面，在那里又分化为多个支流；有些则是通过理性的真理间接流入自然层面的真理及其良善，最终也达到外在自然层面或肉体层面（参3573，3616节）。
　　这种关系结构类似于民族、家族和家庭中的血缘与姻亲关系：有直系血亲从第一位祖先传下，也有远近不同的旁系亲属。在天堂中，这种区分尤为清晰，因为那里的群体都是按照良善和真理的类别及其亲近程度来组织的（参685，2508，2524，2556，2739，3612节）。上古时代的属天之人也通过按民族、家族和家庭分别居住的方式来象征这种关系（参470，471，483，1159，1246节）。
　　这就是为什么代表性教会的成员被要求在本民族的家族内通婚，因为这样才能象征天堂及其群体在良善和真理方面的结合。就如同雅各被指示要往他母亲的父亲彼土利家去，从他母亲的兄弟拉班的女儿中选择妻子。
　　【5】外在或肉体层面的真理知识，尤其是那些源自旁系良善的知识，内在包含着神性，因此能够接纳真正的良善。这些知识在将要重生的婴儿和儿童中最为明显，主要体现在圣言的历史记载中。
　　这些记载包括关于伊甸园的叙述：园中的第一个人、中央的生命树，以及那里的知识树和诱惑人的蛇。这些知识内含神性本质，能够接纳属灵和属天的良善与真理，因为它们都象征着更深层的属灵含义。同样的知识还包括圣言中其他历史记载，如会幕、圣殿及其建造的细节，亚伦和他儿子们的祭司服饰，以及住棚节、初熟节和除酵节等重要节期的规定。
　　当婴儿和儿童了解并思考这些内容时，与他们同在的天使就会思考这些事物所象征的神性意义。天使对这些象征意义的情感会传递给儿童，使他们从中感受到喜悦和愉快，这种体验为他们的心智接受真正的良善和真理做好准备。这些知识，连同其它许多类似的内容，都构成了源自旁系良善的外在真理知识体系。
　　3666、第三节至第五节 愿沙代神赐福给你，使你繁殖增多，成为多族之民，将应许亚伯拉罕的福赐给你和与你同在的种，使你承受你所寄居的地为业，就是神赐给亚伯拉罕的。”以撒打发雅各走了，他就往巴旦·亚兰去，到亚兰人彼土利的儿子拉班那里。拉班是雅各、以扫的母亲利百加的兄弟。
　　"愿沙代神赐福给你"象征通过真理与良善的试炼而达到的结合。"使你繁殖增多"象征由此产生的良善与真理，而"成为多族之民"则象征丰盛。"将应许亚伯拉罕的福赐给你"象征神性本身与自然的良善和真理的结合，"给你和与你同在的种"象征与由此而来的良善和真理同在。“使你承受你所寄居的地为业"象征着教导的生活，而"就是神赐给亚伯拉罕的地"象征这一切源自神性。"以撒打发雅各走了"象征一个新阶段的开始，"他就往巴旦·亚兰去"象征获取真理的知识。"到亚兰人彼土利的儿子拉班那里"象征旁系的良善。"拉班是雅各、以扫的母亲利百加的兄弟"象征通过母亲与"雅各"所象征的真理之良善及"以扫"所象征的良善之真理的亲缘关系。
　　3667、"愿沙代神赐福给你"象征通过真理与良善的试探而达到结合。这可从"沙代神"象征试探，以及"赐福"象征结合得知（参3504，3514，3530，3565，3584节）。由于"雅各"此时象征真理之良善（参3659节），因此这里的"给你"就是指那良善与真理。
　　"沙代神"之所以象征试探，是因为在古时，人们用不同名称称呼至高的神或主，这些称谓是根据他的属性、从他而来的诸般良善，以及众所周知的诸多真理而定的。古教会的人们通过这些不同称谓只认一位神，即他们称为耶和华的主。然而，当教会偏离了良善与真理，也就偏离了这智慧时，人们开始崇拜多神，将独一真神的各种称谓变成了多个神明，以致每个民族乃至每个家庭都从这些称谓中选择一位作为他们的神。
　　【2】这就产生了许多神，这些神在圣经中经常被提及。这种情况也出现在亚伯拉罕的父亲他拉的家族和亚伯拉罕自己的家中。他们确实崇拜其他神（参1356，2559节），尤其是沙代神（参1992节）。这种崇拜在他们家中的延续性可从以下经文得到证实：
　　我从前向亚伯拉罕、以撒、雅各显现为沙代神，至于我名耶和华，他们未曾知道。（出埃及记6:3）
　　耶和华对亚伯拉罕说：我是沙代神，你当在我面前作完全人。（创世记17:1）
　　这就是为什么以撒现在对雅各说："愿沙代神赐福给你。"这一点在本章中表现得尤为明显。当主在梦中对雅各说"我是耶和华，你祖亚伯拉罕的神，以撒的神"后，雅各却回应说：
　　神若与我同在，在我所行的路上保佑我，又给我食物吃，衣服穿，使我平平安安地回到我父亲的家，我就必以耶和华为我的神。（创世记28:20-21）
　　这清楚地表明，雅各家并不真正认识耶和华，只是在得到他的恩惠时才愿意认他为神。这种功利性的信仰态度在今日的基督教世界中仍然普遍存在。
　　【3】关于沙代神这一称谓，在古教会中人们用它来称呼主，这与试探及试探后所获得的祝福和恩惠有关（参1992节）。因此，"沙代神"在内在意义上象征试探。通过试探，善与真得以结合，对此可参考先前关于试探的论述以及相关内容（参2819节）。
　　3668、"使你繁殖增多"象征由此产生的良善与真理，因为”繁殖“（或”结果子“）象征良善，而“增多"象征真理（参43，55，913，983，2846，2847节）。
　　3669、"成为多族之民"则象征丰盛。"多族之民"特别是指真理，因为在圣言中"（人）民"象征那些在真理中的人（参1259，1260，2928，3581节），而"民族"则象征那些在良善中的人（参1259，1260，1416，1849节）。在此使用"多族之民"这一说法，是因为这里论及"雅各"所代表的真理之良善。从真理而来的良善与产生真理的良善是有区别的：前者由"雅各"所象征，后者由"以扫"所象征。这两种良善处于相反的状态：重生之前的人处于从真理而来的良善中，重生之后的人则处于产生真理的良善中（参3539，3548，3556，3563，3570，3576，3603节）。
　　3670、"将应许亚伯拉罕的福赐给你"象征神性本身与自然的良善和真理的结合。这可从"福"（或”祝福“）象征结合得知（参3660，3667节），也可从"亚伯拉罕"象征主的神性本身（称为"父"）得知（参2011，3251，3439节）。这些话是对雅各说的，因为"雅各"将象征主在神性自然层面中的神性良善和真理，所以这句话在内在意义上象征神性与自然层面的良善和真理的结合。在字义上，这指的是对迦南地的占有，这就是亚伯拉罕的祝福所指的，正如经文后面所说：使你承受你寄居之地，就是神赐给亚伯拉罕的地。
　　所有认为圣言的历史不包含天上和奥秘事物的人都是按字面意思理解这些话的，尤其是犹太民族，他们因此认为自己优于所有民族和人民。他们的祖先们，特别是雅各也是这样理解的。关于雅各的本性，可从前面所述看出（参3667节），他不认识耶和华，若不给他物质和世俗的东西，他就不愿承认神。但从这些解释可以清楚看出，这里所指的并非亚伯拉罕、以撒或雅各本人，而是"雅各"象征主要使其神性化的自然层面。无论代表的人是好是坏都不重要，因为即使是坏人也能代表并且确实代表了主的神性（参665，1097，1361节）。
　　【2】这一点在今天的代表性事物中仍然可以看到。所有的君王，无论其为人如何，都因其王权而象征主；同样，所有的祭司也因其职分而象征主。王权和祭司职分本身是神圣的，这与执行职务者的品性无关。因此，即使是恶人所传讲的圣言也同样神圣，洗礼和圣餐等圣礼也是如此。
　　由此可知，任何君王都不能将王权中的神圣据为己有，任何祭司也不能将祭司职分中的神圣归于自己。他们若将这些归于己有，就等于给自己打上属灵盗贼的烙印。此外，他们若行恶事，即违背公正公平、良善真理，就会丧失其神圣职分的代表性，转而象征对立面。正因如此，在犹太代表性教会中才会制定诸多法规，特别是关于祭司执行职务时当如何保持神圣。关于这一点，蒙主的神圣怜悯，将在后文详述。
　　3671、"给你和与你同在的种"象征与由此而来的良善和真理同在。从"雅各"的象征意义可知，这里的"你"指的就是他，象征真理的良善或源于真理的良善。"种（子）"则象征信仰的良善和真理（参1025，1447，1610，2848，3373节）。"与你同在"象征与真理之良善（即"雅各"）的结合。
　　良善和真理的关系可比作种子与土壤：内在的良善如同能结果的种子，但必须在良好的土壤中生长。外在的良善和真理则如同土壤，供种子在其中生长。内在的良善和真理，即种子，只能在这样的环境中扎根。
　　在重生的过程中，人的理性部分首先被重生，因为种子存在于此；其次是自然部分，它如同土壤（参3286，3288，3321，3368，3493，3576，3620，3623节）。正因自然部分如同土壤，良善和真理才能在理性部分中结果实和倍增，若无土壤供种子扎根，这是不可能的。通过这个比喻，我们可如同从镜中观看，理解重生的过程及其中蕴含的诸多奥秘。
　　【2】对良善和真理的理解与接纳意愿属于理性层面，这会在内心产生对良善和真理的直接领受，这样的领受好比种子。认知与实践则属于自然层面，其中知识与行为代表滋养种子的土壤。当人受到那些确认良善和真理的知识的感动，尤其是在实践中体验到喜悦时，属灵的种子就能在这土壤中生根发芽，使良善结出果实，真理得以倍增，并从自然层面持续提升至理性层面，使其不断完善。
　　然而，若人虽在理性上理解良善和真理，内心也有向善的意愿，却不愿深入认知和实践，那么良善就无法结果实，真理也无法在理性层面中成长。
　　3672、“使你承受你所寄居的地为业"象征着教导的生活。其中"承受"象征获得新的生命（参2658，2851节），特指从神性而来的生命。"寄居"象征接受教导（参1463，2025节），而"地"则象征生活的领域。这里所说的教导之生活，指的是从真理而来的良善生活，这由"雅各"所象征。当人按照所接受的真理教导而生活时，就是在实践教导之生活。
　　3673、"神赐给亚伯拉罕的"象征这一切源自神性。这里的"亚伯拉罕"象征主的神性，在圣言中被称为父（参2010，3251，3439节）。"神所赐的"象征完全归属于主自己，因为赐予之物必然属于接受者。因此，"神赐给亚伯拉罕的"整体象征从神性流出的生命。
　　3674、"以撒打发雅各走了"象征一个新阶段的开始。此时"雅各"开始象征真理的良善，也就是主的神性自然层面开始显现。这一含义贯穿于后续所有关于雅各在拉班家中的记载。因此，"以撒打发雅各"象征着一个新的属灵状态的开始。
　　3675、"他就往巴旦·亚兰去"象征获取真理的知识。这里的"巴旦·亚兰"象征真理的知识（参3664节），表明一个寻求属灵知识的过程。
　　3676、"到亚兰人彼土利的儿子拉班那里"象征旁系的良善。这里的"拉班"象征源自共同血统的旁系良善（参3665节），而"彼土利"则象征第一等级外邦人的良善（参2865，3665节），"拉班"所象征的良善正是从这共同血统衍生而来。彼土利被称为"亚兰人"，是因为"亚兰"或叙利亚象征良善与真理的知识（参1232，1234，3249节），这正是此处的核心主题。
　　"雅各"所象征的外在真理产生的良善，实质上就是知识。这些知识是人最初接受的真理，在重生初期的人们也将其视为真理。然而，知识本身并非真理，而是借由其中的神性元素才成为真理。只有当这神性元素彰显时，知识才真正转化为真理。在此之前，知识犹如普遍的容器，可以容纳真理，这与前述（参3665节末）相符，也如同人最初学习的所有知识一样。
　　3677、"拉班是雅各、以扫的母亲利百加的兄弟"象征通过母亲与"雅各"所象征的真理之良善及“以扫"所象征的良善之真理的亲缘关系。这里的"利百加"象征主的神性理性层面中的神性真理，这一点在前文多次提到。"雅各"象征真理的良善，即在自然层面中由真理产生的良善；而"以扫"象征良善的真理，即在自然层面中由良善产生的真理（参3669节）。由于自然层面（外在人）中的一切良善与真理都源自理性层面（内在人）的孕育与诞生——理性的良善如同父亲，理性的真理如同母亲（参3314，3573，3616节），因此这段经文象征着通过母亲建立的亲缘关系，将"雅各"的真理之良善和"以扫"的良善之真理连接起来。这种关系确实如此运作。
　　【2】要让这些内容变得容易理解是极其困难的。这是因为当今人们对这方面最基本的知识都缺乏了解，例如什么是属灵的善，什么是良善的真理，以及良善与真理存在无数的类别和更多的种类，还有它们之间如何通过类似血缘和姻亲关系的等级而相互连接。当这些最基本的概念都不为人所知时，任何关于这些等级和亲缘关系的描述都将变得晦涩难明。更令人遗憾的是，现今的学者们对这些深层知识毫无兴趣，他们只愿意停留在表面，争论的不是事物的本质，而仅仅是其存在与否；只要维持这种肤浅的状态，就完全不愿意深入了解那些丰富的内涵。
　　3678、第六节至第九节 以扫见以撒已经给雅各祝福，而且打发他往巴旦·亚兰去，在那里娶妻，在给他祝福的时候嘱咐他说：“不要娶迦南的女子为妻”。他又见雅各听从父母，往巴旦·亚兰去了。以扫见迦南的女子在他父亲以撒眼中是不好的，便往以实玛利那里去，在他二妻之外又娶了亚伯拉罕儿子以实玛利的女儿、尼拜约的姐妹玛哈拉为妻。
　　"以扫见以撒给雅各祝福"象征自然之良善对通过"雅各"所代表的真理之良善而达到的结合的思考。"打发他往巴旦亚兰去"象征通过对那良善的认知而开始存在；"要在那里娶妻"象征通过对真理的情感而结合；"在给他祝福的时候嘱咐他说"象征为了实现结合而产生的反思和由此而来的领悟；"不要娶迦南的女子为妻"象征不应与伪谬和邪恶的情感结合；"雅各听从父母”象征顺从和情感；"往巴旦亚兰去了"象征想要获得良善与真理的知识；"以扫见迦南的女子在他父亲以撒眼中是不好的"象征主的预见和眷顾，即自然之良善迄今所结合的真理情感不适合结合；"以扫往以实玛利那里去，娶了亚伯拉罕的儿子以实玛利的女儿玛哈拉"象征那良善与源自神性的真理相结合；"在他二妻之外又娶了尼拜约的姐妹为妻"象征对天上真理的内在情感。
　　3679、"以扫见以撒给雅各祝福"象征自然之良善对通过"雅各"所代表的真理之良善而达到的结合的思考。这可从以下含义得知："见"象征思考，因为思考本质上就是一种内在的视觉，是内在的看见。"以扫"象征自然之良善（参3300，3302，3322，3494，3504，3576，3599节），而"祝福"这一行为象征结合（参3504，3514，3530，3565，3584节）。当提到"以撒"时，象征主的神性理性中的神性良善；"雅各"则象征真理之良善（参3669，3677节）。整体来看，这段经文象征自然之良善对通过真理之良善而达到的结合的思考，揭示了属灵生命中良善与真理结合的奥秘。
　　【2】关于自然之良善对通过真理之良善而达到的结合的思考这一概念，虽然难以完全解释清楚，但我们仍可作简要说明。自然之良善的思考实际上是理性或内在人在自然或外在人中进行的思考，这种思考源于其良善。思考的主体是理性的内在人，而不是自然的外在人。这是因为内在人处于天堂之光中，在这光中有从主而来的聪明和智慧（参3195，3339，3636，3643节）。相比之下，外在人只处于世界之光中，那里既无聪明，也无生命。因此，若非内在人在外在人中进行思考，人就根本无法思考。然而，对人的感知而言，思考似乎发生在外在层面，这是因为人是基于通过感官所接收的世界事物来进行思考。
　　【3】这种关系可以通过几个例子来理解。首先是视觉的例子：感性的人以为眼睛能自主地看，但实际上眼睛只是身体的器官，是内在人通过它来观察外部世界的工具。
　　其次是说话的例子：感性的人会认为口舌能自主发声，稍有认知的人会认为是喉咙和受肺部气流驱动的内部器官在说话。但实际上，是思维通过这些器官在表达，说话本质上就是思维的发声形式。
　　这类感官产生的错觉还有很多。外在人表现出的所有生命现象也是如此，那些都是内在人的生命通过物质性和肉体性的器官表现出来的。思考的运作也遵循同样的原理。
　　【4】当人活在肉体中时，其思考是从理性层面作用于自然层面的。这种思考的品质取决于自然层面是否与理性层面相对应。
　　当自然层面与理性层面相对应时，人就具有真正的理性，能够进行属灵思考。这种对应关系会开启一个交流通道，使主的天堂之光能够通过理性层面流入自然层面，并以智慧与聪明启发人。
　　反之，当自然层面与理性层面不对应时，人就缺乏真正的理性，无法进行属灵思考。此时交流通道是封闭的，只有少量的光能从周围和缝隙中通过理性层面渗入自然层面。
　　人的思考能力与天堂之光的流入程度直接相关。因此，每个人的思考品质都取决于其自然层面在良善和真理方面与理性层面的对应程度。
　　值得注意的是，灵和天使的思考方式与人类是不同的。
　　【5】灵的思考虽然终止于自然层面，因为他们保有所有的自然记忆及其情感，但他们不被允许使用这些记忆（参2475-2479节）。尽管如此，这些记忆仍然如同一个平面或基础，供他们的思考观念在其中终止。因此，他们的思考观念比人类更加内在，他们的言语不像人类使用声音的形式，而是采用事物的形式。
　　这表明灵的思考也取决于其自然层面与理性层面的对应关系。在灵中，有些是理性的并能进行属灵思考，有些则不是理性的也无法进行属灵思考，这完全取决于他们在世时对事物的情感和思考方式，即他们在世上所形成的生命状态。
　　【6】自然之善的思考实质上是在自然之善中的思考。在灵的观念中称为自然之善的思考，而在人的观念中则称为在自然之善中的思考。当理性层面将良善视为目的时，它就在自然之善中进行思考。
　　通过真理之善而达成结合的自然之善思考，本质上是在自然层面中对目的的思考，即思考如何使真理与之结合。这种结合按照神性秩序，通过普遍的途径进行，如前所述，是从外在事物开始，即从秩序中最后或最外在的事物开始。所有自然的重生都源于此，这些最初的知识就像婴儿和儿童所具有的那样（参3665节末）。
　　【7】"以扫"所象征的源于良善的真理与"雅各"所象征的源于真理的良善，在开始时并未在外在形式上结合，因为源于真理的良善相对于源于良善的真理而言是倒置的（参3669节）。然而在最内层的目的上，它们是结合的。源于良善的真理的目的是要按秩序使真理与自身结合，源于真理的良善的目的也是如此。正是这共同的目的使它们得以结合（参3562，3565节）。在最初阶段所出现的这种倒置秩序，仅仅是达到最终目的的一种手段。
　　3680、"打发他往巴旦·亚兰去"象征着一个人通过获得良善的知识而开始他的属灵生命。这个含义可以从两部分来理解："打发他去"表示一个开始或起步（参见3674节）；"巴旦·亚兰"代表获得真理知识的地方（参见3664节）。
　　这里说"良善的知识"，是因为所有真正的真理都是关于良善的知识。如果某个真理不是从良善而来，或者不是以良善为最终目标，那就不能称为真正的真理。不过，当我们在讨论教义时，我们也会把这些称为"真理的知识"。
　　3681、"要在那里娶妻"象征通过对真理的情感而结合。这一点可以从"妻子"象征真理的情感得到证实（参1468，2517，3236节），其中"娶"象征着与之结合。
　　3682、"在给他祝福的时候嘱咐他说"象征为了实现结合而产生的反思和由此而来的领悟。这一含义可从两方面得到证实：其一，"祝福"象征结合（参3504，3514，3530，3565，3584节）；其二，"嘱咐和说"象征反思及由此产生的领受（参3661节）。
　　3683、"不要娶迦南的女子为妻"象征不应与伪谬和邪恶的情感结合。这一含义可从两个方面得到证实：首先，"娶妻"象征联合和结合；其次，"迦南的女子"象征伪谬和邪恶的情感（参3662节）。
　　3684、"雅各听从父母”象征顺从和情感。"听从某人"象征服从（参2542节），而"听从父母"则特别象征出于情感的顺从。这表明顺从不仅仅是简单的服从，更包含着情感上的认同和接纳。
　　3685、"往巴旦亚兰去了"象征想要获得良善与真理的知识。这里的"去"和“出发”象征生命的秩序和规律（参1293，3335节），而"巴旦亚兰"则象征良善与真理的知识（参3664，3675节）。这表明获得属灵知识需要遵循一定的秩序和规律。
　　3686、"以扫见迦南的女子在他父亲以撒眼中是恶的"这句话象征主的预见和眷顾，表明那些与良善的自然部分已经结合的真理情感并不适合更深层的结合。这一含义可从多个方面得到证实："见"象征预见和眷顾（参2837，2839节）；"以扫"象征主的神性自然良善；"迦南的女子"（此处指赫人的女子）象征非正统来源的真理情感（参3470，3620，3621，3622节）；"在他父亲以撒眼中是恶的"象征不利于以扫（代表自然良善）与以撒（代表理性良善）之间的结合。
　　这一段经文的更深含义可从第26章和第27章的相关经文中得到进一步解释。值得注意的是，这里的"迦南的女子"象征非正统来源的真理情感，而在前文中则象征伪谬和邪恶的情感（参3662，3683节）。这种差异源于赫人在迦南地的特殊地位——他们属于外邦教会，其伪谬和邪恶程度不及其它民族（如迦南人、亚摩利人和比利洗人）。正因如此，赫人也象征主在外邦人中的属灵教会（参2913，2986节）。
　　【2】上古教会（即洪水前的教会）是属天的教会曾在迦南地存在（参567节）；古教会（洪水之后的教会）也在那里，并遍及其它许多国家（参1238，2385节）。因此，那里的所有民族、土地和河流都具有代表性意义。上古之人是属天的人，他们能通过所见的一切物体直接领受主王国的事物（参920，1409，2896，2897，2995节），包括那里的土地和河流。
　　这些代表性意义在古教会时期仍然保留，包括各地方的代表性意义。古教会的圣言（参2897-2899节）也因此包含具有代表性意义的地名，这一特征延续到后来摩西和先知的圣言中。这就是为什么亚伯拉罕被命令前往那里，并得到他的后裔将继承那片土地的应许。这个选择并非因为他们比其它民族更优秀（事实上他们是最差的之一，参1167，3373节），而是为了通过他们建立代表性教会。在这个教会中，人们的注意力不在于具体的人或地方，而是在于所代表的属灵事物（参3670节），同时保留了上古教会和古教会的名称。
　　3687、"以扫往以实玛利那里去，娶了亚伯拉罕的儿子以实玛利的女儿玛哈拉"象征那良善与源自神性的真理相结合。这可从以下得知："以扫"象征自然之善，如上所述；"亚伯拉罕的儿子以实玛利"象征源于神性的真理；"以实玛利"象征主的属灵教会，因此象征真理（参1949-1951，2078，2691，2699，3268节）；"亚伯拉罕"象征主的神性，称为"父"（参2010，3251，3439节）；因此“亚伯拉罕的儿子以实玛利的女儿玛哈拉"象征源于神性的真理；"娶妻"显然是结合和联结之意；由此可知，"以扫往以实玛利那里去，娶了亚伯拉罕的儿子以实玛利的女儿玛哈拉"象征那良善与源于神性的真理的结合。
　　3688、"在他二妻之外又娶了尼拜约的姐妹为妻"象征对属天真理的内在情感。"姐妹"象征理性或理智层面的真理（参1495，2508，2524，2556，3386节），而"尼拜约"象征属灵教会的良善（参3268节）。因此，"尼拜约的姐妹"整体象征属天之真理的情感，也就是属灵之良善的情感。在此经文中，"妻子"或"赫人的女儿"象征非纯正真理的情感（参3470，3620-3622，3686节），而"娶妻"这一行为则象征属灵的结合与联结。这段经文与前文相连，共同描述了"以扫"所象征的良善与源自神性的真理之间的结合，特别是与属天真理情感的结合过程。
　　【2】关于这些属灵真理的运作方式，虽然之前已有论述，但由于人们缺乏最基本的相关知识，这些内容往往难以理解。现今的世人更倾向于关注世俗事物而非天上的事，因为世俗之事可见可知，而天上的事则不可见也难以理解。
　　然而，我们不仅要揭示圣言的内在意义，还要对其加以解释。为此，我们需要通过实例来阐明"以扫"所象征的良善之真理与"雅各"所象征的真理之良善之间的关系。这个例子将说明，在人未经重生之前，真理之良善与良善之真理是如何处于对立状态，而在重生之后又是如何实现结合的。这正是我们前面所讨论的核心内容。
　　【3】让我们通过一个实例来说明重生的过程。主预见某些人能够重生，并为他们预备道路。这样的人在属灵生命的初期，就像婴儿一样，对于如何实践对邻舍的仁义还一无所知，因为他既不理解什么是真正的仁义，也不明白谁是真正的邻舍。
　　当这样的人从圣言中学到要施舍给穷人，并且施舍者必在天上得到赏赐时，他就特别关注乞丐。他单纯地认为这些乞丐就是圣言中所说的穷人，却没有意识到街头乞丐中的大多数人可能过着不敬虔甚至邪恶的生活，他们不但轻视神圣的崇拜，还沉溺于懒惰和懈怠之中。
　　在重生的最初阶段，这个人仍然真诚地善待这些乞丐。这些善行源于外在真理的良善，是他属灵成长的起点。在这个阶段，更内在的良善之真理会逐渐流入并发挥作用，这个过程是按照这人如同孩童般有限的属灵知识而进行的。
　　【4】随着他获得更多属灵启发，他开始想要帮助所有他认为贫穷和困苦的人。在这个阶段，他仍然难以区分敬虔与不敬虔的贫穷人，认为每个人都同等地是他的邻舍。
　　但当他得到进一步的属灵启示时，就开始学会分辨。他明白到只应帮助正直和良善的人，因为帮助恶人实际上是在伤害众多他人，这些援助反而给了他们作恶的机会。
　　最终，当他达到重生的状态时，他只向良善和敬虔的人施予帮助。这时他不再是因人本身而行善，而是因被那人身上的良善所感动。由于主存在于良善和敬虔的人里面，所以他对良善的爱也就表达了对主的爱。当他从内心真正拥有这样的仁义时，就意味着他已经重生了。
　　【5】相较于最终状态，人在属灵成长初期的状态是颠倒的。他把一些并非真正的良善误认为是良善，但在重生初期这是不可避免的，因为他的认知有限，内在的仁义之善只能通过他已有的认知来流入和运作。
　　内在的良善一直都存在并发挥作用，只是在人通过逐步获得关于良善与真理本质的认知之前，这良善无法完全显明出来。这揭示了"雅各"所象征的真理之良善，以及"以扫"所象征的良善之真理的含义。这两种品质起初是处于颠倒状态的，但最终达到了和谐的结合。
　　3689、第十节至第十一节 雅各离开别是巴往哈兰去，到了一个地方，因为日头落了，就在那里过夜，便拾起那地方的一块石头枕在头下，在那里躺卧睡了。
　　"雅各离开别是巴"象征远离神圣教义的生活；"向哈兰走去"象征那个层次的良善与真理；“到了一个地方"象征一种状态；"因为日头落了，就在那里过夜"象征在昏暗中的生活；“拾起那地方的一块石头"象征那状态中的真理；"枕在头下"象征与神性最普遍的交流；"在那里躺卧睡了"象征状态的平静。
　　3690、"雅各离开别是巴"象征远离神圣教义的生活。这里的"离开"象征生活得更远离，而"别是巴"则象征神圣教义。这种远离的状态，特指人在外在真理中生活并按照这些真理行事的阶段，就像正在经历重生过程的人在婴儿期和童年期的状态。这种状态虽然看似远离神圣教义，却是重生过程中必经的阶段。
　　【2】关于这种生活状态的本质和特征，需要进一步阐明：圣言中的历史记载虽然看似远离神圣教义，却是引导婴儿和儿童逐步接近更深层真理与良善的重要工具。这些记载虽然表面上是历史叙述，但其最深处蕴含着神性。
　　当婴儿以纯真心态阅读这些记载时，陪伴他们的天使会处于天堂的喜悦状态中，因为他们受主的感动而理解这些历史记载所象征的内在含义。天使的这种天堂喜悦会流入婴儿心中，带给他们快乐。正是为了使这成为重生过程中的首要阶段，即婴儿期和童年期的状态，圣言才以历史记载的形式呈现，并且以特殊方式写就，使其中每一个细节都包含神性意义。
　　【3】这些记载与神圣教义的距离，可以通过以下例子来理解：
　　当一个人初次接触圣经时，可能只知道神降临西奈山，将十诫石版赐给摩西，而摩西打碎石版后，神又重新刻写。如果他仅仅对这个历史故事感兴趣，那么他就处在远离神圣教义的外在真理生活阶段。
　　当他开始关注这些诫命的内容，并受其感动而付诸实践时，他虽然进入了真理的生活，但仍然远离神圣教义的核心。因为这种按照诫命生活的方式，本质上是一种道德生活，这些规范（如敬拜神、孝敬父母、不可杀人、不可奸淫、不可偷盗）其实是人类社会中通过公民生活和法律就能知晓的基本准则。
　　【4】然而，重生的过程是一个逐步的转变，人会从这种远离的道德生活逐渐被引导到更接近神圣教义的属灵生活。
　　在这个转变过程中，人会开始思考一个深刻的问题：为什么这些看似普通的诫命需要以如此神迹般的方式从天而降，并由神亲手刻写？毕竟这些规条似乎是各个民族都知晓的，甚至那些从未接触过圣言的民族的法律中也有类似的内容。
　　当一个有重生可能的人产生这种思考时，主会引导他进入更深层的理解状态。他开始意识到这些诫命中必定蕴含着更深邃的含义。当他带着这种觉察去阅读圣言时，特别是在先知书和福音书中，他会发现每一条诫命都包含着天堂的奥义。比如"孝敬父母"这条诫命，在属灵层面上意味着当人经历重生或新生时，他将认识到一位新的天父。
　　【5】在属灵成长的过程中，人会逐渐认识到这位新天父就是主自己。他们会明白如何真正地孝敬他——不仅仅是外在的崇拜，而是通过真诚的爱来敬拜他。
　　当一个重生的人达到这种理解层次，并在日常生活中实践这种真理时，他就真正进入了神圣教义的境界。此时，他获得了类似天使的视角，能够从一个全新的高度来审视自己过去所知道的一切。他会发现所有的真理都是有序排列的，如同一座天梯，耶和华或主在其顶端，他的天使在天梯上上下下。
　　从这个新的视角看，那些他以前觉得重要的事物，现在都显得遥远而次要了。这种理解不仅适用于孝敬父母的诫命，也适用于其他的十诫（详见2609节）。
　　这就帮助我们理解什么是"远离神圣教义的生活"，这正是"雅各离开别是巴"这一象征性描述所要表达的深层含义。
　　3691、"往哈兰去"象征那个层次的良善与真理，这一点可从以下关系得知：在属灵的意义上，“哈兰"象征外在事物，而在那里的"拉班"则象征良善与真理。因此，这里的”哈兰“象征着外在的良善与真理（参1430，3612节）。从这个角度来看，"雅各离开别是巴往哈兰去"这一记载在其内在意义上象征着：雅各从神圣教义逐渐远离，转而趋向外在的良善与真理层面。这体现了一个从内在到外在的属灵转变过程。
　　【2】良善与真理按其层次有着明确的区分。内在的良善与真理位于较高层次，外在的则处于较低层次。具体而言，理性层面的良善与真理位居较高层次，自然层面的良善与真理居于较低层次，而感官层面即身体层面的良善与真理则处于最低层次。
　　较高层次的内在良善与真理会流入较低层次的外在良善与真理，并在其中形成自身的映像，这种关系类似于人的内在情感如何通过面部表情及其变化得以体现。这表明内在与外在的良善与真理是完全分开的，或者说，较高层次与较低层次之间存在明确的界限。这种分离如此彻底，以至于较高层次的内在良善与真理可以独立于较低层次的外在良善与真理而存在。
　　若不能清晰理解这些层次的区分，就无法真正理解内在与外在良善的区别，也就无法理解人的灵魂（即灵）与身体之间的关系，更无法理解来生诸天堂的状况。
　　【3】关于天堂的层次，我们知道有三层天堂，它们按内在程度依次递进，其中第三层天堂是最内在的。这些天堂根据其层次有着明确的区分：在最内在的第三层天堂的人最接近主，在较内在的第二层天堂的人距离较远，而在外在的第一层天堂的人则距离更远。
　　这些天堂之间的沟通方式，类似于人的内在与外在之间的沟通关系。处于对主之仁爱与对邻之仁义中的人，本身就构成一个微型天堂，在形式上对应着这三层天堂。主的良善与真理也是按照相似的层次，通过这三层天堂流入这样的人。关于这些层次之间的具体关系，可参考前文3688和3690节所举的两个例子。
　　【4】处于对主之仁爱本身并能直接领受这种爱的人，位于良善与真理的最高层次，他们居于最内在的第三层天堂，因而最接近主，被称为属天天使。
　　那些处于对邻之仁义并能直接领受这种仁义（但不能直接领受对主之仁爱）的人，位于良善与真理的次一层次，他们居于较内在的第二层天堂，相对更远离主，被称为属灵天使。
　　而那些仅仅出于对真理的情感而实践对邻之仁义，除了通过他们所受感动的真理之外并不能直接领受对邻之仁义的人，则位于良善与真理的更低层次，他们居于外在的第一层天堂，距离主更远，被称为善灵。
　　【5】由此我们可以稍微理解这些层次的性质，即较高层次的事物会在紧接着的较低层次中以形象方式呈现。在对主之仁爱中有主最近的形象，这被称为样式（或相似），因此那些处于对主之仁爱本身的人被称为他的样式（或相似）。在仁义中也有主的形象，但较为遥远，因为主就在仁义本身中临在，所以那些处在仁义中的人被称为他的形象（参见50，51，1013节）。而那些处于对真理的情感，并由此实践某种对邻之仁义的人，他们也是主的形象，但距离更远。三层天堂就是按这些层次区分的，主也是按照这些层次将神性良善与真理，即智慧和聪明，以及天堂的喜乐与福祉流入其中。
　　3692、“到了一个地方"象征一种状态，这一点从"地方"象征状态的含义可以清楚看出（参1273，1274，1275，1377，2625，2837，3356，3387节）。
　　3693、"因为日头落了，就在那里过夜"象征在昏暗中的生活。这一点可从"夜"象征阴影状态得到证实（参1712节），因此"过夜"象征在那种状态中生活。而"日头落了"象征处于昏暗中，因为那时是傍晚，而傍晚象征昏暗（参3056节）。
　　　　这里所说的昏暗，是指关于真理的聪明和关于良善的智慧的昏暗。主赐给天使的光本身包含并产生聪明和智慧（参1521，1524，1529，1530，3138，3167，3195，3339，3341，3636，3637，3643节）。因此，天使在光中的程度，就是他们在聪明和智慧中的程度；相反，他们不在光中而在阴影中的程度，就是他们缺乏聪明和智慧的程度（参2776，3190，3337节）。
　　正因如此，那些与理智有关的事物在日常谈话中也被称为光的事物。人们并不知道这种说法的由来，因此认为这仅仅是比喻性的表达。但事实上，人还从来生的感知中获得了许多其它认知，因为就人的灵而言，他是存在于来生的。这些认知被纳入了语言中，因为它们在内在层面上被认可，只是后来被那些属于肉体的事物所遮蔽，这些肉体事物会消除人的内在之灵所具有的感知能力。
　　【2】在圣言中，"日落"象征着伪谬和邪恶的状态，这是指那些缺乏仁义与信仰之人的状态，同时也象征着教会的末期（参1837节）。此外，它还象征着对良善和真理之事物的认知变得昏暗，这种昏暗特别存在于那些远离神性教义之人当中（参3691节）。这些含义可从圣言中得到证实，例如：
　　你们必遭遇黑夜，以致不见异象；又必遭遇幽暗，以致不能占卜。日头必向先知沉落，白昼必向他们变为黑暗。（弥迦书3:6）
　　这里"日头必向先知沉落"象征着他们将失去真理及对真理的理解能力。"先知"则象征着那些教导真理教义的人（参2534节）。而在阿摩司书中记载：
　　到那日，我必使日头在午间落下，使地在白昼黑暗。我必使你们的节期变为悲哀，歌曲变为哀歌。（阿摩司书8:9-10）
　　其中"使日头在午间落下"象征着即使是那些原本拥有良善和真理之认知的人也将陷入属灵的昏暗。"正午"象征着光明的状态，也就是对真理有清晰认知的状态（参1458，3195节）。
　　【3】在以赛亚书中说：
　　你的日头不再下落，你的月亮也不退缩；因为耶和华必作你永远的光。（以赛亚书60:20）
　　这里论及主的王国；"日头不再下落"象征他们将生活在良善中并拥有智慧，因为他们在主的天堂之爱与光中；"月亮不退缩"象征他们将生活在真理中并拥有聪明，因为他们在主的属灵之爱与光中。关于主在来生是属天天使的太阳，是属灵天使的月亮，以及他们由此获得智慧与聪明（参1053，1521，1529-1531，2441，2495，3636，3643节）。由此可知在圣言的内在意义上，日出和日落意味着什么。
　　【4】在诗篇中说：
　　耶和华我的神啊，你为至大。你以尊荣威严为衣服，披上亮光，如披外袍；铺张穹苍，如铺幔子……你安置月亮为定节令，日头自知沉落。你安设黑暗，便有了夜。（诗篇104:1-2，19-20）
　　同样地，这里"月亮"象征着从主而来的聪明，"太阳"象征着从主而来的智慧，"日落"象征着两者的昏暗状态；"安设黑暗，便有了夜"象征着调节昏暗的状态。关于天使们如何经历从最高的光明到较低光明的状态变化，或从最高的智慧到较低智慧的状态变化，以及这些状态变化如何类似于日出时的早晨、日正当中的正午、日落时的傍晚，然后又回到早晨，这些将借着主的神圣怜悯在别处详述。
　　【5】在约书亚记中说：
　　从旷野和这黎巴嫩，直到大河，就是幼发拉底河，赫人的全地，又到大海，日落之处，都要作你们的境界。（约书亚记1:4）
　　这段经文描述了迦南地的范围，在内在意义上象征着主的王国（参1607，3038，3481节）。其中"幼发拉底河"作为一个边界，象征着属灵和属天的界限（参1866节），而"大海"和"日落之处"作为另一个边界，则象征着相对昏暗的最终状态。这片土地上的所有边界和地点都具有其属灵的象征意义（参1585节）。
　　【6】在出埃及记中说：
　　你即或拿邻舍的衣服作当头，必须在日落之前归还给他，因只有这一件当盖头，是他盖身的衣服，他拿什么睡觉呢？（出埃及记22:26-27）
　　在申命记中又说：
　　他若是穷人，你不可留他的当头过夜。日落的时候，总要把当头还他，使他用那衣服盖着睡觉，他就为你祝福，这在耶和华你神面前就是你的义。（申命记24:12-13）
　　这条律法如同其它律法一样，包含着对主王国中神性良善与真理之律法的象征和意义。其核心是不可欺骗邻舍的外在真理，这些真理体现在他们的生活准则和宗教仪式中。其中"衣服"象征着这样的真理（参297，1073，2576节），而"在日落之前归还"则象征着在真理从此人心中消失之前要归还。由于这真理属于外在层面，故经文说衣服是他"盖身的衣服"。
　　【7】在利未记中说：
　　摸了不洁之物的人必不洁净到晚上，不可吃圣物，但要用水洗身，日落了才算洁净，然后才可以吃圣物。（利未记22:6-7）
　　在申命记中又说：
　　若有人不洁净......到了晚上，他要用水洗澡，日落了才可以进营。（申命记23:11-12）
　　这条律法源于主王国中良善与真理的律法或秩序法则，这解释了为什么要规定"不洁净到晚上，要用水洗净，日落后才算洁净"。在主的王国中，这条秩序法则表明：当善灵和天使陷入自我之爱并因此陷入伪谬时，他们会暂时退回到较低的自然状态，在那里获得关于该事的良善与真理的知识，这就是"晚上用水洗净"所象征的含义。其中，"用水洗净"表示从伪谬中得到洁净（参3147，3148节），而"水"则象征真理的知识（参28，680，739，2702，3058节）。
　　经历过"日落"所象征的昏暗状态后，他们便会回到原先的状态，这就是"成为洁净并进入营中"所象征的意义。关于这一点，蒙主怜悯，将在别处从经验角度详述。由此可见，圣言中的“日落"象征着善人对真理的昏暗状态，同时也象征着恶人的伪谬状态。
　　3694、“拾起那地方的一块石头"象征那状态中的真理。这一解释源于"石头"的象征意义——它代表较低层次的真理，即属于自然之人的真理（参643，1298节）。
　　3695、"枕在头下"象征与神性最普遍的交流。这里的"枕头"象征与外在事物的交流，因此代表最普遍的交流方式。"颈"或"脖子"象征内在与外在之间的交流，也就是较高层次与较低层次之间的交流与连接（参3542，3603节）。因此，放在颈下的枕头象征着最内在的神性与最外在事物之间的交流。
　　　　这种交流之所以被称为最普遍的，是因为相对于内在而言，外在具有普遍性，而最外在则具有最普遍性。内在的个别事物在外在中会统一显现，从而在外在层面形成普遍性。这一概念也体现在后文所述的异象中：立在地上的梯子，梯顶通天，神的使者在梯子上上去下来。
　　3696、"在那里躺卧睡了"象征状态的平静。"躺卧"与睡眠在此象征着平静的状态，这一含义将在后文通过其它经文得到进一步证实。
　　　　对于重生之人而言，他们首先会进入一种平静的状态，即外在的和平状态。这种外在的平静源自最内在的神性和平，是通过清除欲望和伪谬而实现的。正是这些欲望和伪谬导致了一切不安。
　　每个人在生命初始阶段，即婴儿期都处于这种平静状态。然而，随着生命的发展和成长，人们逐渐远离这种状态。这是因为他们投入世俗的忧虑中，陷入自我之爱和世俗之爱的欲望，以及由此产生的伪谬之中。
　　【2】重生之人的新生命也遵循类似的规律。起初，他处于平静状态，但随着进入新生命，这种平静被打破。这是因为他过去沾染的邪恶和伪谬开始浮现，扰乱他的心灵，最终甚至使他陷入魔鬼势力的试探和折磨中，这些势力不断企图摧毁他的新生命。
　　然而，在他内心最深处始终保持着平安。正是这种内在的平安使他能够继续战斗。在战斗中，他始终瞄准着目标，这个目标赋予他战斗的力量和勇气，最终使他获得胜利。经过战斗和试探后，他会重新进入平安状态。
　　这个过程就像自然界中春天在秋冬之后到来，或如黎明在夜晚过后升起。平安状态在属灵层面就像自然界的春天和黎明（参1726，2780节）。而平安来自善与真，不安则来自恶与伪（参3170节）。
　　【3】在圣言中，"躺卧"象征平静的状态，这一点可以从以下经文得到证实：
　　你们若遵行我的律例，谨守我的诫命，遵行这些，我就给你们平安在地上，你们躺卧，无人惊吓；我必叫恶兽从地上止息，刀剑必不经过你们的地。（利未记26:3,6）
　　在这段经文中，"躺卧"显然象征着平安和平静的状态。其中"恶兽"象征邪恶的欲望（参45，46，908节），这些欲望将被制止；"刀剑"则象征与真理对抗的伪谬（参2799节），这样的对抗将不再发生。这段经文清楚地表明，平安和平静的状态来自善与真，而其破坏则源于恶与伪。
　　【4】在圣言中关于主的王国和其平安状态，有如下记载：
　　豺狼必与绵羊羔同居，豹子与山羊羔同卧，少壮狮子与牛犊并肥畜同群，小孩子要牵引它们。牛必与熊同食，它们的幼崽必一同躺卧。（以赛亚书11:6-7）
　　当那日，我必为我的民，与田野的走兽和空中的飞鸟，并地上的爬物立约；又必在地上折断弓刀，止息争战，使他们安然躺卧。（何西阿书2:18）
　　在这些经文中，"一同躺卧"象征着一种不受任何邪恶和伪谬侵扰的状态。"躺卧"象征着当那些引起不安的伪谬和邪恶被除去后所获得的平静状态。这些描述展现了在主的王国中完全的和谐与平安。
　　【5】圣言中通过多处经文描述了平安与平静的状态：
　　我躺下睡觉，我醒着，因为耶和华保护我；虽有千万人来周围攻击我，我也不害怕。（诗篇3:5-6）
　　我必平安躺下睡觉，因为独有你耶和华使我安然居住。（诗篇4:8）
　　他使我躺卧在青草地上，领我在可安歇的水边。他使我的灵魂苏醒。（诗篇23:2-3）
　　在这些经文中，"躺下睡觉"象征着平静和安全的状态。特别是"在那地方躺卧"象征着心灵状态的平静，这是因为在内在意义上，"地方"象征着心灵的状态（参3692节）。这些描述都生动地展现了在主的护佑下所获得的平安与宁静。
　　3697、第十二节至第十五节 梦见一个梯子立在地上，梯子的头顶着天，有神的使者在梯子上，上去下来。耶和华站在梯子以上，说：我是耶和华你父亲亚伯拉罕的神，也是以撒的神；你现在所躺卧之地，我要赐给你和你的种。你的种必像地上的尘沙那样多，必向西、向东、向北、向南开展；地上万族必因你和你的种得福。我也与你同在，你无论往哪里去，我必保佑你，领你归回这地；我总不离弃你，直到我成全了向你所应许的。
　　"梦见"象征预见；"梯子立在地上"象征最低层次真理与由此而来的良善的沟通；"梯子的头顶着天"象征与神性相通；"神的使者在梯子上，上去下来"象征无限永恒的沟通和由此而来的结合，以及从最低层开始上升，然后当秩序颠倒时下降；"耶和华站在梯子以上"象征主在至高处；"我是耶和华你父亲亚伯拉罕的神"象征主是良善的源头；"以撒的神"象征主的神性之人；"你现在所躺卧之地，我要赐给你"象征他将处于的良善，是来自其本性的；"和你的种"象征也包括真理；"你的种必像地上的尘沙那样多"象征神性真理在自然层面将如同自然层面的良善；"必向西、向东开展"象征良善的无限延伸；"向北、向南"象征真理的无限延伸，即良善与真理的所有状态；"地上万族必因你得福"象征所有真理真理之善的教义将与良善结合；"和你的种"象征也与真理结合；"我也与你同在"象征神性；"你无论往哪里去，我必保佑你"象征神性眷顾；"领你归回这地"象征与神性教义的结合；"我总不离弃你，直到我成全了向你所应许的"象征一切都将实现，毫无缺失。
　　3698、在圣言的内在意义上，"梦见"象征着预见。这一含义源于"做梦"在内在意义上象征着对未来的预言。圣经中记载的神性先知之梦都是对未来的预言（参1975，1976节）。
　　　　当论及主时，这些"梦"和"做梦"在最高意义上象征着神性的预见。所有真实的预言都源自主的神性预见，这一真理在圣言中得到了明确的确认：
　　　　先知托耶和华的名说话，所说的若不成就，也无效验，这就是耶和华所未曾吩咐的，是那先知擅自说的。（申命记18:22）
　　由此可见，唯有来自主的预言才是真实可信的，因为这些预言超越了自然规律，无法通过普通方式预见。
　　【2】关于预言的真伪，圣言有明确的教导：
　　你们中间若有先知或是作梦的起来，向你显个神迹奇事，对你说：“我们去随从你素不认识的别神，事奉它吧。”他所显的神迹奇事虽有应验，你也不可听那先知或是那作梦之人的话。因为这是耶和华你们的神试验你们。（申命记13:1-4）
　　这段经文揭示了一个重要真理：真实的预言能力源自神性，但先知引导人崇拜其他神明的行为则来自其个人意愿，这种情况的发生是出于神允许的试验。
　　历史上，那些崇拜巴力和其他偶像的人也曾发预言、见异象、做梦，有时他们的预言确实应验，并因此诱惑了许多人背离真道，这在耶利米书第23章中有详细记载。同样，那些占卜者、算命者、行邪术的和交鬼的人虽然研究自然魔法，但他们无法预言任何与神性相关的事。相反，他们所预言的都与神性相违背，与主相对立，也与对主之爱的良善和信仰的真理相悖。这些魔法活动，不论其外表如何华丽，其本质都是与神性相违背的。
　　3699、"梯子立在地上"象征最低层次真理与由此而来的良善的沟通。在此，"梯子"象征着沟通，而"地"则象征最低层次。经文随后提到梯子的头顶着天，表示最高层次。因此，这个连接地和天的梯子，实际上象征着最低层次与最高层次之间的沟通。
　　从内在意义来看，这个"立在地上的梯子"特别象征着最低层次的真理及由此衍生的良善之间的沟通。这一点可以从雅各在此所代表的真理层次及其相应的良善得到印证。这里的"雅各"象征着处于最基础层次的真理状态，而梯子则象征着这种真理如何逐步上升并与更高层次的良善相连接。
　　【2】"梯子"一词在原文中源自表示小径或道路的词。这个词本身就象征着真理（参627，2333节）。当天使在讨论真理时，这种真理在灵界中会以道路的形式呈现出来（参189，3477节）。
　　由此我们可以理解，这个一端立在地上、另一端通向天的"梯子"，象征着最低层次的真理与最高层次的真理之间的沟通。关于真理和良善的层次，它们确实存在最低和最高等级之分，且在这两个层次之间存在着如同梯子般的递进等级（参3691节）。这种层级关系象征着真理和良善在不同层次上的连接与沟通。
　　3700、"梯子的头顶着天"象征与神性相通。这里的"梯子的头"或其顶端象征最高层次，而"天"则象征神性本身。
　　当我们谈论主时，天在其最高意义上就是神性本身。但从重生之人的角度来看，"天"象征从主而来的至内在良善及其衍生的真理，也就是天堂所具有的那种品质。这种品质之所以也被称为神性，是因为它源自主。事实上，主自己，或者说唯独从主而来的神性，构成了天堂一切事物的本质。任何不源自神性的事物都不属于天堂。这就是为什么我们曾多次强调：主就是天堂本身，所有在天堂的人都存在于主之中。
　　3701、"神的使者在梯子上，上去下来"象征无限永恒的沟通和由此而来的结合，以及从最低层开始上升，然后当秩序颠倒时下降。在这里，"使者"象征主的某种神性特质，这是圣言中提到使者时的内在含义（参1925，2319，2821，3039节）。具体而言，这里指的是神性真理，这一点可以从"神的使者"这一称谓得到证实。因为在内在意义上，当论及真理时使用"神"这个称谓，而论及良善时则用"耶和华"（参2586，2769，2807，2822节）。
　　　　虽然随后经文提到"耶和华站在梯子上面"，但这里仍使用"神的使者"这一称谓，因为这段经文讨论的是源于良善的真理，也就是"雅各"所象征的内容，这一点在前文已多次提及。"在梯子上，上去下来"在最高意义上象征无限永恒的沟通及其带来的结合。
　　当我们谈论主的神性本身和他的神性之人时，必须同时提到无限和永恒的概念，因为主里面的一切都具有无限性（就其存在而言）和永恒性（就其显现而言）。通过上述分析可以看出，"梯子立在地上，梯子的头顶着天，神的使者在梯子上，上去下来"这整段描述象征着一个从最低层次开始的上升过程，以及在秩序转变时的下降过程。
　　【2】关于这种上升和下降的运作方式，我们可以从前文的讨论中得到解释（参3539，3548，3556，3563，3570，3576，3603，3607，3610，3665，3690节）。然而，这种秩序——即人的重生过程及其在内在意义上的描述——在教会中却鲜为人知，因此需要进一步阐明。
　　众所周知，每个人都生来具有来自父母、祖父母乃至远祖的天性，因此继承了历代积累的遗传之恶。这导致人就其本质而言完全陷入恶中。这种遗传使人在理智和意志两个层面都受到极大损害，以至于靠自己既不能行善，也不能理解真理。更严重的是，人会把邪恶误认为良善并深信不疑，把伪谬当作真理并坚信不移。
　　举例来说，人会认为爱自己胜过他人是对的，想要获得比他人更多的利益，贪求他人的财物，只为自己谋利而不顾他人——除非对自己有利可图。由于这些都是出于人自身的欲望，人反而会将其视为善和真。不仅如此，当有人损害或试图损害他所认定的这些"善"和"真"时，他就会心生怨恨，寻求报复，企图摧毁对方，并从中获得快感。而且，人越是在实际行动中确认这些倾向，也就是越频繁地付诸实践，这种状态就会变得越发严重。
　　【3】当这样的人进入来生时，他原有的欲望仍会保持；他在世上通过日常生活所形成的本性会继续存在，其中的快感也清晰可辨。因此，这样的人无法融入天堂的群体，因为在那里每个人都以他人的利益为先。相反，他只能归属于地狱的群体，在那里能找到与他相似的快感倾向。
　　这种本性必须在人世间就被根除，而这唯一的途径就是通过主的重生。这意味着人必须完全接受新的意志，并由此获得新的理智，也就是说，在这两种官能上都要成为一个全新的人。
　　要实现这一转变，首要的是人必须像婴儿一样重新开始，学习辨别什么是恶和伪，什么是善和真。因为若没有这些基本的知识和认知，人就无法接受任何良善。就人本身而言，他只会把恶误认为善，把伪误认为真。
　　【4】为了实现这一转变，需要向人灌输一些与他原有认知不完全对立的新认知，例如，一切爱都始于自己；应当先照顾自己，然后再照顾他人；应当帮助那些外表看来贫穷可怜的人，不管他们内在如何；同样也要帮助寡妇和孤儿，因为他们被如此称呼；最后还要帮助一般意义上的敌人，不管他们是谁；这样就能赚得天堂。这些以及类似的认知构成了他新生命的婴儿期。这些认知的特点是：既保留了一些来自前生或前生本性的成分，又包含了他正在进入的新生命的元素。正因如此，这些认知能够接纳那些有助于形成新意志和新理智的事物。
　　这些是重生之人最初接触到的基本良善和真理。由于这些认知能够接纳更内在、更接近神性的真理，因此也能通过这些真理来根除人先前误以为是真理的伪谬。
　　【5】重生之人对真理的学习绝非仅限于知识层面，而是将其作为生命之道来实践。他们能够践行这些真理，是因为主在他们毫不知情的情况下，已在其心中植入了新意志的原则。这些人从新意志中获得多少，就能从这些认知中吸收多少，并转化为实际行动和真实信仰。
　　然而，若未能从新意志中有所领受，他们虽然可以获取这些知识，却无法真正实践，因为他们仅仅停留在知识的追求上，而未能达到生命的层面。这种情况下，知识便无法转化为生命的实质。
　　【6】当新生命取代旧生命时，最初的阶段犹如婴儿期和童年期。而后进入青少年期和青年期时，人不再执着于他人的外在形态，而是开始关注他们在三个层面上的良善：首先是公民生活中的良善，其次是道德生活中的良善，最后是属灵生活中的良善。在这个阶段，人开始将良善置于首位，学会热爱良善，并从良善的角度来看待他人。
　　随着生命的进一步完善，人开始积极地善待那些处于良善中的人，而且会根据他们所具有的良善的品质来调整对待方式。最终，人能在善待他人的过程中体验到真正的喜悦。这是因为良善本身包含着喜悦，而那些能确证良善的事物也带来愉悦。此时，人不仅承认这些确证良善的事物为真理，而且其新的理智所产生的真理，都是从新意志的良善自然流露出来的。
　　【7】当人感受到良善中的喜悦和真理中的愉悦时，也会以同等程度感受到前生命中邪恶的不快和伪谬的不悦。这时，旧意志的事物与新意志的事物开始分离，旧理智的事物与新理智的事物也开始分离。这种分离不是基于对这些事物的认知欲望，而是源于实践这些事物的情感。
　　随后，人开始意识到，他婴儿期的真理在相对意义上是倒置的。这些真理逐渐被重新安排成新的秩序，形成相互从属的关系。那些原本居于首位的，现在转居后位。因此，“神的使者”起初是通过他婴儿期和童年期的真理，如同通过天梯从地上升到天上；而后来则是通过他成年期的真理，如同通过天梯从天上降到地上。
　　3702、"耶和华站在梯子以上"象征主在至高处。在旧约圣经中，耶和华多次被称为主（参1736，3023，3035节），而在新约圣经中则完全用主代替耶和华（参2921节）。"站在梯子以上"象征处于至高位置，这一点是不言而喻的。
　　这段经文的内在意义揭示了一个深奥的真理：一切良善和真理都源于主，也都回归于主。他是首先的，也是末后的。按照创造的本意，人应当成为一个媒介：通过人，主的神性得以降至自然的最低层，又从自然的最低层上升回到主那里。这样，人就成为连接神性与自然的纽带，同时也是连接自然与神性的桥梁。若人能按照神性秩序生活，那么通过人这个连接的媒介，自然界的最低层也能从神性获得生命力。
　　【2】人的创造之奇妙可从他的身体构造看出——他的身体就是一个微型宇宙。自然界的所有奥秘都蕴含在人体之中：以太及其变化的奥秘储存于眼睛，空气的奥秘储存于耳朵，空气中无形的流动和作用通过嗅觉器官被感知，水和其它流体中的无形之物通过味觉器官被感知，而状态的变化则通过遍布全身的触觉被感知。
　　不仅如此，若人的生活符合神性秩序，那些更深层的奥秘本应能够被他的内在器官所感知。这清楚地表明，若人能以发自内心的信仰之爱承认主是他的终极和首要目标，神性就能通过人降至自然的最低层，又从自然的最低层上升回到神性。
　　【3】上古之人就处于这种状态。作为属天的人，他们通过感官所直接领受的一切都成为思考主和他王国的媒介。他们从世俗和地上之物所得的快乐正源于此（参1409，2896，2897，2995节）。当他们观察自然的低层和最末层时，这些事物在他们眼中都呈现出生命力，因为源自主的生命存在于他们的内在视觉和知觉中。呈现在他们眼前的事物虽本无生命，却如同生命的映像，在他们眼中充满活力。属天的天使对世界万物也具有这样的知觉，这是我多次亲身体验的。
　　婴儿同样具有这种知觉能力（参2297，2298节）。这揭示了那些能够使主的神性降至自然界最低层，又能使之上升回到主那里的人的特质。这种神性交流及其所带来的结合，在最高意义上就是由"天使在立在地上的梯子上，上去下来，梯子的头顶着天，耶和华站在梯子以上"所象征的。
　　3703、"我是耶和华你父亲亚伯拉罕的神"象征主是良善的源头。这可从耶和华是主的神性本体这一事实得到证实，他之所以被称为"亚伯拉罕的神"，是因为神性良善。"亚伯拉罕"象征主的神性良善（参2172，2198节）。由于一切属天和属灵的善，以及由此而来的一切真理都源于神性的良善，因此这里称"父亲亚伯拉罕"，并说"你父亲"（指雅各的父亲），尽管以撒才是雅各的生身之父。
　　"父亲"在内在意义上象征良善，这是因为良善是万物的源头，而真理是万物借以存在的媒介。通过良善与真理的结合，天堂得以形成。天堂完全由神性良善与真理的结合构成，这源于主里面神性良善与真理以及真理与良善的神性婚姻。
　　【2】在整个自然界中，万物都与善和真相关联。自然界体现了天堂的属天和属灵的善与真，而天堂则体现了主的神性之善与真。由此可见，善如父，真如母。因此在圣言的内在意义中，"父"象征善，"母"象征真。这里所指的善与真是那些产生较低层次或衍生善与真的源头，这些衍生的善与真就如同女儿和儿子，因此在圣言中被称为女儿和儿子（参489-491，2362节）。
　　这些衍生的善与真之间形成如同兄弟姐妹、孙辈、曾孙辈、女婿、婆婆、儿媳等各种血缘和姻亲关系，这都源于善（父）与真（母）的结合。天堂中的一切都按照对主之爱与信的血缘关系，即善与真的关系而存在（参685，917，2739，3612节）。上古之人正是因此将一切事物都比作婚姻关系（参54，55节）。更多相关内容可参见718，747，1432，2508，2516，2524，2556节。
　　【3】在圣言的内在意义上，"父"象征善，这可从多处经文得到证实。例如在以赛亚书中：
　　你们这些追求公义、寻求耶和华的，要听从我。你们要仰望被凿而出的磐石，被挖而出的岩穴。要仰望你们的父亚伯拉罕，和生养你们的撒拉。因我选召他一人，赐福与他，使他人数增多。耶和华必安慰锡安，安慰她一切的荒场，使她的旷野如伊甸，使她的沙漠如耶和华的园子。（以赛亚书51:1-3）
　　这段经文论述主及其降临，从每个细节都可看出这一点。就神性真理而言，主被称为"磐石和岩穴"；就神性良善而言，被称为"父亚伯拉罕"。由于神性良善与真理的婚姻由亚伯拉罕和撒拉所代表（参1468，1901，1965节），因此经文使用"父亚伯拉罕"和"撒拉生养你们"的表述。这就是为何说要仰望磐石和岩穴，以及父亚伯拉罕和撒拉。经文随后提到耶和华必安慰锡安——"锡安"象征属天的教会（参2362节），并且安慰她的荒场，使她的旷野如伊甸，使她的沙漠如耶和华的园子。
　　【4】在圣言中其它提到父亲的地方，也是通过亚伯拉罕来象征的。例如在约翰福音中：
　　我所说的是我在我父那里看见的；你们所行的是你们从你们的父那里看见的。他们回答说：我们的父是亚伯拉罕。耶稣对他们说：你们若是亚伯拉罕的儿子，就必行亚伯拉罕所行的事……你们是行你们父所行的事。（约翰福音8:38-39）
　　在马太福音中：
　　不要自己心里说：有亚伯拉罕为我们的父。我告诉你们，神能从这些石头中给亚伯拉罕兴起子孙来。现在斧子已经放在树根上，凡不结好果子的树就砍下来，丢在火里。（马太福音3:9-10）
　　在路加福音中：
　　那个穷人死了，被天使带去放在亚伯拉罕的怀里。财主也死了，并且埋葬了。他在阴间受痛苦，举目远远地望见亚伯拉罕，又望见拉撒路在他怀里，就喊着说：我父亚伯拉罕哪，可怜我吧……我父啊，求你打发拉撒路到我父家去。（路加福音16:19-31）
　　在这些经文中，"亚伯拉罕"显然不是指其本人，而是象征主的神性良善。事实上，亚伯拉罕在天上是不为人知的，当圣言中提到他时，所指的都是主（参1834，1876，1989，3305节）。
　　【5】"父亲"在内在意义上象征良善，这可从以下经文得到证实：
　　当孝敬父母，使你的日子在耶和华你神所赐你的地上得以长久。（出埃及记20:12；申命记5:16）
　　这条诫命，如同十诫中的其它诫命一样，在字面和内在两种意义上都蕴含真理。在内在意义上，"孝敬父母"象征着热爱良善和真理，并在良善和真理中爱主（参2609，3690节）。“地上的日子"象征在主的王国中处于良善的状态，这可从以下含义得知："日子"象征状态（参23，487，488，493，893，2788节），"迦南"（此处指"地"）象征主的王国（参1607，3038，3481节），而"长久"则是对良善的描述（参1613节）。
　　【6】由于"父母"具有这些象征意义，犹太代表教会制定了许多关于父母与子女的律法。这些律法在内在意义上都象征良善与真理，在至高意义上象征主的神性良善与神性真理。这些律法记载如下：
　　打父母的，必要把他治死……咒骂父母的，必要把他治死。（出埃及记21:15,17）
　　凡咒骂父母的，必要把他治死。他咒骂了父母，流他血的罪要归到他身上。（利未记20:9）
　　轻慢父母的，必受咒诅。百姓都要说：阿们。（申命记27:16-17）
　　看哪，以色列的首领各逞其能，在你中间流人的血，在你中间轻慢父母。（以西结书22:6-7）
　　人若有顽梗悖逆的儿子，不听从父母的话，他们虽惩治他，他仍不听从，父母就要抓住他，将他带到本地的城门，本城的长老那里……本城的众人就要用石头将他打死。（申命记21:18-19,21）
　　【7】在所有这些经文中，"父母"在字面意义上指地上的父母，但在内在意义上象征良善与真理，在至高意义上象征主的神性良善与神性真理。这一点可从主在福音书中的教导得到印证：
　　他伸手指着门徒说：看哪，我的母亲，我的弟兄。凡遵行我天父旨意的人，就是我的弟兄、姐妹和母亲了。（马太福音12:49-50）
　　你们不要称为夫子，因为只有一位是你们的夫子，就是基督，你们都是弟兄。也不要称呼地上的人为父，因为只有一位是你们的父，就是在天上的父。（马太福音23:8-9）
　　这段经文并非禁止我们称呼地上的夫子和父亲，而是教导我们不要在心中承认除主以外的其他父亲。换言之，当我们提到夫子和父亲时，应当明白这在至高意义上象征着主。这与前面3702节所述相呼应：上古时代那些属天的人，会将他们在地上所感知的一切都视为思考主的媒介。
　　【8】这一原则也体现在主对一位门徒的教导中：
　　有一个门徒对耶稣说："主啊，容我先回去埋葬我的父亲。"耶稣说："任凭死人埋葬他们的死人，你跟从我吧。"（马太福音8:21-22）
　　这里蕴含着深刻的属灵真理：相对于天父（主）而言，地上的父亲就如同死的对比活的。同样，孝敬父母的律法若不包含对主的尊崇、敬拜和爱，也是死的。这条律法之所以有生命，是因为它源自神性律法。这就是为什么主说："让死人埋葬他们的死人。"这一真理在以利亚和以利沙的故事中也有体现：
　　以利亚到以利沙那里去，将自己的外衣搭在他身上。以利沙就离开牛，跑到以利亚那里，说：“求你容我先与父母亲嘴，然后我便跟随你。”以利亚对他说：“你回去吧，我向你做了什么呢？”（列王纪上19:19-20）
　　【9】关于"以利亚"象征主的含义，可参见第18章序言和第2762节。这一象征意义在玛拉基书中有明确记载：
　　看哪，耶和华大而可畏之日未到以前，我必差遣先知以利亚到你们那里来。他必使父亲的心转向儿女，儿女的心转向父亲，免得我来咒诅遍地。（玛拉基书3:23-24）
　　这一预言在路加福音中得到了呼应，当天使向撒迦利亚预言其子约翰的使命时说：
　　他必有以利亚的心志和能力，行在主的前面，叫父亲的心转向儿女。（路加福音1:17）
　　需要注意的是，这些经文中的"父亲和儿女"并非指字面意义上的亲子关系，而是象征着教会中的良善与真理，这正是主要来恢复的内容。
　　【10】玛拉基书中记载：
　　耶和华必显为大，超过以色列的境界。儿子尊敬父亲，仆人敬畏主人。我若为父亲，尊敬我的在哪里呢？我若为主人，敬畏我的在哪里呢？（玛拉基书1:6）
　　这里的"儿子"象征在教会之良善中的人，"仆人"象征在教会之真理中的人。经文中的"父亲”明显象征主的神性良善，而"主人"则象征主的神性真理。
　　【11】这一象征意义在诗篇中也有体现：
　　我父母离弃我，耶和华必收留我。（诗篇27:10）
　　此处的"父亲和母亲"象征良善和真理，所说的"离弃"是指人认识到自己无法依靠自身行善和明白真理时的状态。显然，这并非在描述大卫被其实际父母遗弃的事实。
　　【12】诗篇中这样记载：
　　你比世人更美……王女极其荣华，她的衣服是用金线绣的。你的子孙要接续你的列祖，你要立他们在全地作首领。（诗篇45:2，13，16）
　　这段经文描述的是主。整篇诗篇都在论述主和他的神性之人，其中每个词语都带有深层的属灵含义。"子孙要接续列祖"象征神性真理将如同神性良善，"王女"象征对真理的爱，“金线绣的衣服"象征源于良善的真理的品质。这些表述并非指实际的人物或物件，而是象征着神性的属天和属灵的事物。
　　在这段经文中的象征意义可以详细解释如下："女儿"象征情感或爱（参490，491，2362节），"王"象征神性真理（参1672，1728，2015，2069，3009节），"金"象征良善（参113，1551，1552节），"绣"象征自然的知识，在此特指神性自然的真理（参2831节），"衣服"象征包裹良善的真理（参297，2576节），"接续列祖的子孙"象征良善的真理，特指如同神性良善的神性真理（参264，498，491，533等节），"全地作首领"象征主的王国和教会的首要事物，其中"首领"象征首要地位（参1482，2089节），而"地"则象征主的王国和教会（参1413，1607，1733节）。
　　【13】耶和华但喜悦你的父，爱他们，从万民中拣选他们的种，就是你们，像今日一样。所以你们要将心里的污秽除掉，不可再硬着颈项。（申命记10:15，16）
　　这段经文中的"父"象征古教会和上古教会。他们被称为父，是因为具有对良善和真理的爱：上古教会的人因对良善的爱而成为属天的人，古教会的人因对真理的爱而成为属灵的人。他们在教会中所具有的良善与真理就是经文所说耶和华拣选的"种（子）"。这里的"父"并非指"亚伯拉罕""以撒""雅各"和他的十二个儿子，"种"也并非指以色列民和犹太民。经文之所以对他们说这些话，是为了让内在的属灵意义能通过外在的形式为人所理解。
　　【14】少年人必侮慢老年人，卑贱人必侮慢尊贵人。人在父家拉住弟兄，说：你有衣服，可以作我们的官长……他必说：我家中没有粮食，也没有衣服，你们不可立我作百姓的官长。（以赛亚书3:5，7）
　　这段经文从内在意义上描述了教会处于败坏状态时的情形，那时真理不再被认作真理，人们也不知何为良善。在这段经文中，"在父家拉住弟兄"象征人们把任何事物都当作良善，"衣服”象征真理（参1073，2576节），"官长"象征由此而来的教义首要地位（参1482，2089节）。"家中没有粮食没有衣服"象征既无良善也无真理，其中"粮食"象征良善（参276，680，3478节），而"衣服"则象征真理（参297，2576节）。
　　【15】在代表性教会中，"父亲"和"母亲"以及"儿女"都象征良善与真理，由此衍生出许多具有神圣性的律法。例如：
　　祭司的女儿若行淫辱没自己，就是辱没了父亲，必用火将她焚烧。（利未记21:9）
　　祭司的女儿若是寡妇，或是被休的，没有孩子，又回到父家，与她青年时一样，就可以吃她父亲的食物；只是外人不可吃。（利未记22:13）
　　在这些经文中，"祭司的女儿"象征对良善的情感，"父亲"象征产生这种情感的良善，而“行淫"则象征亵渎良善。关于"行淫"的含义可参见2466，2729，3399节，关于"亵渎"的含义可参见1008，1010，1059，2051，3398，3399节。
　　【16】若在被掳的人中见有美貌的女子，恋慕她，要娶她为妻，就可以领她到你家里去。她要剃头发，修指甲，脱去被掳时所穿的衣服，住在你家里，为她的父母哀哭一个整月。然后你可以与她同房，作她的丈夫，她作你的妻子。（申命记21:11-13）
　　这条律法中的每个细节都具有属灵的象征意义，描述了自然真理如何从伪谬中被净化并最终被良善所接纳的过程。其中"被掳的美貌女子"象征待净化的自然真理，"领她到家中、剃头发、修指甲、脱去被掳时的衣服、为父母哀哭"象征净化的过程，而"与她同房、认识她、娶她为妻”则象征真理被良善所完全接纳。
　　【17】婚姻律法规定婚姻必须在同一支派和家族内缔结，产业律法则规定产业不得在支派间转移。这些记载于圣言中的律法，都源自主王国中属天的和属灵的婚姻，即良善与真理的结合，这种结合由"父与母"来象征。
　　关于允许和禁止的亲属等级的律法也是如此。圣言中的每一条相关律法都内在地指向天堂中善与真的结合之律，以及地狱中恶与伪的结合（这些是与天堂的结合相对立的）。关于允许和禁止的亲属等级记载于利未记第20章，关于产业不得跨支派转移以及婚姻须在支派内缔结的规定见于民数记（27:7-9）等处。
　　在天堂中，一切事物都是按照善与真的血缘关系和姻亲关系而存在和运作的（参685，917，2739，3612节）。
　　【18】"以色列民"象征主在天上的王国，因此也象征天堂的秩序。基于这个原因，他们被命令要按支派、按家族、按父家来区分（民数记26:1-65）。他们在安营和行进时也要遵循这种秩序。关于这点，摩西五经中记载：
　　以色列人要各归自己的纛下，归自己父家的旗号，对着会幕的四围安营。他们要照这样的次序前行。（民数记2:2,34）
　　当巴兰看见以色列人按支派安营的情景时，神的灵临到他身上，他就发预言说：
　　雅各啊，你的帐棚何等华美！以色列啊，你的帐幕何等华丽！如山谷铺展，如河旁的园子。（民数记24:2，5，6）
　　从这段预言中的每个词语都可以看出，这里并非指地上的雅各和以色列，而是象征巴兰当时所见的那种天堂秩序。
　　【19】从这些内容我们可以理解圣言内在意义中"孤儿"（即无父者）所象征的含义。他们象征那些处于纯真与仁义状态，渴望知道并行善却力不能及的人，特别是指教会之外的人。主看顾这些人，在来生收养他们为子女。
　　在圣言中提到"孤儿"时，往往会同时提到寄居者和寡妇，因为这三者在意义上相互关联。"寄居者"象征那些在良善与真理中受教导的人（参1463节）。"寡妇"则象征两类人：一是处于良善的状态但缺乏真理的人，二是处于真理状态但缺乏良善的人，这两类人都渴望获得所缺乏的。这三者（孤儿、寄居者和寡妇）因为象征相似的属灵状态，所以在圣言中经常一起出现（申命记14:29；16:11，14；24:17，19；耶利米书7:6；22:3；以西结书22:6，7；撒迦利亚书7:10；诗篇94:6；146:9）。
　　由此可知，"父"在真正的意义上象征良善，在至高的意义上象征主。
　　【20】在圣言中，许多词语都具有相对的意义。"父"这个词也不例外，在其相反意义上象征伪谬。这一点可以从以下经文中得到证实：
　　愿他父亲的罪孽被耶和华记念，愿他母亲的罪过不被涂抹。（诗篇109:14）
　　他们转去行诡诈，像他们的父亲一样，他们改变，如同翻背的弓。（诗篇78:57）
　　你们剩下的人，必因自己的罪孽和他们父亲的罪孽，在仇敌之地消灭。（利未记26:39）
　　要为他的子孙预备杀戮之地，都因他们父亲的罪孽。不可再兴起，占据地土，使世界满了城邑。（以赛亚书14:21）
　　我必同时报应你们的罪孽和你们父亲的罪孽。（以赛亚书65:7）
　　【21】在耶利米书中记载了以色列家的背叛：
　　以色列家和他们的君王、首领、祭司、先知也都照样羞愧。他们向木头说，你是我的父；向石头说，你是生我的。因为他们以背向我，不以面向我。（耶利米书2:26-27）
　　我要将绊脚石放在这百姓前面，父亲和儿子一同跌倒，邻舍朋友也都灭亡。（耶利米书6:21）
　　孩子捡柴，父亲烧火，妇女抟面做饼，献给天后。（耶利米书7:18）
　　以西结书中描述了对罪恶的惩罚：
　　我要在你中间施行审判，是我从未行过的，日后也不会再行的，都因你一切可憎的事。在你中间父亲要吃儿子，儿子要吃父亲。我必施行审判，将所剩下的人分散四方。（以西结书5:9-10）
　　关于耶路撒冷的根源，主耶和华这样说：你的根源和出生地是迦南，你父亲是亚摩利人，母亲是赫人。（以西结书16:3）
　　【22】福音书中说：
　　弟兄要把弟兄，父亲要把儿子，送到死地；儿女要与父母为敌，害死他们。并且你们也要为我的名被众人恨恶。我来是叫人与父亲生疏，女儿与母亲生疏，媳妇与婆婆生疏。人的仇敌就是自己家里的人。爱父母胜过爱我的，不配作我的门徒；爱儿女胜过爱我的，不配作我的门徒。（马太福音10:21-22，35-37；路加福音12:49，52-53）
　　凡为我的名撇下房屋、或是弟兄、姐妹、父母、妻子、儿女、田地的，必要得着百倍，并且承受永生。（马太福音19:29；路加福音18:29-30；马可福音10:29-30）
　　路加福音进一步阐明：
　　人到我这里来，若不爱我胜过爱自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹和自己的性命，就不能作我的门徒。（路加福音14:26）
　　【23】弟兄要把弟兄，父亲要把儿女，送到死地；儿女要起来与父母为敌，害死他们。并且你们要为我的名被众人恨恶。（马可福音13:12-13；路加福音21:16-17）
　　这段经文论及世代的终结，描述了教会在良善与真理方面的败坏状态：邪恶将起来对抗真理，伪谬将对抗良善。"父亲"在此处象征着邪恶，这一点在约翰福音中得到进一步印证：
　　耶稣说：“倘若神是你们的父，你们就必爱我，因为我本是出于神，也是从神而来。……你们是出于你们的父魔鬼，是你们父的私欲，你们偏要行。他从起初是杀人的，不守真理，因他心里没有真理。他说谎是出于自己，因他本来是说谎的，也是说谎之人的父。”（约翰福音8:42，44）
　　3704、"以撒的神"象征主的神性之人，这是因为"以撒"代表主的神性之理性。由于理性是人的开始之处，人由此而来并通过它而存在（参2194节），因此"以撒的神"象征着主的神性之人。
　　天上的一切、人的一切，乃至整个自然界中的一切，都与善和真相关。因此，主的神性也区分为神性之善和神性之真，其中神性之善被称为"父"，神性之真被称为"子"。然而，主的神性本质上只是善，确实就是善本身，而神性之真则是主的神性之善在天上或在天使面前的显现形式。
　　这种关系可以用太阳来类比：太阳本质上只是火，而光并不存在于太阳之中，而是从太阳发出。主在神性之善方面由"太阳"所象征，且在来生确实是整个天堂的太阳（参1053，1521，1529-1531，2495，3636，3643节）。同样，主在神性之真方面由"光"所象征，且在来生确实是整个天堂的光（参1053，1521，1529，1530，2776，3138，3195，3222，3223，3339，3341，3636，3643节）。
　　【2】主在他的本质上纯粹是神性之善，这包含神性本身和神性之人两个层面。神性之真并非存在于神性之善之中，而是源自神性之善，这是神性之善在天上的显现方式。
　　为了使人能够理解，主的神性被区分为神性之善与神性之真，在圣言中称神性之善为"父"，称神性之真为"子"。这揭示了一个奥秘：为何主常常谈到他的父似乎是与他分开的另一位，而在其它场合又说他与父为一。
　　"父"在内在意义上象征善，在至高意义上象征主的神性之善（参3703节）。"子"象征真理，而"神子与人子"象征主的神性之真（参1729，1733，2159，2803，2813节）。这一理解可以从主称呼他的父为父，称自己为子的所有经文中得到印证。
　　【3】关于主在旧约圣言中被称为耶和华（参1343，1736，2921节），他也被称为父，这可从多处经文得到证实。在以赛亚书中说：
　　有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们，政权必担在他的肩头上。他名称为奇妙，策士，全能的神，勇士，永在的父，和平的君。（以赛亚书9:6）
　　这段经文清楚表明，"为我们而生的婴孩和赐给我们的子"就是主，因此他被称为"永在的父”。在耶利米书中也说：
　　我要作以色列的父，以法莲是我的长子。（耶利米书31:9）
　　这里论及主，他是以色列的神和以色列的圣者（参3305节），称他为"以色列的父"。玛拉基书中说：
　　我们岂不都是一位父吗？岂不是一位神创造我们吗？（玛拉基书2:10）
　　这里的"创造"在内在意义上象征重生，如圣言其它地方所示（参16，88，472节）。因为主是唯一的重生者和救赎主，所以称他为父和神。以赛亚书中进一步确认：
　　你实在是我们的父，虽然亚伯拉罕不认识我们，以色列也不承认我们。耶和华啊，你是我们的父，从亘古以来，你名称为我们的救赎主。（以赛亚书63:16）
　　【4】在以赛亚书中又说：
　　我必将你的外袍给他穿上，将你的腰带给他系紧，将你的政权交在他手中，他必作耶路撒冷居民和犹大家的父。我必将大卫家的钥匙放在他肩头上，他开，无人能关；他关，无人能开。我必将他安稳，像钉子钉在坚固处；他必作为他父家荣耀的宝座。他父家所有的荣耀都必挂在他身上，连儿女带子孙，和一切小器皿，从杯子到瓶子。（以赛亚书22:21-24）
　　在内在意义上，这段经文显然代表和象征主，他被称为"耶路撒冷居民和犹大家的父"。这一点从经文中可以清楚看出，因为是他"肩上担着大卫家的钥匙，他开了就没有人能关，关了就没有人能开"（参第22章序言）。他拥有"他父的荣耀宝座"，一切圣物都归于他并源自他。这些圣物在此被称为"器皿"，其中属天的圣物象征为"杯子"，属灵的圣物则象征为"瓶子"。
　　【5】君王和祭司都象征主，其中"君王"通过其王权象征主的神性真理，而"祭司"则象征主的神性良善（参3670节）。因此祭司被称为"父"，这一点在圣经中多有记载。在士师记中记载：
　　米迦对利未人说：“你可以住在我这里，我以你为父、为祭司。”（士师记17:10）
　　他们回答说：“不要作声，用手捂口，跟我们去吧！我们必以你为父、为祭司。”（士师记18:19）
　　君王也以"父"相称，如列王纪下所载：
　　以色列王问以利沙说：“我父啊，我可以击杀他们吗？”回答说：“不可击杀他们。”（列王纪下6:21-22）
　　以利沙得了必死的病，以色列王约阿施下来见以利沙，伏在他脸上哭泣，说：“我父啊！我父啊！以色列的战车马兵啊！”（列王纪下13:14）
　　之所以如此称呼，是因为"君王"象征主的神性真理，"祭司"象征神性良善。而真理之于良善，恰如儿子之于父亲，因为真理源于良善。
　　【6】在来生这是众所周知的事实，因此在天堂中，他们不称别人为"父"，在福音书中提到的"父"也单指主（参15，1729节）。所有婴儿在天堂中被教导，当他们开始接受爱的良善及其真理时，唯独认主为父。
　　对于来到天堂的新人，他们会被谨慎地教导神只有一位。特别是对那些来自教会的人，要让他们明白完整的三位一体都在主里面。因为几乎所有来自基督教世界的人都带着三位神的观念，虽然他们口上说只有一位神。
　　当人心中已有三位神的观念时，要真正思想一位神就变得困难了。因为这三位中的每一位都被称为神，且在属性和职责上相互区分，甚至被分开敬拜，这与人性相悖。这就导致了三位神的敬拜实际存在于人心中，而一位神的信仰仅停留在口头上。
　　【7】在基督教界，主的三位一体性是广为人知的真理。然而即使到了来生，这些承认三位一体的人对主思考甚少，而且他的人性对许多人来说甚至是一个绊脚石。这是因为他们将人性与神性分开，不相信人性也具有神性。人们常说自己因信称义而变得纯洁，甚至接近圣洁，却忽视了主得荣耀的事实——即他的人性成为神性。虽然主是由耶和华亲自孕育，人们仍未意识到，除了通过神性，特别是通过主的神性人性，没有人能得称义，更不用说成圣了。这一真理在圣餐礼中得到体现和象征，其中明确指出饼就是他的身体，酒就是他的血。
　　【8】主与父为一，从永恒就存在，统管宇宙，是神性善与神性真本身，这从圣言中明显可见。关于他与父为一，在约翰福音中记载：
　　从来没有人看见神，只有在父怀里的独生子把他表明出来。（约翰福音1:18）
　　所以犹太人越发想要杀他，因他不但犯了安息日，并且称神为他的父，将自己和神当作平等。耶稣对他们说："我实实在在地告诉你们：子凭着自己不能作什么，惟有看见父所作的，子才能作；父所作的事，子也照样作。父怎样叫死人起来，使他们活着，子也照样随自己的意思使人活着。父不审判什么人，乃将审判的事全交与子，叫人都尊敬子如同尊敬父一样。不尊敬子的，就是不尊敬差子来的父。因为父怎样在自己有生命，就赐给他儿子也照样在自己有生命。并且因为他是人子，就赐给他行审判的权柄。差我来的父也为我作见证。你们从来没有听见他的声音，也没有看见他的形像。你们查考圣经，因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经。（约翰福音5:18-23，26-27，37-39）
　　【9】关于主与父的关系，约翰福音中进一步记载：
　　凡听见父之教训又学习的，就到我这里来。这不是说有人看见过父，惟独从神来的，他看见过父。（约翰福音6:45-46）
　　他们就问他说：“你的父在哪里？”耶稣回答说：“你们不认识我，也不认识我的父；你们若认识我，也就认识我的父。”（约翰福音8:18-19）
　　我与父为一。……你们纵然不信我，也当信这些事，叫你们又知道又明白父在我里面，我也在父里面。（约翰福音10:30，38）
　　耶稣大声说：“信我的，不是信我，乃是信那差我来的。人看见我，就是看见那差我来的。我到世上来，乃是光，叫凡信我的，不住在黑暗里。”（约翰福音12:44-46）
　　这里"父差他来"在内在意义上象征他从父而出，这就是为什么主在这里和其它地方说父差他来。如前所述，"光"象征神性真理。
　　这里的"父"象征神性良善，"子"象征神性真理，二者都在主里。从神性良善即"父"所发出的只能是神性的，而这发出的就是神性真理即"子"。
　　【10】约翰福音中进一步说：
　　我就是道路、真理、生命；若不藉着我，没有人能到父那里去。你们若认识我，也就认识我的父。从今以后，你们认识他，并且已经看见他。腓力对他说：求主将父显给我们看。耶稣说：腓力，我与你们同在这样长久，你还不认识我吗？人看见了我，就是看见了父，你怎么说将父显给我们看呢？我在父里面，父在我里面，你不信吗？我对你们所说的话，不是凭着自己说的，乃是住在我里面的父做他自己的事。你们当信我，我在父里面，父在我里面。你们奉我的名无论求什么，我必成就，叫父因儿子得荣耀。（约翰福音14:6-13）
　　有了我的命令又遵守的，这人就是爱我的；爱我的必蒙我父爱他，我也要爱他，并且要向他显现。人若爱我，就必遵守我的道，我父也必爱他，并且我们要到他那里去，与他同住。（约翰福音14:21，23）
　　在此，"有了命令又遵守的人"象征那些在神性真理中的人。
　　【11】那些在神性良善中的人就是"爱主的人"。因此经上说他们"必蒙父爱"，并且"我们要到他那里去，与他同住"，这里的"我们"象征神性良善与神性真理。正如经上所说：
　　到那日，你们就知道我在我父里面，你们在我里面。（约翰福音14:20）
　　圣父啊，求你因你的名保守他们，使他们合而为一，像我们一样。（约翰福音17:11）
　　由此可见，主称"父"是指他自己的神性良善，称"子"是指从神性良善而出的神性真理，表明二者本为一体。主之所以这样表达，是为了使圣言能被天上和地上接受。在主得荣耀之前，他是从神性良善而出的神性真理；但当他得荣耀后，就在两种本质上都成为神性良善本身，一切神性良善和神性真理都由此而出。
　　【12】主是从永恒就存在的，这一点可以从以下事实得到证实：主就是那位通过先知说话的，并且因为神性真理是从他而来，他被称为"道"。正如约翰福音所说：
　　太初有道，道与神同在，神就是道。这道太初与神同在，万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。生命在他里头，这生命就是人的光。道成了肉身，住在我们中间，我们也见过他的荣光，正是父独生子的荣光。（约翰福音1:1-4，14）
　　这里的"道"象征一切从神性而来的、存在于天上和地上的真理。
　　【13】关于主从永恒就存在的真理，在圣经中有诸多明确的教导。约翰福音记载：
　　这就是我曾说的那位，那在我以后来的，反成了在我以前的，因他本来在我以前。有一位站在你们中间，是你们不认识的，就是那在我以后来的，他原是在我以前的。（约翰福音1:15，26-27，30）
　　如果你们看见人子升到他原来所在之处，又怎样呢？（约翰福音6:62）
　　我实实在在地告诉你们，还没有亚伯拉罕就有了我。（约翰福音8:58）
　　耶稣知道自己是从神出来的，又要归到神那里去。（约翰福音13:3）
　　父自己爱你们，因为你们已经爱我，又信我是从神出来的。我从父出来，到了世界；我又离开世界，往父那里去。（约翰福音16:27-28）
　　我在地上已经荣耀你，你所托付我的事，我已成全了。父啊，现在求你使我同你享荣耀，就是未有世界以先，我同你所有的荣耀……使他们看见你所赐给我的荣耀，因为创立世界以前，你已经爱我了。（约翰福音17:4-5,24）
　　【14】关于主统管万有的真理，圣经中有诸多明确的记载。在福音书中主亲自宣告：
　　我父把一切都交给我了。（马太福音11:7）
　　天上地下所有的权柄都赐给我了。（马太福音28:18）
　　父已将万有交在子手里，信子的人有永生。（约翰福音3:35-36）  父不审判什么人，乃将审判的事全交与子。（约翰福音5:22）
　　耶稣知道父已将万有交在他手里。（约翰福音13:3）
　　凡父所有的，都是我的。（约翰福音16:15）
　　愿你荣耀你的儿子，使儿子也荣耀你，正如你曾赐给他权柄管理凡有血气的。（约翰福音17:1-2）
　　凡是我的都是你的，你的也是我的，并且我因他们得了荣耀。我不在世上了，我往你那里去。（约翰福音17:10-11）
　　一切所有的，都是我父交付我的。（路加福音10:22）
　　以赛亚书中也预言说：
　　因有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们。他名称为奇妙、策士、全能的神、永在的父、和平的君。（以赛亚书9:6）
　　【15】从这些经文可以确定，"父"象征神性良善，"子"象征神性真理；主是通过神性真理从神性良善来统管宇宙中的一切事物。
　　这一真理在圣言中如此明显，令人惊讶的是，基督教界不像天堂那样只承认并敬拜主，从而承认独一真神。尽管他们知道并教导说所有三位一体都在主里面，但他们仍将圣灵视为与子和父分开的神来敬拜。事实上，圣灵是指从主发出的神圣之灵，即通过灵或天使从主发出的神圣，也就是通过神性真理从他的神性良善所发出的。关于这一点，将在别处借着主的神圣怜悯详细阐明。
　　3705、"你现在所躺卧之地，我要赐给你"象征他将处于的良善，是来自其本性的。这里的"地"象征自然良善，"躺卧"象征所处的状态，而"赐给你"则象征来自本性。
　　"地"之所以象征自然良善（这将由雅各后来代表），是因为"迦南地"象征主的王国（参1413，1437，1585，1607，1866节）。在最高意义上，它也象征主本身（参3038节），因为主是他王国中一切事物的本质，任何不是出于他并指向他的事物都不属于他的王国。在圣言中，主的王国由"天和地"来象征（参1733，1850，2117，2118节），其中"天"象征内在部分，"地"象征外在部分（参82，1411，1733，3355节）。因此，在最高意义上，"天"象征主的神性理性，"地"象征主的神性自然。此处"你所躺卧之地"象征雅各将要处于的自然良善。如前所述，"雅各”象征主的神性自然。
　　【2】关于"地"的多重含义，可参见相关解释（参620，636，1066，2571，3368，3379节）。被称为圣地的"迦南地"通常象征主的王国。当"天"与"地"同时出现时，"天"象征内在部分，"地"象征外在部分。"地"也象征主在地上的王国，即教会，进而象征作为主的王国或教会的人。在这样的人里面，"天"象征其内在部分，"地"象征其外在部分。换言之，"天"象征理性层面，“地”象征自然层面，因为在人里面，理性属于内在，自然属于外在。"地"既有这些含义，也象征使人成为主的王国的本质要素，即来自神性之爱的良善。这就解释了为什么"地"在圣言中具有如此丰富多样的含义。
　　【3】"赐给你"象征出于自身，这可从圣言中"赐"一词在论及主时的含义得知。如前所述，主既是神性良善也是神性真理，其中神性良善称为"父"，神性真理称为"子"。由于神性良善属于主自己，是他的本质，因此当耶和华说"赐给你"并论及主时，就象征出于自身。这解释了为什么主经常提到父赐给他的事物，实际上指的是他赐给自己。在约翰福音中就有明确记载：
　　父啊，愿你荣耀你的儿子，使儿子也荣耀你。正如你曾赐给他权柄管理凡有血气的，叫他将永生赐给你所赐给他的人……我在地上已经荣耀你，你所托付我的事，我已成全了……我已将你的名显明与你从世上赐给我的人。他们本是你的，你将他们赐给我……如今他们知道，凡你所赐给我的，都是从你那里来的。因为你所赐给我的道，我已经赐给他们……我为你所赐给我的人祈求，因他们本是你的。凡是我的都是你的，你的也是我的。（约翰福音17:1-2，4，6-10）
　　在这段经文中，"父所赐予的"象征出于主的神性良善，因此是出于他自身。
　　【4】这揭示了主所说的每一句话中都蕴含着深邃的奥秘。经文的字面意义与其内在意义有着显著差异，与其至高意义的差异则更为巨大。主之所以采用这种表达方式，是因为当时的人对神性真理完全无知，但通过这种方式，他们仍能按照自己的理解程度来领会并接受这些话语。而天使则能从更深的层面理解，因为他们明白耶和华与主本为一体，知道"父"象征神性良善。因此，当主说"父赐给他"时，天使们理解这象征主赐给自己，也就是出于他自身。
　　3706、"和你的种"象征也包括真理，这一点可从"种"的象征意义得知。"种"象征信仰之真理，关于这一点的详细解释可参见前文255，880，1025，1447，1610，2848，3038，3310，3373节。
　　3707、"你的种必像地上的尘沙那样多"象征神性真理在自然层面将如同自然层面的良善。"种（子）”象征真理（参3706节），因此"你的种"或“雅各的种”象征神性真理的自然层面，这是因为"雅各"代表主的神性自然层面。而"地上的尘沙"象征良善（参1610节）。
　　"地上的尘沙"之所以象征良善，是因为"地"象征主的王国，也就是象征良善（参3705节）。那地的尘沙象征自然层面的良善，这是因为"地"象征主王国中较低的部分，即自然层面，而"天"则象征内在或理性层面。
　　这就是为什么圣言中常用种子将如天上的星辰和地上的尘沙来表达良善的繁殖和真理的倍增。其中"天上的星"象征理性层面，"地上的尘沙"象征自然层面，表明这两个层面都将增长。关于真理在自然层面将如何与良善相应的具体含义，将在后文通过主的神圣怜悯进行解释。
　　3708、"你必向西、向东扩展"象征良善的无限延伸，而"向北、向南"则象征真理的无限延伸，这整体象征良善与真理的所有状态。"扩展"在此象征延伸，因为这是指主，所以是无限的延伸。在这里，"海"或西方象征尚处于晦暗中的初始良善，"东方"象征处于光明中的圆满良善，"北方”象征尚处于晦暗中的真理，而"南方"则象征处于光明中的真理。
　　【2】圣言中多处提到海或西方、东方、北方和南方。但人们尚未知道这些词和其它所有细节都具有内在意义——在这内在意义上，它们象征的不是字面意义上的世俗之物，而是属灵和属天的事物，在最高意义上是指主自己的神性。因此人们只能理解"西方、东方、北方和南方"为世界的方位，"向这些方向扩展"为人数的增多。
　　但实际上，这些词并非象征方位，也不是指某个民族的增多，而是象征良善和真理的状态及其延伸。这可从圣言中所有提到这些词的地方，特别是先知书中得到证实。
　　在天堂并不存在我们所知的东南西北，那里的太阳就是主，不像世界的太阳那样有升有落。主不会在最高点形成正午，在最低点形成夜晚，而是持续显现。这显现是根据接受其光的人的状态而定，因为从那里发出的光本身包含智慧和聪明（参见1619-1632等节）。因此，这光是根据每个人的智慧和聪明状态而显现：对那些处于良善和真理中的人来说，这光在温暖和光明中显现，如同日出和正午时分；对那些不在良善和真理中的人来说，则如同日落和夜晚时分。
　　由此可知，在圣言的内在意义上，"东方、南方、西方和北方"象征良善和真理的状态。
　　【3】应当知道，在圣言中，良善和真理的状态不仅通过前述方位来描述，还通过年度时节或状态来描述，即春、夏、秋、冬，以及通过一天的时段或状态来描述，即早晨、正午、傍晚和夜晚。这样描述的原因是相似的。但当论及良善和真理的延伸时，则用方位来描述。
　　每一个具体含义都可从圣言中提到它们的经文得到证实。如前所述（参见101，1250，3249节），"东方"象征主以及从主而来的仁爱与仁义之良善；而"南方"象征处于光明中的真理（参见2458，3195节首段）。
　　【4】关于"西方"和"北方"在其本义和相反意义上的象征含义，可从以下经文中得到说明。在以赛亚书中记载：
　　不要惧怕，因为我与你同在，我必从东方领你的后裔来，从西方招聚你。我要对北方说，交出来；对南方说，不要拘留。将我的众子从远方带来，将我的众女从地极领回。（以赛亚书43:5-6）
　　这段经文论及新的属灵教会，即"雅各"和"以色列"所象征的教会。其中"从东方领后裔来，从西方招聚"象征那些处于良善中的人，而"对北方说交出来，对南方说不要拘留"则象征那些处于真理中的人。
　　【5】在诗篇中记载：
　　愿耶和华的赎民说这话，就是他从敌人手中所救赎，从各地所招聚的，从东从西，从北方从海，他们在旷野荒地漂流，寻不见可住的城邑。（诗篇107:2-4）
　　这段经文论及那些处于良善和真理的无知之中的人。其中"从东从西"象征那些处于良善的无知中的人，"从北方从海"象征那些处于真理的无知中的人。"在旷野漂流"象征处于良善的无知状态，"在荒地的路上"象征处于真理的无知状态，而"寻不见可住的城邑"则象征对良善和真理的完全无知。"城邑"象征真理的教义（参402，2449，2943，3216节），而"居住"则与良善有关（参2268，2451，2712节）。
　　【6】以赛亚书中还记载：
　　看哪，这些从远方来，这些从北方和西方来，这些从秦国之地来。（以赛亚书49:12）
　　这里"北方"象征那些对真理认识模糊的人，"西方"象征那些对良善理解晦暗的人，而"从远方来"则象征那些远离主之光的人。
　　【7】在阿摩司书中记载：
　　看哪，日子将到，我必命饥荒降在地上……他们必飘流，从这海到那海，从北方直到东方，往来奔跑寻求耶和华的话，却寻不着。（阿摩司书8:11-12）
　　这段经文中，"饥荒"象征知识的匮乏和缺失（参1460，3364节）。"从这海到那海飘流"象征寻求知识之处，其中"海"象征广义上的知识（参28，2850节）。"从北方直到东方奔跑"象征从知识的晦暗状态向光明状态迈进。这里确实指的是对知识的追寻，这从"寻求耶和华的话却寻不着"这一表述中可以清楚看出。
　　【8】在耶利米书中记载：
　　你要向北方宣告这些话说：背道的以色列啊，回来吧。我必不使怒容临到你们，因为我是慈爱的……那些日子，犹大家要和以色列家同行，从北方之地一同来到我赐给你们列祖为业之地。（耶利米书3:12，18）
　　这段经文论及教会在外邦人中的重建。这里的"北方"象征那些虽然对真理无知但仍过着良善生活的人。显然，这里并非指实际的北方或北方之地，因为当时以色列已不复存在。
　　【9】同书还记载：
　　耶和华是活的，他曾领以色列人从北方之地上来。（耶利米书16:15）
　　这里的"北方"同样象征对真理的无知。又记载：
　　看哪，我要领他们从北方之地来，从地极聚集他们。其中有瞎子、瘸子。（耶利米书31:8）
　　"北方之地"在此象征因缺乏真理而对良善的无知。由于迦南地象征主的国度和良善（参3705节），其中心地带（如锡安和耶路撒冷）象征与真理结合的至内在的良善，因此远离中心的地方就象征对良善和真理的模糊认识。这些模糊状态都被称为"北方之地"或"地极"。
　　【10】从主而来的一切良善都伴随着光，但在人的晦暗中终止。因此"北方"也被称为聚会之处，这一点在圣经多处都有记载。
　　你心里曾说：我要升到天上；我要高举我的宝座在神众星以上；我要坐在聚会的山上，在北方的极处。（以赛亚书14:13）
　　城门啊，哀号吧！城啊，呼喊吧！非利士全地，你都消化了，因为有烟从北方来，在聚会中无一人独居。（以赛亚书14:31）
　　耶和华本为大，在我们神的城中，在他的圣山上，该受大赞美。锡安山是大君王的城，是北面的极处，是全地所喜悦的。（诗篇48:2-3）
　　天属你，地也属你，世界和其中所充满的，都为你所建立。北方和右方都为你所创造。（诗篇89:12-13）
　　在这些经文中，"北方"象征那些远离良善和真理之光的人，而"右方"则象征那些较为接近的人（参1274，1276节）。
　　【11】关于这一象征意义，在撒迦利亚的异象中也有体现：
　　我看见四辆车从两座铜山中间出来，有红马、黑马、白马和有斑点的壮马。天使说，这是天的四风，是侍立在全地之主面前的。那些黑马出来，往北方去，白马跟随它们而去，有斑点的往南方去。那些往北方去的，使我的灵在北方之地得安息。（撒迦利亚书6:1-8）
　　这里的象征意义非常丰富："两座铜山间的车"象征良善的教义，"车"本身象征教义；"山"象征爱（参795，1430，2722节），两座山特指对主的属天之爱和对邻舍的属灵之爱；"铜"象征自然层面上的良善（参425，1551节）；"马"象征理解力，特别是对良善教义的理解（参2760-2762，3217节）。而"南方之地"象征那些虽处于良善和真理的无知中，却过着正直生活的外邦人，当新教会在他们中间建立时，经上说神的灵在那里得安息。
　　【12】耶利米书中提到耶和华使以色列家的后裔从北方之地和各国中归回本土（耶利米书23:8）。这里的"北方之地"象征良善和真理的无知之晦暗。同书又说：铁岂能打断铁，就是北方的铁与铜呢？（耶利米书15:12）这里的"铁"象征自然真理（参425，426节），"铜"象征自然良善（参425，1551节）。它们被称为"来自北方"是因为源自相对晦暗的自然层面。显然，这段预言并非在说字面意义上的北方铁铜，因为若如此理解，既看不出其中的神性含义，也无法与上下文建立连贯关系。
　　【13】福音书中说:
　　我又告诉你们，从东从西，将有许多人来，在天国里与亚伯拉罕、以撒、雅各一同坐席。（马太福音8:11；路加福音13:29）
　　"从东从西来的人"象征那些在良善的知识和生活中的人，以及那些在晦暗无知中的人，也就是教会内外的人。前文已经解释过，东方和西方象征良善的不同状态。"与亚伯拉罕、以撒、雅各一同坐席"象征与主同在（参3305节）。先知书中也多次提到从东从西来到主的王国或教会的人：
　　我必从东方领你的种子来，从西方招聚你。（以赛亚书43:5）
　　人从日落之处必敬畏耶和华的名，从日出之地也必敬畏他的荣耀。（以赛亚书59:19）
　　从日出之地到日落之处使人都知道除了我以外，没有别神。我是耶和华，在我以外并没有别神。（以赛亚书45:6）
　　我必从北方兴起一人，他必从日出之地求告我的名。（以赛亚书41:25）
　　【14】"东方""西方""南方""北方"的象征意义可以从多个圣经记载中得到印证，包括会幕的建造、以色列人的安营和行进、迦南地的描述，以及新圣殿、新耶路撒冷和新地的描述。
　　以会幕的建造为例，其中所有物件都按特定方位排列（参出埃及记38章）。关于东西方角落和南北方角落的具体布置，出埃及记有详细记载（出埃及记26:18，20，22，27；27:9，12，13）。其中规定灯台要放在帐幕南边，与北边的桌子相对（出埃及记26:35；40:22）。
　　【15】以色列人的安营和行进方式也体现了方位的属灵象征意义。他们围绕会幕的安营位置严格按方位排列：东方是犹大、以萨迦、西布伦支派；南方是流便、西缅、迦得支派；西方是以法莲、玛拿西、便雅悯支派；北方是但、亚设、拿弗他利支派（民数记2:1-34）。
　　利未人的安营也有特定安排：革顺人在西方，哥辖人在南方，米拉利人在北方，而摩西、亚伦和他的儿子们则在帐幕东方（参民数记3:23-38）。这种安排象征主国度中天上的秩序，是按照"良善"和"真理"的属灵状态而设立的。当他们需要启程时，要向南方吹号作为信号（民数记10:6），并且他们按照安营的次序启程（民数记2:34）。
　　【16】迦南地的描述也体现了方位的属灵象征意义。摩西首先描述了迦南地四周的边界，包括南、西、北、东四个方向的边界（民数记34:2-12）。随后，这片土地通过抽签方式分配给各支派（约书亚记15-19章）。因此，从古时居住在迦南地的人开始，当地所有地方的位置、距离和方位边界都具有其属灵的象征意义（参1607，1866节）。
　　【17】在以西结书中关于新圣殿、新耶路撒冷和新地的描述同样按方位排列：城的建筑物位于南边，建筑物的门分别朝向东、北、南三个方向（参以西结书40:2，6，19，20-46）。经文还详细记载了圣殿的测量及其朝北向南的门（参以西结书41:11），以及朝向四方的院子（参以西结书42:1，4，11，16-19）。以色列神耶和华的荣光从东方而来（参以西结书43:1，2，4）。此外还记载了院子的门（参以西结书44:1，2，4；46:1，9，10，19，20），圣地四面的边界（参以西结书47:15-20），各支派按方位的产业（参以西结书48章），以及圣耶路撒冷朝东、北、南、西的门（参启示录21:13）。
　　这些记载清楚表明，圣物及其象征物按四方位的排列，其内在含义并非指实际方位，而是象征主王国中良善和真理的属灵状态。
　　【18】在圣言的属灵象征中，"北方"和"西方"常象征伪谬和邪恶，这一深层含义可从耶利米书的多处经文中得到印证。
　　耶和华两次向耶利米显现，使他看见异象。我看见一个烧开的锅，从北而倾。耶和华说，必有灾祸从北方发出，临到这地的一切居民。我要召北方的众族来到。（耶利米书1:13-15）
　　当向锡安竖立大旗，速速逃避，不要迟延，因耶和华必使灾祸与大毁灭从北方来到。（耶利米书4:6）
　　听啊，有风声来到！有大扰乱从北方之地来到，使犹大的城邑变为荒凉。（耶利米书10:22）
　　在提哥亚要吹角……因为灾祸与大毁灭从北方张望……并有一大国被激动，从地极来到。（耶利米书6:1，22）
　　我从耶和华手中接了这杯，使万国，包括耶路撒冷和犹大的城邑并其君王，埃及王法老，和西方众民，亚拉伯的诸王，和住在旷野的西方诸王，以及一切在远近的北方诸王都喝了。（耶利米书25:17-26）
　　这些经文清晰地展现了"北方"和"西方"在属灵意义上与审判、灾祸和邪恶势力的关联。
　　【19】在圣经中，"北方"常常象征审判与灾祸的来源，其中记载：
　　快跑的不能逃脱，勇士不能逃脱，他们在北方伯拉河边绊跌仆倒。像尼罗河涨发，像江河之水翻腾是谁呢？埃及像尼罗河涨发，像江河的水翻腾。他说：我要涨发遮盖遍地；我要毁灭城邑和其中的居民。……那日是主万军之耶和华报仇的日子，要向敌人报仇。因为主万军之耶和华在北方伯拉河边有献祭的事。……埃及是肥美的母牛犊，但出于北方的毁灭来到了。……埃及的民必羞愧，必交在北方人的手中。（耶利米书46:6-10，20，24）
　　耶和华如此说：看哪，有水从北方发起，如涨溢的河水，要淹没这地和其中所有的，淹没城市和其中所住的。（耶利米书47:2）
　　【20】耶和华论到巴比伦说：必有一国从北方上来攻击她，使她的地荒凉，无人居住在其中。看哪，我要激动大国的联军从北方上来攻击巴比伦，他们要摆阵攻击她；她必被攻取。看哪，有一民从北方而来，并有大国和许多君王从地极被激动起来。（耶利米书50:1-3，9，41）
　　天地和其中所有的，必因巴比伦欢呼，因为行毁灭的要从北方来到。（耶利米书51:48）
　　你要对歌革说：主耶和华如此说：你必从本地，从北方的极处率领许多国的民来，都骑着马，如密云遮盖地面，攻击我的民以色列。（以西结书38:14-16）
　　看哪，歌革啊，我与你为敌。我必使你回转，引你前往，使你从北方的极处上来，带你到以色列的山上。你必倒在以色列的山上，你必倒在田野。（以西结书39:1-5）
　　耶和华说：嘿，你们要从北方之地逃走，因为我曾把你们分散在天的四方。嘿，锡安哪，你这与巴比伦人同住的，应当逃脱。（撒迦利亚书2:10-11）
　　【21】"北方"在反面意义上象征两种伪谬：一种是产生邪恶的伪谬，另一种是源于邪恶的伪谬。
　　"来自埃及的北方之民"象征产生邪恶的伪谬，这种伪谬源于自然人用事实性知识对神性事物进行推理并反对神性。"埃及"在此象征这种事实性知识（参1164，1165，2588节）。
　　"来自巴别的北方之国"象征源于邪恶的伪谬，这种伪谬来自外表看似神圣但内在亵渎的敬拜。"巴别"具有这种含义（参1182，1283，1295，1304，1306-1308，1321，1322，1326节），同时"巴别"也象征毁坏者（参1327节）。
　　这两种伪谬都与"歌革"有关，因为"歌革"象征仅有外在形式而无内在实质的敬拜，即偶像崇拜，这正是犹太人一贯的敬拜方式（参1151节）。
　　【22】自然人的昏暗状态可以产生两种截然不同的结果：真理或伪谬。
　　当人愿意让自己通过主的圣言被照亮时，他的昏暗就转化为光明。这是因为内在之路被开启，使从主经由天堂而来的流注和交流得以建立。
　　然而，当人拒绝通过主的圣言被照亮，而是依赖自己的聪明时，他的昏暗就变成更深的黑暗，即伪谬。这是因为内在之路被关闭，切断了从主经由天堂而来的流注和交流，只留下表面的人性外壳，以邪恶和伪谬进行思考与言说。
　　因此，"北方"对于前一类人象征真理，对于后一类人则象征伪谬。前者从昏暗上升到光明，后者则从昏暗下降远离光明。这导致前者被带向南方，而后者则堕入地狱深处。
　　【23】"北方"象征伪谬的黑暗，"南方"象征真理的光明，这一点在但以理书中有明确的描述，特别是在关于公绵羊和公山羊，以及南方王和北方王的预言中。在公绵羊和公山羊的异象中说：
　　公绵羊向西、向北、向南抵触，甚至没有走兽能在它面前站立。公山羊从西方而来，遍行全地。从它的一个角中长出一个角，向南、向东、向荣美之地甚其强大。（但以理书8:4，5，9）
　　关于南方王和北方王的预言中，"南方王"象征那些拥有真理知识的人，而"北方王"象征那些陷入伪谬的人。预言详细描述了他们之间的冲突：
　　到末了，他们要结盟，南方王的女儿要来见北方王，要立公正的约，但她必不能保持势力。从她的根必另生一人，他要来攻击北方王的保障，且得胜。并将掳物带到埃及。南方王必进入他的国，与北方王争战。北方王必回来，摆列大军，比先前的更多。必有许多人起来攻击南方王。北方王必来，筑垒攻取坚固城，毁坏许多。南方王必以大军与之争战，却站立不住，因为有人设计谋害他。他必回来，却不如先前。认识神的民必刚强。到末了，南方王要与他相争，北方王必如暴风临到，带着战车和马兵。许多国必倾覆。但从东方和北方必有消息扰乱他，他就大发烈怒而出。他必来到他的结局，无人能帮助他。（但以理书11章）
　　这些预言通过"南方王"象征那些在真理之光中的人，通过"北方王"象征那些起初在阴影中后来完全陷入伪谬黑暗中的人，生动地描述了教会如何逐渐败坏的过程。在圣言的内在意义上，"王"象征真理，在反面意义上象征伪谬（参1672，2015，2069节）；而"王国"象征与真理相关的事物，在反面意义上则象征与伪谬相关的事物（参1672，2547节）。
　　3709、"地上万族必因你得福"象征所有真理之善的教义将与良善结合。"得福"象征结合（参3504，3514，3530，3565，3584节），"族"象征良善，还象征真理之善（参1159，1261节），而“地”象征教会的事物，也就是在自然或外在之人中的良善与真理的教义，这由"雅各"所代表（参268，566，990，3671节）。真理之善的教义指的是关于爱主和爱邻的教义，当人因实践这些教义而感到愉悦和喜乐时，这些教义就被称为在自然之人中与良善结合。
　　3710、"和你的种"象征也与真理结合。这里的"种"象征真理（参29，1025，1447，1610，2848，3373节）。
　　3711、"我也与你同在"象征神性，"你无论往哪里去，我必保佑你"象征神性眷顾。这一点是明确的，因为这段经文中的"我"指的是耶和华，即主的神性。从"你无论往哪里去，我必保佑你"的内涵来看，这象征着来自神性的眷顾，而且由于这里论述的是主，因此特指神的眷顾。在这段经文中，神性或神的"眷顾”所指的是主要将他的自然本性提升为神性的过程。
　　3712、"领你归回这地"象征与神性教义的结合。这可从两方面理解："领回"象征再次结合，而“地”则象征自然人中良善与真理的教义（参268，566，990节）。在此经文中特指神圣教义，因为雅各在拉班处的寄居代表着主使其自然本性神化的中介过程，而雅各返回迦南地则代表这一中介过程的完成。因此，"我必领你回到这地"象征着与神圣教义的结合。
　　神圣教义即是神圣真理，也就是主的一切圣言。从最高层面来说，神圣教义就是专门论述主的圣言；从内在意义来说，则是论述主在天上和地上之王国的圣言。
　　【2】神圣教义也包含字义层面的圣言，其论述世界和地上的事物。由于字义本身包含内在意义，而内在意义又包含至高意义，并且通过象征和代表完全对应，因此由此衍生的教义也具有神圣性。
　　"雅各"象征主的神性自然层面，同时也象征圣言的字义层面。众所周知，主就是圣言，即一切神性的真理。圣言的自然层面与其字义无异，相对而言这如同云彩（参见第18章序言）。圣言的理性或内在灵性层面与其内在意义相对应，就主是圣言而言，这由"以撒"所象征，而至高意义则由"亚伯拉罕"所象征。
　　这揭示了当论及主的神性自然层面（由"雅各"所象征）时，与神圣教义结合的深层含义。然而，主的本质并非如此，因为在他里面的一切都是神性良善，而非神性真理，更非自然层面的神性真理。神性真理是神性良善在天上向天使和在地上向世人的显现。虽然这是一种显现，但因其源于神性良善，故仍为神性真理，如同光虽是太阳的显现，但因来自太阳而仍是阳光（参3704节）。
　　3713、"我总不离弃你，直到我成全了向你所应许的"象征一切都将实现，毫无缺失，这无需解释就可明白。
　　3714、第十六节至第十七节 雅各从他的睡眠中醒来，他说：“耶和华真在这地方，我竟不知道！” 他就惧怕，说：“这地方何等可畏！这不是别处，乃是神的殿，这是天的门。”
　　"雅各从他的睡眠中醒来"象征从蒙昧到明悟的过程；“说，耶和华真在这地方”象征神性在此状态中；"我竟不知道"象征处于朦胧状态；"他就惧怕"象征神圣的改变；"说，这地方何等可畏"象征状态的神圣性；"这不是别处，乃是神家"象征主的王国在秩序的最末端；"天的门"象征秩序的最终点。
　　3715、"雅各从他的睡眠中醒来"象征从蒙昧到明悟的过程。这层含义源于"睡眠"本身的象征意义：相对于清醒时的清明状态，“睡眠”象征混沌朦胧的状态。因此，从属灵层面来看，"从睡眠中醒来"象征人从无知蒙昧的状态转向明白觉悟的状态。
　　3716、“说，耶和华真在这地方”象征神性在此状态中。"他说"在圣经历史书中象征直接领受，这一点已多次提及。而"地方"象征状态（参1273-1275，1377，2625，2837，3356，3387节）。耶和华本身就代表神性，这是不言而喻的。因此，"他说，耶和华真在这地方"整体象征一种属灵的直接领受。
　　3717、"我竟不知道"象征处于朦胧状态。"不知道"象征处于朦胧状态，这一点不需要特别解释，因为"不知道"和“无知”本质上就象征着理智视野的朦胧状态。从这些象征意义中，我们可以理解内在意义的本质：字义层面的内容是按照外在感官所见来理解的，而内在意义则是通过内在感官来领受的。当人按照世界的概念理解经文时，天使们则是按照天堂的概念来领受同样的内容。这种关系就像世界之光与天堂之光的关系。相较于天堂之光中所含的事物，世界之光中的事物是死的，因为天堂之光中包含着来自主的智慧和聪明（参3636，3643节）。当世界之光的事物被移除后，天堂之光的事物就显现出来，地上的事物就转化为天上的事物，自然的事物就转化为属灵的事物。正如前文所述，"不知道"和“无知”象征对良善与真理处于朦胧状态，而"从睡眠中醒来"则象征获得明悟的过程。这个原则适用于所有其它类似的情况。
　　3718、"他就惧怕"象征一种神圣的改变，这可从随后的经文得到证实。因为他说这地方何等可畏，这不是别处，乃是神的殿，也是天的门。这些话语清楚地表明了一种神圣的改变（参2826节）。
　　惧怕可分为两类：非神圣的惧怕和神圣的惧怕。前者存在于恶人中，后者存在于善人中。神圣的惧怕包含着对神性的敬畏和爱。爱若缺少神圣的惧怕就如同无盐之食，而有惧怕的爱则如同适量加盐的食物，其美味并非源于盐本身。
　　爱的惧怕体现在担心伤害主和邻舍，也就是担心损害善与真，从而伤害爱与信仰的神圣性及其敬拜。这种惧怕因人而异：一个人对善与真的爱越多，就越会担心伤害它们，尽管这种担心可能并不明显；反之，爱越少，这种担心就越少，反而会表现为对地狱的恐惧。
　　在完全没有善与真之爱的人身上，就不存在神圣的惧怕，只有对失去荣誉、利益、名声的恐惧，以及对惩罚和死亡的畏惧。这种惧怕是外在的，主要影响身体和自然人及其思维。而神圣的惧怕则主要影响灵性或内在的人及其良心。
　　3719、"说，这地方何等可畏"象征状态的神圣性。这一点可从两个方面得到证实：首先，"惧怕"象征神圣的改变（参3718节）；其次，"地方"象征状态（参3716节）。在原文中，"可畏"与"惧怕"源自同一词根，因此也象征神圣性。这个词还包含着敬畏和尊重的含义，这些都是神圣惧怕的表现。
　　3720、"这不是别处，乃是神家"象征主的王国在秩序的最末端。在圣言中，"神的殿"有多层含义：就字面意义而言，它象征进行神圣敬拜的建筑；在内在意义上，它象征教会；在更普遍意义上，它象征天堂；在最普遍意义上，它象征主的整个王国；在最高意义上，它象征主自己的神性之人性。
　　圣言中使用"神家"和"圣殿"两个词，它们的基本含义相似，但各有侧重："神家"与善有关，而"圣殿"与真有关。具体来说，"神家"象征主的属天教会、属天天使的天堂、主的属天王国，以及主的神性良善；而"圣殿"则象征主的属灵教会、属灵天使的天堂、主的属灵王国，以及主的神性真理（参2048节）。
　　这种区别的原因在于：在圣言中，"家"（或“房屋”）本身象征良善（参710，2233，2559，3128，3652节）。上古时期的房屋是用木头建造的，因为"木"象征良善（参643，1110，2784，2812节）。而圣殿用石头建造，因为"石头"象征真理（参643，1296，1298节）。
　　3721、"天的门"象征秩序的最终点，通过这个最终点，从自然界似乎有一个入口。从"门"作为出入之处的含义可以理解这一点。这里之所以是秩序的最终点，是因为它涉及"雅各"所象征的自然性。关于门的含义可参考（参2851，3187节），而自然性作为秩序最终点的论述见于（参775，2181，2987-3002，3020，3147，3167，3483，3489，3513，3570，3576，3671节）。人通过自然心智，使主的事物得以流入并降至自然层面，同时自然的事物也能通过这一心智上升（参3702节）。然而，从自然层面经由自然心智进入内在事物仅是表面现象，这一点在先前的多处论述中已有详细说明。
　　【2】在人的认知中，世界的事物似乎是通过身体感官或外在感官进入并影响内在，仿佛是从秩序的最终点进入内在之物。但这只是表象和错误的认识。根据一个普遍规则：后者不能流入前者，即低级的不能流入高级的，外在的不能流入内在的，世界和自然界的事物不能流入属天和属灵的事物。
　　这是因为前者较为粗糙，后者较为纯净。外在或自然人的粗糙之物是从内在或理性人的事物而存在和维系的。粗糙之物不能流入纯净之物，反而是被纯净之物所流入。至于这种流注的具体运作方式，虽然表象和错误认识会导致完全相反的理解，这将在蒙主的神圣怜悯时，在讨论流注的专题中另行详述。因此我们说，从自然的角度来看，似乎可以通过秩序的最终点进入内在。
　　3722、第十八节至第十九节 雅各清早起来，拿起所枕的石头立作柱子，把油浇在它的头上。他就给那地方起名叫伯特利；但那地方起先名叫路斯。
　　"雅各清早起来"象征光照的状态；"拿起石头"象征真理；"所枕的"象征与神性的沟通；"立作柱子"象征神圣的界限；"把油浇在它的头上"象征由此而来的神圣良善；"给那地方起名叫伯特利"象征状态的性质；"但那城起先名叫路斯"象征先前状态的性质。
　　3723、"雅各清早起来"象征光照的状态。这一含义可从"清早起来"的象征意义得知（参3458节）。在圣言中，每当提到"起来"这个词，都包含着某种提升的意义（参2401，2785，2912，2927，3171节）。"清早"象征天堂之光的到来，在这里特指从黑暗状态提升到天堂之光中，也就是达到光照的状态。
　　3724、"拿起石头"象征真理。这一含义可从"石头"的象征意义得知（参1296，1298，3720节）。
　　3725、"所枕的"象征与神性的沟通。这一含义可从"枕"或"枕头"象征最基本的沟通得知（参3695节）。
　　3726、"立作柱子"象征神圣的界限。这一含义将在下文详述。从前文可知，这里论述的是主如何使其自然层成为神性，在代表意义上就是主如何使人的自然层重生。关于这个次序，前文已多次说明：当人重生时，次序是颠倒的，真理被置于首位；当人重生后，次序恢复，良善在首位，真理在末位（参3325，3330，3332，3336，3539，3548，3556，3563，3570，3576，3603，3688节）。这由"天使在梯子上，上去下来"所代表，那里先说"上去"后说"下来"（参3701节）。现在论到上升，就是从次序的最末位开始（参3720，3721节）。这里说的是真理是次序的最末位，这最末位被称为神圣的界限，由"雅各所取来立为柱子的石头"所象征。真理是次序的最末位，这是因为良善不能以良善为终点，必须以真理为终点，因为真理是接受良善的器皿（参2261，2434，3049，3068，3180，3318，3387，3470，3570节）。
　　【2】若人没有真理，或良善与真理没有结合，就只有婴儿般的良善。婴儿虽有良善，却没有智慧，因为缺乏理解力。随着年龄增长，婴儿从良善接受的真理越多，或者说真理与良善结合得越多，就越发展成完整的人。这表明良善是次序的首位，真理是末位。
　　因此，人必须从事实性知识（即自然人的真理）开始，然后通过教义（即自然层中属灵人的真理），才能进入智慧的理解，进而进入属灵生命，由此成为真正的人（参3504节）。
　　以爱邻舍为例：要像属灵人那样爱邻舍，人必须先明白什么是属灵的仁爱或仁义，以及谁是邻舍。在明白这些之前，他虽然也能爱邻舍，但只是作为自然人而非属灵人，即是出于自然良善，而非属灵良善（参3470，3471节）。当他明白这些后，主就能将属灵良善植入这些知识中。所有其它被称为知识、教义或一般真理的事物也遵循这一原则。
　　【3】经上说主能将良善植入知识中，而且真理是良善的容器。许多人对知识和真理只有抽象的理解（就像他们对思维的理解一样），这样的人绝不能明白什么是良善被植入知识中，以及真理如何成为良善的容器。
　　但我们需要明白，知识和真理并非抽象的概念。就像视觉离不开眼睛，听觉离不开耳朵一样，知识和真理也离不开内在人或其灵的最纯粹实质。这些更纯粹的实质是真实存在的，通过接受主生命的流注，它们的形式发生变化，被赋予生命和调节。这些变化的和谐与一致，无论是渐进的还是即时的，都会产生影响，创造出我们所说的美丽、愉悦和快乐。
　　【4】灵本身就具有形态，就像人由各种连续的形态组成一样，只是灵的形态更为纯粹，肉眼无法看见。正因为这些形态或实质对肉眼不可见，现代人就只能把知识和思维理解为抽象的东西。这就造成了我们这个时代的一个荒谬现象：人们不相信自己有一个能在肉体死后继续活着的灵，尽管这个灵比他们肉体的物质实质要真实得多。
　　实际上，如果你愿意相信，当灵脱离肉体之物后，它就成为那个纯化了的身体本身——也就是许多人所说的，他们在最后审判时将获得的身体（他们认为那时才是第一次复活）。
　　从大量的经验记载中我们可以清楚地看到：灵或灵魂是有身体的。他们能像在白昼一样清楚地看见彼此，能够交谈，能够听见对方，而且他们的感觉比在世时更加敏锐。
　　3727、柱子具有神圣界限的含义，代表秩序的最终点。这一概念可以追溯到上古时代，当时人们在边界处竖立石头，用来区分不同人的产业或遗产，作为界限的标志和见证。上古的人们在观察每个物体和规定时都能看到属天和属灵的意义（参1977，2995节），他们从这些竖立的石头中理解人的最终界限，也就是秩序的最终点——自然人中的真理。
　　这一传统从洪水前的上古之人传到洪水后的古人（参920，1409，2179，2896，2897节）。他们开始将这些边界石视为神圣之物，因为这些石头象征着秩序最终点中的神圣真理，并称之为"柱"。后来，柱子被用于敬拜，人们在圣林和圣殿中竖立柱子，并用油膏抹，这个话题将在后面详述。古教会的敬拜仪式就是源于洪水前上古之人的直接领受和象征意义。上古之人因与天使交谈并同在，从天堂得知"石"象征真理，"木"象征良善（参3720节）。
　　因此，柱子代表神圣的分界线和秩序的最终体现。从主通过内在人流入的良善，在外在人中达到终点，并在那里的真理中完成。人的思维、言语和行为作为秩序的最终表现，本质上都是源于良善的真理，是良善的外在形式。这些属于人的理性部分，而其中的良善及其源头则属于意志部分。
　　【2】柱子被竖立是为了作记号、见证和敬拜之用。在内在意义上，它象征着神圣的界限，也就是人的自然层面中作为秩序终点的真理。这一点可以从圣言的其它章节得到证实，比如在讲述拉班与雅各立约的经文中：
　　来吧，你我二人可以立约，作你我中间的证据。雅各就拿一块石头立作柱子。（创世记31:44-45）
　　拉班又说：“你看我在你我中间所立的这石堆和柱子。这石堆作证据，这柱子也作证据。我必不过这石堆去害你；你也不可过这石堆和柱子来害我。（创世记31:51-52）
　　在对那段经文的解释中将会看到，"柱子"象征着真理。
　　【3】当那日，在埃及地必有五城的人说迦南的方言，又指着万军之耶和华起誓。当那日，在埃及地中必有为耶和华筑的一座坛，在埃及的边界上必有为耶和华立的一根柱子。这都要在埃及地为万军之耶和华作记号和证据。（以赛亚书19:18-20）
　　"埃及"象征属于自然人的事实性知识；"坛"象征一般意义上的神圣敬拜，因为祭坛是从希伯开始的第二个古教会中敬拜的主要代表物（参921，1343，2777，2811节）。埃及地的中心代表敬拜最主要和最内在的部分（参2940，2973，3436节）；"柱子"象征自然秩序中的最终真理，这从它被立在边界上作为记号和证据可以看出。
　　【4】摩西将耶和华的命令都写上，清早起来，在山下筑一座坛，按以色列十二支派的数目立十二根柱子。（出埃及记24:4）
　　这里的"坛"同样象征所有的敬拜，特别象征敬拜中的良善；而"十二根柱子"则象征源于良善的真理在敬拜中的体现。"十二"象征真理的完整集合（参577，2089，2129，2130，3272节）。关于"十二支派"同样象征教会的一切真理，将在下一章借着主的神圣怜悯加以说明。
　　【5】因为祭坛象征一切良善的敬拜，而犹太教会的建立是为了代表属天的教会。属天的教会只承认源于良善的真理，即所谓的属天的真理，因为他们绝不愿将真理与良善分开，甚至不愿提及信仰或真理，除非是从良善的角度来思考（参202，337，2069，2715，2718，3246节）。因此，真理是通过祭坛的石头来象征的，而禁止使用柱子，以防真理与良善分离，避免用真理代替良善来敬拜。
　　在你为耶和华你神所筑的坛旁，不可栽什么树木作为木偶，也不可为自己设立柱像，这是耶和华你神所恨恶的。（申命记16:21-22）
　　将真理与良善分开敬拜，或将信仰与仁义分离，是违背神性和秩序的，这就是禁止设立柱像的原因。
　　【6】然而他们仍然竖立柱像，代表了违背秩序的行为，正如经文所述：
　　以色列果子越多，就越增添祭坛。地土越肥美，就越建立美好的柱像。耶和华必拆毁他们的祭坛，毁坏他们的柱像。（何西阿书10:1-2）
　　犹大行耶和华眼中看为恶的事……在各高冈上，在各青翠树下筑坛，立柱像。（列王纪上14:22-23）
　　以色列人在各高冈上，在各青翠树下立柱像。（列王纪下17:10）
　　希西家废去邱坛，毁坏柱像，砍下木偶，打碎摩西所造的铜蛇，因为到那时以色列人仍向铜蛇烧香。（列王纪下18:4）
　　【7】外邦人通过传统也知道敬拜的神圣是由祭坛和柱像来象征的，但由于他们沉溺于邪恶和伪谬中，因此"外邦人的祭坛"象征敬拜中的邪恶，而柱像则象征伪谬，所以有命令要毁坏它们：
　　要拆毁他们的祭坛，打碎他们的柱像，砍下他们的木偶。（出埃及记34:13；申命记7:5，12:3）
　　不可跪拜事奉他们的神，也不可效法他们的行为，却要把神像尽行拆毁，打碎他们的柱像。（出埃及记23:24）
　　这里"外邦人的神"象征伪谬，"行为"象征邪恶，"打碎柱像"象征毁灭基于伪谬的敬拜。
　　【8】巴比伦王尼布甲尼撒必打碎埃及地伯示麦的柱像，用火焚烧埃及神的庙宇。（耶利米书43:13）
　　巴比伦王尼布甲尼撒必用马蹄践踏你一切的街道，用刀杀戮你的居民，将你坚固的柱像倒在地上。（以西结书26:11）
　　这段经文论及推罗。"巴比伦王尼布甲尼撒"象征那毁坏者（参1327节末）；"马蹄"象征最低层的理解力，即纯粹来自感官的知识；关于"蹄"象征最低层，将在别处借着主的神圣怜悯加以证实；"马"象征理解力（参2760-2762节）。
　　"街道"象征真理，反义则为伪谬（参2336节），"践踏"指毁灭真理的知识，这些知识由"推罗"所象征（参1201节）；"用刀杀戮居民"象征用伪谬毁灭真理；"居民"指真理（参1259，1260，3295，3581节）；"刀"象征争斗的伪谬（参2799节）。由此可见"将坚固的柱像倒在地上"的含义。"坚固"既指真理也指伪谬，这从圣言中可以证实。
　　3728、"把油浇在它的头上"象征由此而来的神圣良善。这可从"油"象征属天的爱或良善得知（参886，3009节）；而"头"则象征更高或更内在的事物。良善是更高或更内在的，而真理是更低或更外在的，这在许多地方已经说明。
　　古代把油浇在柱像头上的仪式代表着真理若没有良善就不是真理，而是从良善而来，因此良善像头统治身体一样占主导地位。没有良善的真理不是真理，而是没有生命的声音，它会自行消散。在来生，即使是那些比他人更了解真理、信仰教义，甚至了解仁爱之教义的人，如果没有活在良善中，没有从良善保持真理，这真理也会消散。
　　【2】因此，教会不是由与良善分离的真理或与仁义分离的信仰构成的，而是由源于良善的真理，或源于仁义的信仰构成的。这也由主对雅各的话得到印证：
　　我是伯特利的神，你在那里用油浇过柱子，向我许过愿。（创世记31:13）
　　雅各又立了一根石柱，在柱上奠酒，浇油。（创世记35:14）
　　"在柱上奠酒"象征信仰的神圣良善，"浇油"则象征仁爱的神圣良善。在石头上浇油若不代表着某种属天和属灵的事物，就会是荒谬和拜偶像的行为，这是显而易见的。
　　3729、"给那地方起名叫伯特利"象征状态的性质，，这可从"名字"和"起名"象征性质得知（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3421节），而"地方"则象征状态（参2625，2837，3356，3387节）。"伯特利"象征状态的性质，在原文中意为神的家，这象征秩序最末层的良善（参3720节）。
　　3730、"但那城起先名叫路斯"象征先前状态的性质，，这可从"名"象征性质（参3729节）以及"城"象征真理的教义得知（参402，2268，2449，2712，2943，3216节）。"路斯"在原文中意为退却，因此象征分离，这种分离发生在真理的教义或真理被置于首位而良善被忽视时，即当只有真理存在于秩序的最末层时。然而，当真理与良善同在于秩序的最末层时，就不是退却或分离，而是接近或结合。这就是"路斯"所象征的状态性质。
　　3731、第二十节至第二十二节 雅各许愿说：“神若与我同在，在我所行的路上保佑我，又给我食物吃，衣服穿，使我平平安安地回到我父亲的家，我就必以耶和华为我的神。我所立为柱子的石头也必作神的家；凡你所赐给我的，我必将十分之一献给你。”
　　"雅各许愿说"象征神性预见和照管的状态；"神若与我同在，在我所行的路上保佑我"象征神性的持续同在；"又给我食物吃"象征直到与神性良善结合；"衣服穿"象征与神性真理的结合；"使我平平安安地回到我父亲的家"象征直到完全的结合；"耶和华就必作我的神"象征神性的自然层也成为耶和华；"我所立为柱子的这块石头"象征最末端的真理；"必作神的家"象征主的王国在秩序的最末端，其中较高层次的事物如在自己的家中；"凡你所赐给我的，我必将十分之一献给你"象征一切事物都是他以神性的能力完成的。
　　3732、"雅各许愿说"象征神性预见和照管的状态，这种象征关系体现在两个层面：在内在意义上，"许愿"象征人对主眷顾的期望；在至高意义上，当论及主时，则象征神性预见和照管的状态。许愿之所以具有这样的象征意义，是因为它包含了深层的属灵含义：人的愿望和情感期待主的引导与眷顾。这种许愿本质上是一种属灵的约定，体现了人与神之间的互动关系。就如雅各的经历所示，他向神许愿，若能得到旅途的保护、日用的供应和平安的归返，就要以耶和华为神，使立柱之石成为神的家，并献上十分之一为供物。这种许愿形式反映了当时一种特殊的属灵实践：人们通过许愿表达对神的信靠，承诺在蒙福后以实际行动回应神的眷顾。
　　【2】从雅各的例子可以看出犹太民族列祖的属灵状态：他们尚未真正认识耶和华，仍在犹疑是否要以他为神。这种现象从他们的列祖就开始了，反映了这个民族的一个特征：每个人都倾向于选择自己的神。即使那些敬拜耶和华的人，也往往只是将他视为众多神明中的一位，仅仅用这个名号来区别于其它民族的神明。这种敬拜本质上仍是偶像崇拜，因为单纯敬奉名号，即使是耶和华的名号，也构成偶像崇拜的本质（参1094节）。这种情况与那些自称基督徒却不遵行主诫命的人相似。他们的敬拜实际上是偶像崇拜，因为他们只是敬奉名号，这就是马太福音所说的假基督（参3010节）：
　　你们若有人对你们说：基督在这里，或说：基督在那里，你们不要信。因为假基督、假先知将要起来，显大神迹、大奇事，倘若能行，连选民也就迷惑了。（马太福音24:23-24）
　　3733、"神若与我同在，在我所行的路上保佑我"象征神性的持续同在。这种象征意义源于"神与人同在并保守他的道路"这一表述的深层含义，即神性的持续同在。这段经文论及主自己，就其生命的本质而言，他就是耶和华。因此，从他最初的婴孩时期直到最后，他的整个生命历程都体现了神性的持续同在，这个过程最终导向人性本质与神性的完全合一。
　　3734、"又给我食物吃"象征直到与神性良善结合。"食物"在此象征从主而来的一切属天和属灵的良善，在其最深层的意义上象征主自己的神性良善（参276，680，1798，2165，2177，3464，3478节）。而"吃"则象征属灵的交流，据为己有和结合的过程（参2187，2343，3168，3513f，3596节）。因此，这整段经文象征着与神性良善逐步结合的过程。
　　3735、"衣服穿"象征与神性真理的结合。"衣服"象征真理（参1073，2576节），在此特指神性真理，因为这段经文论及主。而"穿"则象征据为己有和结合的过程。从这段经文和其它相关内容中，我们可以看出圣言内在意义的性质：当字义上提到食物和衣服时，即使是像"神若赐给我食物吃，衣服穿"这样的历史叙述，与人同在的天使也不会停留在字面含义上。对他们而言，"食物"让他们思考爱之良善，在至高意义上思考主的神性良善；"衣服"则让他们思考真理，在至高意义上思考主的神性真理。这些字义对天使而言是思考天堂和神性事物的对象，因为它们是秩序最末层的容器。
　　【2】当人处于神圣状态思考食物时，无论是圣餐中的饼还是主祷文中的日用饮食，这种对食物的思考就为与人同在的天使提供了思考对象。天使并不理解人对实际食物的思考，而是以对从主而来的爱之良善的思考取而代之，这就是其中的对应关系。
　　同样，当人在神圣状态下思考衣服时，天使就会思考真理。圣言中的一切都遵循这样的规律。这让我们看到天地是如何通过圣言结合的：当人虔诚地读圣言时，即使他只停留在字义层面的思考上，也能通过这样的对应关系与天堂紧密结合，并借此与主结合。此时人所具有的神圣性，是源于天使那属天和属灵的思维与情感的流注。
　　【3】为使这种流注和人与主的结合成为可能，主设立了圣餐。在圣餐中明确指出饼和酒就是主：主的身体象征他的神性之爱以及人对此的回应，这种爱体现在属天天使身上；而血同样象征他的神性之爱和人对此的回应，但这种爱体现在属灵天使身上。这让我们看到圣言的每一个细节中都蕴含着何等丰富的神性内涵，尽管人在世时并不了解其本质和性质。然而，那些在世时生活在良善中的人，在死后就能获得对这一切的认知和领受，因为他们将脱去地上和世上的事物，穿上天上的事物，并像天使一样进入属灵和属天的思维方式。
　　3736、"使我平平安安地回到我父亲的家"象征直到完全的结合。。当论及主时，"父的家"象征主自受孕时就在其中的神性本身。"回到那家"象征回到被称为"父"的神性良善本身（参3704节）。"回到那家"象征结合，这从主所说的话中可以清楚看出，即他"从父出来，来到世上"，以及“再回到父那里"。
　　"从父出来"象征神性披上人性，"来到世上"象征他如同人一样，"回到父那里"象征将人的本质与神性本质结合。这一含义在约翰福音中多次出现：
　　你们若看见人子升到他原来所在之处，怎么样呢？（约翰福音6:62）
　　耶稣知道父已将万有交在他手里，且知道自己是从神出来的，又要归到神那里去...小子们，我还有不多的时候与你们同在……我所去的地方，你们不能到。（约翰福音13:3,33）
　　现在我要往差我来的那里去，你们中间并没有人问我：你往哪里去？……然而我将真情告诉你们，我去是与你们有益的。我若不去，保惠师就不到你们这里来；我若去，就差他来……等不多时，你们就不得见我；再等不多时，你们还要见我，因为我往父那里去。（约翰福音16:5，7，10，16，17）
　　我从父出来，到了世界；我又离开世界，往父那里去。（约翰福音16:28）
　　在这些经文中，"往父那里去"都象征人性本质与神性本质的结合。
　　3737、"耶和华就必作我的神"象征神性的自然层也成为耶和华。这可从至高内义中看出，其中论及主的人性与神性的结合。要理解这层含义，我们需要超越"雅各"的历史叙述，专注于主的神性人性，特别是他的神性自然层，这正是由"雅各"所象征的。
　　人性由理性（即内在人）和自然层（即外在人）构成，还包括作为自然层在世上生活的媒介或最外在器官的身体。身体通过自然层服务于理性，进而通过理性服务于神性。主降世的目的是要使他里面的整个人性按照神性秩序成为神性。"雅各"象征主的自然层，他的寄居生活在至高意义上象征主如何使他的自然层成为神性。
　　因此"我若平安回到我父家，耶和华必作我的神"这句话象征主的人性与神性的结合，表明神性自然层通过神性本质与人性的相互结合也要成为耶和华。这种结合不同于父子之爱、兄弟之情或朋友之谊那样仅仅通过爱而结合的两个独立个体，而是实质的合一，成为不可分割的一体。这也是主在多处所教导的。正因为是完全的合一，主的全部人性就是神性存在或耶和华（参1343，1736，2156，2329，2447，2921，3023，3035节）。
　　3738、"我所立为柱子的这块石头"象征最末端的真理，这一含义的解释可参考前文3724，3726节。
　　3739、"必作神的家"象征主的王国位于秩序的最末端，较高层次的事物在此如同安居其中（参3720，3721节）。让我们来解释这种较高层次事物安居于秩序最末端的情况。主设立了这样的秩序：高层事物流入低层，并在低层中呈现出整体形象，以共同的形式存在。这一切源自至高者——主。
　　最接近主的是最内层天堂，这是纯真与和平的天堂，居住着属天的人。由于最接近主，这层天堂被称为主的样式（或相似）。第二层天堂位于较低处，是主的形像，因为上层天堂的事物在此集中呈现。最后的天堂也遵循同样的规律，上一层天堂的具体和个别事物流入其中，并以对应的形式呈现在共同层面上。
　　【2】人的构造也遵循同样的规律，因为人是按照三层天堂的形象被创造的。人最内在的部分流入较低层，而较低层又流入最低层或最末端。通过这种流入和汇集的作用，最终形成了自然界和肉体的层面。
　　正是由于这种联系，最末端才能与至高者相连。若失去这种联系，秩序中的最末端将无法存续片刻。这就解释了为何较高层次的事物在秩序的最末端如同在其家中。
　　值得注意的是，"较高的"与"较低的"，或"内在的"与"外在的"，本质上是相同的。人们习惯将内在的事物视为较高的，因此想象天堂在高处，但实际上天堂是在内在之中。
　　3740、"凡你所赐给我的，我必将十分之一献给你"象征一切事物都是他以神性的能力完成的。当"赐予"一词用于主时，实指他赐予自己，也就是凭借自己的权能行事（参3705节）。"献十分之一"和"十分之一"象征主在人的内在深处储存的善与真，这些良善被称为"余剩"（参576，1738，2280节）。当这些词语用于描述主时，则象征主以其自身权能获得的神性良善与神性真理（参1738，1906节）。
"至大之人"及其对应
　　3741、天堂的王国之所以像一个人的形状，是因为天堂里的每一样东西都与主对应。这里说的主，指的是他神性的人形。因为真正意义上的"人"只有主自己（参49，288，565，1894节）。正是因为天堂与主相对应、像主的样子、与主相似，所以我们把天堂叫做"至大的人"。
　　天堂中一切属天之善和属灵之真都源于主的神性。所有的天使都有他们自己的样式和本质，这完全取决于他们能接受多少主的神性。天使们所接受的主的神性被称为属天的和属灵的，这是当神性生命和神性之光在接受者中存在并产生变化时形成的。
　　【2】人体内的物质形式和实体也遵循同样的原理，只是处于较低层次，因为它们更为粗糙且结构更复杂。这些物质形式同样能够接受属天和属灵之物，这一点可以从许多明显的现象看出：比如我们的思维如何通过舌头的器官产生言语，情感如何在面部表情中显现，意志如何通过肌肉产生行动等。在这些过程中，引发这些现象的思维和意志属于属灵和属天的层面，而接受并实现这些的形式或实体则是物质的。这些物质形式显然是专门为接受这些属灵和属天之物而形成的。由此可以得出结论：这些物质形式源于属灵和属天之物，若不是这样，它们就不可能以现有的方式存在。
　　3742、生命是独一的，唯独来自主。天使、灵与人仅是生命的接受者。这一真理通过诸多经验向我显明，不留任何疑惑。天堂本身也直接领受到这一事实，天使们能清楚领受到这流注，包括其如何流入，以及他们接受的程度和方式。
　　当天使处于较充分的接受状态时，就享有平安与快乐；反之则陷入不安与焦虑。尽管主的生命归属于他们，使他们领受似乎凭自己活着，但他们深知这生命并非出于自己。这种生命的归属源于主对全人类的爱与怜悯，他愿将自己和属于他的一切赐给每个人。他实际赐予的程度取决于人的接受程度，即取决于人在善与真的生命中成为他的形像与样式的程度。
　　由于这神性努力持续不断地从主而出，因此他的生命就如上所述归属于接受者。
　　3743、不在对主之仁爱与对邻之仁义中的人，也就是不在善与真的生命中的人，无法承认生命是独一的且流入的，更无法承认这生命来自主。当有人说他们不是凭自己活着时，他们反而愤慨甚至反感，这是由于自我之爱的缘故。
　　令人惊讶的是，即使在来生通过生动的经历向他们显明他们不是凭自己活着，且当时他们也确信这一事实，但之后仍固守原来的观点。他们认为若靠他人而活而非靠自己，生命的一切快乐就会消失，却不知实际情况恰恰相反。
　　【2】恶人将邪恶归于自己，因为他们不相信邪恶来自地狱。善无法归属于他们，因为他们认为善出于自己而非来自主。然而恶人，甚至地狱里的人，也是接受主生命的形式，只是这些形式或是拒绝善与真，或是窒息善与真，或是扭曲善与真。因此，来自主生命的善与真在他们那里就变成了恶与伪。这就像太阳之光，虽然是单一且白色的，但当它穿过各种形式或流入其中时就会变化，因而产生美丽悦目的颜色，也产生丑陋不悦的颜色。
　　3744、由此我们现在可以明白天堂的性质，以及为何它被称为“至大之人”。那里关于善与真的生命有着无数的变化，这些变化都取决于从主接受生命的方式。这完全类似于人体内器官、肢体和内脏之间的关系：它们都是永远处于变化中的形式，从灵魂，或更准确地说，通过灵魂从主那里接受生命。尽管存在这样的变化，它们仍然共同构成一个完整的人。
　　3745、这种变化的程度和性质可以从人体的多样性中得到说明。我们都知道，没有任何器官和肢体是完全相同的：视觉器官与听觉器官不同，嗅觉器官、味觉器官，以及遍布全身的触觉器官也都各不相同；肢体如手臂、手、腰、脚、脚掌也是如此。内部器官也是如此，包括头部的器官：大脑、小脑、延髓和脊髓，以及所有相关的微小器官、腺体、血管和纤维；头部以下的器官如心脏、肺、胃、肝脏、胰腺、脾脏、肠、肠系膜、肾脏；以及两性的生殖器官。
　　这些器官在形态和功能上都明显不同。即使是形态中的更小形态也具有如此的多样性，以至于没有任何一个形态，哪怕是最小的微粒是完全相同的，也就是说，没有任何一个部分可以完全替代另一个而不产生任何改变，即使是最微小的改变。
　　所有这些都与天堂相对应，但区别在于：人体上体现为物质形态的东西，在天堂中则以属天的和属灵的形式存在。正是通过这种对应关系，这些事物得以存在和维持。
　　3746、总体而言，所有的变化都可归类为头部、胸部、腹部以及生殖器官相关的部分，同时也可以分为各个部位的内在和外在结构。
　　3747、我曾多次与灵讨论我们这个时代的学者。这些学者只知道把人分为内在和外在两个层面，而且这种认识不是来自对自身内在思维和情感的反思，而是仅仅来自主的圣言。他们甚至不了解什么是内在人，更糟糕的是，许多人怀疑内在人是否存在，有些人甚至完全否认其存在。这是因为他们只活在外在人的生命中，而不是内在人的生命中。让他们产生误解的一个重要原因是，他们看到动物在器官、内脏、感觉、欲望和情感方面与人类相似。
　　有趣的是，在这些问题上，学者们的理解反而不如普通人深刻，尽管他们自以为知道得更多。他们争论灵魂和身体如何互动，争论灵魂的本质是什么，而普通人却简单明了地知道：灵魂就是内在人，是人死后继续存活的灵，是存在于肉体中的真正的人。
　　【2】学者们比普通人更倾向于将自己等同于动物，他们将万事万物归因于自然，几乎完全否认神性的存在。他们没有认识到人与动物的本质区别：人能够思考天堂和神，能够提升自己的心智，并通过爱与主结合，因此死后必定永生。
　　更为关键的是，他们不明白人的一切都是通过天堂从主而来，也不理解天堂是“至大之人”的形式，人体的一切以及自然界的一切都与之相对应。当他们听到或读到这些观点时，若不是有经验证实，很可能会将其视为荒谬的悖论。同样地，当他们听说人有三个生命层级，如同天堂有三个层级一样，而且人与这三层天堂相对应，当活在良善与真理中时就是一个小天堂的形象，并借此成为主的形象时，他们也难以接受这样的观点。
　　【3】关于生命的层级，最低层被称为外在或自然层，在这一层面上，人类与动物在欲望和幻想方面极为相似。第二层级是内在理性层，正是这一层级使人超越了动物的本性。通过这一层级，人能够思考并向往善与真，能够控制自然层面的冲动，抑制并摒弃来自欲望的幻想，更重要的是，能够在内心思考天堂和神性的事物，这是动物所不能及的。第三个层级是最深奥的，虽然人们对此知之甚少，但正是通过这一层级，主的流注得以进入人的理性心智。正因如此，人类才具有人性化的思考能力，拥有良心，能够直接领受善与真，并且能够被主提升到更高的境界。然而，这些深刻的认识对当今的学者们来说仍显遥远。他们停留在争论这些是否存在的层面上，因此既无法确认其存在的事实，更无法理解其本质。
　　3748、有一位灵，他在世时是知名学者，在论证谬论方面思维敏锐，但对良善和真理的理解却十分迟钝。如同他在世时一样，他认为自己无所不知，因为这类人总认为自己最有智慧，认为没有什么能逃过他们的眼睛。他们在世时是什么样子，在来生仍保持同样的性质。这是因为一个人生命中的一切，特别是他的爱与情感，都会随他而去，如同灵魂附着于身体一般与他形影不离，因为正是这些东西塑造了他灵魂的品质。当这个灵来到我面前与我交谈时，考虑到他的这种特性，我问他："谁的理解力更强，是知道许多错谬的人，还是知道少许真理的人？"他回答说是知道少许真理的人，因为他把自己所知的错谬当作真理，因此认为自己很有智慧。
　　【2】接着他想要对“至大之人”以及从其流入人体各部分的现象进行推理。但由于他对此毫无理解，我就问他："你如何理解思维这种精神的东西能够驱动整个面部并形成表情？以及如何驱动所有发声器官，而且这与思维的精神感知完全对应？还有意志是如何驱动全身的肌肉和遍布各处的无数纤维来完成一个动作的？其中驱动者是属于精神的，而被驱动的是属于肉体的。”但他不知如何作答。我又谈到努力（动力）这个话题，问他是否知道努力如何产生行为和运动，以及行为和运动中如何包含着使其存在和持续的努力。他说他对此一无所知。于是我对他说：“你连这些基本原理都不知道，又怎能进行推理呢？这样的推理就像散落的沙尘，毫无连贯性可言，最终会被谬论完全吹散，以至于什么都不知道，也就什么都不会相信了。"
　　3749、一个灵突然来到我这里，流入我的头部。我们可以通过灵对身体各部位的流入来识别他们。我很好奇他是谁，从何而来。在他沉默片刻后，陪伴我的天使们告诉我，他是从一位现今仍在世上的学者那里派来的灵。这位学者比他人更追求学术声望。通过这个中介灵，我们还能与那人的思维建立联系。我询问这个灵，那位学者对“至大之人”及其流入，以及相应的对应关系有何见解；他回答说那人对此完全没有概念。接着我问他对天堂有什么认识；他说没有任何认识，只有一些亵渎之言，比如说天堂不过是个粗俗的地方，人们在那里又是敲敲打打乐器，又是喧哗吵闹，就像一群没有教养的人在胡闹一样。然而，这个人却被认为比他人更有见识，人们相信他懂得什么是流注，什么是灵魂，以及灵魂与身体的关系；甚至可能认为他比别人更了解天堂。由此可见，今天那些教导他人的人是什么样子，他们实际上完全是对抗信仰的良善和真理的绊脚石，尽管他们表面上宣称的是另外一回事。
　　3750、关于那些被认为最能与天堂沟通并接收天堂流注的人对天堂的理解，我得到了生动的启示。在灵界，这些人显现在头顶上方，他们生前是那些渴望被人当作神明来崇拜的人。这些人通过权力地位的提升和由此获得的虚幻自由，将自我之爱发展到极致。表面上他们装出纯真无邪和对主的爱，实际上却充满欺骗性。
　　【2】这些人虽然因傲慢的幻想而显现在高处，实际上却处在地狱之中。其中有一位降到我这里，据其他灵说他生前是教皇。他态度温和地与我交谈，首先谈到彼得的钥匙，声称那是属于他的。当讨论到随意让人进入天堂的权力时，他对天堂的理解竟如此肤浅，仅仅把它想象成一个有门的入口。他说他为穷人免费开门，而对富人则收取他们认为神圣的供奉。当我问他所放进去的人是否都留在天堂里时，他说不知道，如果没留下可能就出来了。有人指出他根本无法知道这些人的内在品质，也许放进去的都是该下地狱的恶人。他却说这不关他的事，如果不合适可以把他们赶出去。
　　后来他被告知，"彼得的钥匙"象征着仁爱与仁义的信仰。因为唯有主才能赐予这样的信仰，也只有主才能让人进入天堂。彼得不会向任何人显现，他只是一个普通的灵，并无特殊权力。这位前教皇对主的态度也很功利，认为只有在主赐予权力时才值得崇拜，若不赐予就不必崇拜。更令人惊讶的是，当谈到人的内在生命时，他竟持有极为低俗的观念。
　　【3】关于他在枢机会议上就座时，以及当他认为自己在被圣灵引导说话时的呼吸状态，我得到了生动的体验。在灵界，每个人都能轻易地回到他在世时的生命状态，因为这些状态会在死后保留。因此他被引导回到当时的状态，我也能感同身受他当时的呼吸模式。
　　当时他的呼吸是自由、愉悦、缓慢而有规律的，能深深地充满胸腔。然而，一旦遇到反对意见，他的呼吸就会转移到腹部，呈现出一种蠕动盘旋的状态。特别是当他认为自己在传达神圣信息时，会通过一种更加安静、仿佛得到认可的呼吸方式来感知这种"神圣性"。
　　【4】接着，我看到了是什么力量在操控这些教皇：那是盘踞在头顶上方的一群"海妖"式的灵。这些灵体具有一种特殊的本性和能力，能够渗透进任何情感，从而操控人心，使他人屈服于自己的意志。为了自身利益，他们可以不惜毁灭任何人，甚至把神圣和纯真当作达到目的的工具。这些灵表面上显得谨慎，似乎总在为自己担忧。然而，一旦时机成熟，他们就会毫不犹豫地展现出极度的残忍，完全没有怜悯之心，一切都是为了维护自己的利益。
　　创世记第二十九章
　　3751、在前一章的讲解中，我们已经阐释了主在马太福音24章15-18节中关于教会末期的预言。现在，按照惯例，我们要在本章开始前解释紧随其后的19-22节经文。这段经文说道：
　　当那些日子，怀孕的和奶孩子的有祸了。你们应当祈求，叫你们逃走的时候，不遇见冬天或是安息日。因为那时必有大灾难，从世界的起头直到如今，没有这样的灾难，后来也必没有。若不减少那日子，凡有血气的总没有一个得救的；只是为选民，那日子必减少了。（马太福音24:19-22）
　　3752、这些经文的深层含义若不通过内在意义来阐明，任何人都无法真正理解。从多处经文可以看出，这些话并非指耶路撒冷的毁灭。例如：
　　若不减少那些日子，凡有血气的，总没有一个得救的。只是为选民，那些日子必减少。……那些日子的灾难一过去，日头就变黑了，月亮也不放光，众星要从天上坠落，天势都要震动。那时，人子的记号要显现在天上，他们要看见人子，有能力和大荣耀，驾着天上的云降临。（马太福音24:22，29-30）
　　这些话也不是在描述世界的终结，这一点可以从同一章的其它经文得到证实：
　　在房上的，不要下来拿家里的东西；在田里的，也不要回去取衣裳。你们应当祈求，叫你们逃走的时候，不遇见冬天或是安息日。……那时，两个人在田里，取去一个，撇下一个。两个女人推磨，取去一个，撇下一个。（马太福音24:17-20，40-41）
　　这些经文实际上是在描述教会的最后阶段，即其荒凉时期。当仁义完全消失时，就是教会进入荒凉的状态。
　　3753、凡以虔诚之心思考主的人，以及相信主具有神性并从神性发言的人，都能领悟到一个真理：主的教导，包括这些话在内，并非仅针对某一特定民族，而是面向全人类；其意义不在于世俗层面，而在于灵性层面。这些话语同时也包含了关乎主的王国和教会的永恒真理，因为这些都具有神圣性和永恒性。
　　基于这种理解，我们可以看出经文中"在那些日子，怀孕的和奶孩子的有祸了"并非字面上指怀孕和哺乳的妇女；同样，"你们应当祈求，叫你们逃走的时候，不遇见冬天或是安息日"也不是在说躲避世俗敌人的逃亡。这些经文都包含着更深层的属灵含义。
　　3754、前文已论述了教会中良善与真理遭受败坏的前三个阶段，现在要讨论第四个也是最后一个阶段。第一阶段表现为人们不再理解良善与真理的本质，转而对这些展开争论，由此产生伪谬（参3354节）。第二阶段中，人们开始轻视并厌恶良善与真理，随着仁义的逐渐消退，对主的信仰也随之消亡（参3487，3488节）。第三阶段是教会在良善与真理方面陷入荒凉状态（参3651，3652节）。现在要论述的第四阶段是良善与真理遭受亵渎的阶段。从内在意义的各个细节可以看出这一阶段的具体含义。
　　3755、"在那些日子，怀孕的和奶孩子的有祸了"这段经文象征着那些充满爱主之善和纯真之善的人将面临危险。这里的"祸"象征永恒诅咒的危险；"怀孕"象征着孕育属天之爱的良善，而“奶孩子"（或”哺乳“）则象征纯真的状态。"那些日子"指的是教会当时所处的状态。
　　【2】"你们要祈求，叫你们逃走的时候，不遇见冬天或是安息日"这段经文描述了要避免在极端状态下仓促行动。这里的"逃走"象征着远离仁爱与纯真的状态，"冬天逃走"象征在极度寒冷（即因自我之爱产生的厌恶）状态下的远离，而"安息日逃走"则象征在极度炎热（即内心充满自我之爱和世俗之爱时的外在圣洁）状态下的远离。
　　【3】"那时必有大灾难，从世界的起头直到如今，没有这样的灾难，后来也必没有"这段经文象征教会在良善与真理方面达到败坏和荒废的顶点，即亵渎的状态。亵渎圣物会带来比其它邪恶更为严重的永恒死亡，特别是当亵渎涉及内在的良善与真理时。由于这些内在真理在基督教会中已被揭示并为人所知，且遭到亵渎，因此用如此强烈的语言来描述这种状态。
　　【4】"若不减少那些日子，凡有血气的，总没有一个得救的；只是为选民，那些日子必减少了"这段经文象征着将人从内在的良善与真理转向外在，以使那些生活在良善与真理中的人能够得救。"减少日子"象征远离的状态，"选民"则象征那些活在良善与真理中的人。
　　3756、这些经文的内在含义可以详细解释如下：
　　"怀孕的"象征那些首次接受良善的人，"哺乳的"象征那些处于纯真状态的人。"逃走"象征远离这些状态，"冬天"象征因自私我之爱占据内心而对良善产生的厌恶。"在安息日逃走"象征亵渎的状态，即外表保持圣洁而内心却充满自我之爱和世俗之爱。由于这些词语和类似的表达在后文中会反复出现，我们将在那里，借着主的神圣怜悯，进一步阐释它们的具体含义。
　　3757、关于圣物的亵渎，了解的人寥寥无几。从先前的论述可知，亵渎只可能发生在那些已经知道、承认并接受良善与真理的人身上，而不知道或不承认的人则不会亵渎（参593，1008，1010，1059，3398节）。这就是为什么教会内的人可能亵渎圣物，而教会外的人则不会（参2051节）。
　　在教会中，属天教会的人可能亵渎神性良善，属灵教会的人可能亵渎神性真理（参3399节）。正因如此，内在真理并未向犹太人揭示，以防他们亵渎（参3398节）。而外邦人最不可能亵渎（参2051节）。
　　亵渎的本质是善与恶、真与伪的混合与结合（参1001，1003，2426节），这也是犹太教会严禁饮血的深层原因（参1003节）。对于那些无法持守良善与真理的人，应当尽可能阻止他们认识和相信这些（参3398，3402节），使他们保持在无知状态（参301-303节）。这也解释了为什么崇拜要保持外在形式（参1327，1328节）。
　　内在真理要等到教会荒废时才会揭示，因为那时良善与真理不会再被亵渎（参3398，3399节）。这也是主选择在那个时候降世的原因（参3398节）。由此可见，亵渎圣物和圣言的危害极其严重（参571，582节）。
创世记第二十九章
经文
概览
　　3758、本章的内在含义通过"雅各"来论述主的自然层面，阐明真理之善是如何与源自神性的相近之善（即"拉班"）相结合的过程。这种结合首先是通过"利亚"所象征的对外在真理的情感实现，随后则是通过"拉结"所象征的对内在真理的情感完成。
　　3759、随后，通过雅各与利亚所生的四个儿子，在至高意义上描绘了从外在真理上升到内在良善的过程。而在代表意义上，这描述了教会的一种状态——即不承认和接受圣言中的内在真理，而只接受外在真理的状态。在这种情况下，教会向内在的上升遵循如下次序：首先是所谓的信仰真理，其次是依据此真理的实践，再次是由此而生的仁义，最终达到属天的仁爱。这四个发展阶段由雅各从利亚所生的四个儿子——流便、西缅、利未和犹大所象征。
内义
　　3760、第一节 雅各举起他的脚，往东方之子的地去。
　　"雅各举起他的脚"象征自然层面的提升；"往东方之子的地去"表示向着仁爱的真理。
　　3761、"雅各举起他的脚"象征着自然层面的提升，这一含义源于"举起"象征提升，而"脚"象征自然层面。
　　本章所论述的提升过程是从外在真理上升到内在良善。从至高意义来看，这描述了主如何按照次序将其自然层面提升至神性，即从外在真理逐级上升到内在良善；从代表意义来看，这描述了主在使人重生时，如何按照类似的次序更新人的自然层面。
　　然而，很少有人了解成年人是按照本章及后续章节内在意义所描述的次序重生的。这种情况有几个原因：首先是很少有人对此进行深入思考；其次，在当今这个教会的末期，由于已经没有仁义，因此也就没有真正的信仰，能够重生的人很少。虽然人人都说信仰能使人得救，但他们甚至不知道什么是真正的信仰，更不明白什么是仁义。当这些概念仅停留在字面层面而其本质不为人知时，人们自然无法思考重生的次序，因此能够重生的人也就很少了。
　　【2】这段经文论及自然层面，由"雅各"所象征，因此没有说他起来往东方之地去，而是说他举起脚。
　　"起来"和"举起"都象征着提升（参2401，2785，2912，2927，3171节）。这里特别使用"举起脚"这一表述，是因为与自然层面相关，其中"脚"象征自然层面（参2162，3147节）。“脚”之所以象征自然层面或自然事物，是基于与“至大之人”的对应关系。这个关系将在本章末尾详述，在“至大之人”中，那些属于脚部位的人象征着处于自然之光而较少拥有灵性之光的人。因此，脚以下的部分，如"脚掌"和"脚跟"，象征着最低层的自然事物（参259节）。同样，在圣言中多次提到的"鞋"也象征着最末层的自然事物（参1748节）。
　　3762、"往东方之子的地去"象征着对仁爱之真理的提升。这一含义可从雅各前往亚兰（即叙利亚）的记载得到证实，亚兰被称为东方之子的地（参3249节）。"叙利亚"通常象征良善的知识（参1232，1234节），特别是"亚兰·拿哈拉音"（河流之地的叙利亚）象征真理的知识（参3051，3664节）。这里特意使用"东方之子的地"而非亚兰或叙利亚的说法，是为了象征本章的核心主题：对仁爱之真理的提升。这里的仁爱之真理，也就是在其它地方所说的属天的真理，包含了对邻舍之仁义和对主之仁爱的知识。在论及主的至高意义上，这些真理象征着神性之爱的真理。
　　【2】关于对邻舍之仁义和对主之仁爱的真理，必须在人重生之前就要学习、承认并相信。这些真理被承认、相信并付诸实践的程度，就决定了人重生的程度，也决定了这些真理能在多大程度上被植入人的自然部分，如同种子植入土壤。
　　这些真理的植入始于父母和教师的教导，继而通过主的圣言，最后通过自我反思得到深化。然而，若这些真理仅仅储存在人的自然记忆中作为知识，却未能通过生活实践来承认、相信和实践，就无法真正植入。只有当人通过生活进入对真理的情感状态时，这些真理才能真正植入他的自然部分，如同种子扎根于土壤。
　　那些未能真正植入的真理，虽然存在于人的记忆中，却只是如同某种认知或历史知识，除了用来谈论、获取名声以及借此谋取财富和荣誉外，别无用处。这样的真理并未真正植入人心。
　　【3】"东方之子的地"象征着仁爱之真理，即指向良善的真理知识。这一含义可从"子"象征真理（参489，491，533，1147，2623节）和"东方"象征仁爱（参101，1250，3249节）得知，而"他们的地"则象征这些真理扎根的土壤。"东方之子"象征着那些拥有真理与良善的知识，也就是拥有仁爱之真理的人。这一象征意义也可从圣经其他经文得到印证，如在：
　　所罗门的智慧超过东方人一切的智慧，和埃及人一切的智慧。（列王纪上4:30）
　　在这段经文中，"东方之子的智慧"象征真理与良善的内在知识及拥有这些知识的人，而“埃及人的智慧"则象征较低层次的同类知识。关于"埃及人"象征一般意义上的知识，可参见1164，1165，1462节。
　　【4】耶和华如此说：起来，上基达去，毁灭东方人。他们的帐棚和羊群都要夺取，将幔子和一切器皿，并骆驼为自己掠去。（耶利米书49:29）
　　"东方之子"象征那些拥有良善与真理知识的人，这可从经文中提到要夺取的物品得到证实。这些物品都具有深层的象征意义："帐棚"象征良善的圣物（参414，1102，2145，2152，3312节），"羊群"象征仁爱的良善（参343，2566节），"幔子"象征神圣的真理（参2576，3478节），"器皿"象征信仰的真理和知识（参3068，3079节），"骆驼"象征普遍意义上的知识（参3048，3071，3143，3145节）。由此可知，"东方之子"象征那些拥有这些属灵事物的人，也就是拥有良善与真理知识的人。
　　【5】来朝拜耶稣降生的东方博士正是所谓的东方之子，这一点可从两个方面得到证实：第一，他们预知主的降生；第二，他们通过东方显现的星知道他的降临。正如马太福音所记：
　　当希律王的时候，耶稣生在犹大的伯利恒。有博士从东方来到耶路撒冷，说：“那生下来作犹太人之王的在哪里？我们在东方看见他的星，特来拜他。"（马太福音2:1-2）
　　这种预言在叙利亚的东方之子中由来已久，这可从比勒恩关于主降临的预言得到印证。民数记记载：
　　我看他，却不在现在；我望他，却不在近处。有星要出于雅各，有权杖要兴于以色列。（民数记24:17）
　　比勒恩确实来自东方之子的地（即叙利亚），这从民数记的记载可以证实：
　　比勒恩就题起诗歌说：“摩押王巴勒从亚兰（叙利亚）之东山召我来。"（民数记23:7）
　　值得注意的是，虽然来朝见耶稣降生的这些智者被称为"博士"，但在当时这个词实际上是"智者"的意思。这种用法在圣经多处都可以找到证据，如创世记41:8，出埃及记7:11，但以理书2:27，4:6-7，列王记上4:30，以及众先知书中的诸多章节。
　　【6】圣经中"东方之子"在反面意义上象征着邪恶和伪谬的知识，以及那些持有这些知识的人。这一含义在多处经文中都有体现：
　　以法莲的嫉妒就必消散，扰害犹大的必被剪除。他们要向西飞，扑在非利士人的肩头上，一同掳掠东方之子。（以赛亚书11:13）
　　论亚扪人，看哪，我必将你交给东方之子为业；他们必在你中间设营。（以西结书25:4，10）
　　每当以色列撒种的时候，米甸、亚玛力和东方之子就上来，上来攻打它。（士师记6:3）
　　在这些经文中，"米甸"象征那些处于伪谬中的人，因为他们不在生活的良善中（参3242节）；"亚玛力"象征那些用伪谬攻击真理的人（参1679节）；而"东方之子"则象征那些持有伪谬知识的人。
　　3763、第二节至第三节 他观看，看哪，田地里有一口井，看哪，有三群羊卧在井旁，因为人们从那井里打水给羊群喝；井口上有一块大石头。所有的羊群都聚集在那里，他们把石头从井口滚开，饮羊群；然后把石头放回井口原处。
　　"观看"象征直接领受；"看哪，有一口井"象征圣言；"在田地里"象征众教会；"看哪，有三群羊卧在井旁"象征教会和教义的神圣事物；"因为人们从那井里打水给羊群喝"象征由此而来的知识；"井口上有一块大石头"象征圣言被封闭；"所有的羊群都聚集在那里"象征所有教会及其教义都源于圣言；"他们把石头从井口滚开"象征他们将圣言打开；"饮羊群"象征由此而来的教义；“他们把石头放回井口原处"象征圣言暂时被封闭。

　　3764、"观看"象征着直接领受，这一象征意义将在后文讨论"流便"时得到进一步阐释，因为"流便"这个名字本身就与看见有关。这种象征关系在本章第32节会有详细解释。
　　3765、"看哪，有一口井"象征圣言。在此处用"井"来象征圣言，是因为经文正在讨论属世层面的认知，这种层面仅能把握圣言的字面意义（参2702，3096，3424节）。值得注意的是，当讨论属理性层面时，圣言则被称为"泉源"，因为通过理性的作用，人们能够领会圣言的内在含义。这种称谓的区别反映了人们对圣言理解的不同层次。
　　3766、"在田地里"象征众教会（参2971节）。在圣言中，教会通过"地""土地"和"田地"等不同意象来表达，各具特定含义。"田地"之所以象征教会，是因为它如同田地接受良善与真理的种子一般，教会通过圣言接受灵性的滋养。进一步说，田地中的一切事物也都带有相应的灵性象征意义，如”播种“象征传播真理，”收割“象征接受真理的果实，庄稼、小麦、大麦等也都具有其独特的灵义。这些象征都与教会的属性和功能密切相关，展现了教会在灵性生命中的重要作用。
　　3767、"看哪，有三群羊卧在井旁"象征教会和教义的神圣事物。这里的"三"象征神圣（参720，901节），而"羊群"则象征教会的事物，特别是教义。"羊群"具有多层含义：在具体意义上，它象征在教会中学习和接受仁义之良善与信仰之真理的人，而”牧人“则象征教导者；在普遍意义上，它象征所有行善的人，即主的普世教会的全体成员；由于这些人都是通过教义被引导进入良善与真理，"羊群"也象征教义本身。在内在意义上，这个象征既包含了使人成为属灵之人的教义，也包含了因此而成为属灵的人本身。
　　【2】人作为主体是通过构成其本质的事物来理解的。因此，当我们说某些名字象征某些事物时，也包含了拥有这些事物的人。例如，"推罗"和"西顿"象征良善与真理的知识，同时也象征拥有这些知识的人；"埃及"象征知识，"亚述"象征推理，但实际指的是具有这些特质的人，其它例子也是如此。
　　然而在天堂中，天使的交流是通过纯粹的事物概念进行的，不涉及具体的人。这种普遍性的交流方式使他们能够理解无数的事物。更重要的是，这反映了他们将一切善与真都归于主，不归于自己的态度，因此他们的思维概念完全指向主。这就解释了为什么"羊群"既象征教会，也象征教义。
　　而说"羊群"卧在"井"旁，是因为教义源自圣言。关于"井"象征圣言的含义，在3765节已有说明。
　　3768、"从那井里打水给羊群喝"象征由此而来的知识。这一含义可从以下几方面得到证实："井"象征圣言（参3765节），"打水给……喝"象征教导（参3069节），"羊群"象征教义的知识（参3767节）。因此，"从那井里打水给羊群喝"整体象征从圣言获得善与真理的教义知识。
　　关于雅各的记述在至高意义上论及主如何使他的自然层面神性化，本章特别论及这一过程的开端。在内在代表意义上，这些记述论及重生之人，即主如何更新他们的自然人，本章论及这一过程的开端。因此这里论及圣言和源自圣言的教义，因为人通过圣言的教义而开始重生过程。
　　【2】自然人确实能知道，也能觉察什么是善与真，但仅限于自然层面和社会层面的善与真。至于属灵层面的善与真，则必须通过启示，即通过圣言才能获得。
　　让我们以一个例子来说明：人可以通过与生俱来的理性认识到应当爱邻舍、敬拜神这样的普遍真理。然而，具体如何去爱邻舍、如何敬拜神，这样涉及属灵善与真的具体实践，却只能从圣言中获得指引。比如，我们从圣言中学习到，善本身就是邻舍，因此那些活在善中的人就是我们应当爱的邻舍，而这种爱的程度是根据他们所具有的善的程度而定的。更深一层的真理是，正因为主在善中，所以善就是邻舍，因此当我们在爱善时，实际上就是在爱主。
　　正是因为"井"和"三群羊"具有这些深层象征意义，这些事才以历史的方式被记录下来。若不是为了表达这些属灵含义，这些表面上的历史细节就显得过于琐碎，不值得在神圣的圣言中记述。这些记述的核心真理是：一切关于善与真理的知识与教义都源自圣言。
　　【3】同样地，那些没有圣言的人无法知道一切善都源自主，也不知道这善会流入人心，产生对善的情感，即所谓的仁义。他们也无从知晓宇宙的神究竟是谁。虽然他们不知道主是谁，但情感与仁义的最深处，也就是善的最深层本质，实际上都指向主。
　　这清楚地表明，属灵的善只能通过圣言来认识。然而，对于外邦人而言，虽然他们在世时不知道这些真理，但只要他们彼此之间保持着相互的仁义，他们就具备了在来生接受这些教导的潜能。事实上，他们往往能够轻易地接受并吸收这些真理（参2589-2604节）。
　　3769、"井口上有一块大石头"象征圣言被封闭，这个含义是不言自明的。当人们只按字面意思理解圣言，把所有字面含义都当作教义来接受时，圣言就处于被封闭的状态。更严重的是，当人们把那些迎合自私自利和世俗欲望的解释当作教义时，这就如同把一块大石头压在井口上，完全封闭了圣言。
　　在这种情况下，人们似乎既不知道也不愿意知道圣言中存在更深层的内在含义。然而，这种内在含义的存在其实是可以看到的：在许多经文中，字面意思都是通过内在含义来解释的；而在教会公认的教义中，人们实际上也是通过各种解释来把圣言的字义与这些教义联系起来。
　　【2】圣言如何被封闭，从犹太人身上特别可以看出来。他们完全按照字面意思来解释一切，因此相信他们是全世界被特别拣选的民族，相信弥赛亚将要来临，要带领他们进入迦南地，使他们超越世上所有的民族和人民。他们沉浸在属世的肉体之爱中，这些爱完全封闭了圣言的内在含义。
　　因此，他们至今仍不知道是否有天堂，是否会在死后继续生存，也不知道什么是内在的人，甚至不知道有灵性的事物存在，更不知道弥赛亚已经来过，为要拯救人的灵魂。
　　圣言对他们来说确实是被封闭的，这一点从以下事实也可以清楚看出：即使他们生活在基督徒中间，也完全不接受基督教的任何教义。这正如以赛亚书所说：
　　你告诉这百姓说："你们听是要听见，却不明白；看是要看见，却不晓得。"要使这百姓心蒙脂油，耳朵发沉，眼睛昏迷……我就说："主啊，这到几时为止呢？"他说："直到城邑荒凉，无人居住，房屋空闲无人，地土极其荒凉。"（以赛亚书6:9-11；马太福音13:14，15；约翰福音12:40，41）
　　【3】当人陷入自我之爱和世俗之爱，以及由此产生的各种欲望时，圣言就会对他封闭。这是因为这些爱以自我为中心，这种倾向虽然能激发自然理性之光，却会熄灭来自天堂的光。因此，这样的人对于关乎自我和世界的事物看得十分清楚，却对主和天堂的事物毫无认识。这种人虽然也读圣言，但其动机可能是为了获取名誉地位和财富，或是为了在他人面前表现虔诚，或仅仅出于习俗和惯例，或是出于一种敬虔的情感，却从不真正以改善生命为目的。对于这些人而言，圣言以不同方式被封闭。有些人甚至完全拒绝接受任何超出其既有教义范围的内容，无论这些教义本身是否正确。
　　【4】当有人指出"彼得的钥匙"并非赋予彼得开启和关闭天堂的权柄，而是象征仁爱之信仰时，这些人因着自我和世俗之爱的阻碍而拒绝接受。同样，当有人说应当唯独敬拜主而非圣徒时，他们也不愿接受。当有人解释圣餐中的“饼”和“酒”象征主对全人类的爱以及人对主的回应之爱时，他们也不相信。当有人指出若没有信仰的良善，即仁义，信仰本身就毫无价值时，他们就会歪曲这种说法。其它真理也遭受同样的对待。
　　这些人不仅看不见圣言中的真理，而且也不愿意看见，只是固执地坚持自己的教条。当提到圣言具有内在意义，且这内在意义包含着圣言的神圣性和荣耀时，他们甚至不愿意听，仅仅听到就会因厌恶而排斥。这就是圣言如何被封闭的过程。然而，圣言本质上始终向着天堂开放，并通过天堂向主开放，只是相对于人而言才会封闭，其封闭程度完全取决于人在生活目标上沉溺于自我和世俗之爱，以及由此衍生的伪谬原则的程度。这就是"井口上的大石头"所象征的含义。
　　3770、"所有的羊群都聚集在那里"象征所有教会及其教义都源于圣言。这里的"羊群"象征教会及其教义体系（参3767，3768节），而"聚集"则象征这些教会和教义都来源于圣言本身。
　　3771、"他们把石头从井口滚开"象征他们将圣言打开。正如前文所述（参3769节），"井口上的大石头"象征圣言处于封闭状态，因此"把石头滚开"就象征着使圣言重新打开。
　　3772、"给羊群喝水"象征从圣言而来的教义。让羊群喝水表示教导（参3069，3768节），而"羊群"则象征那些在信仰的良善和真理中的人（参343，3767节）。因此，"饮羊群"整体上象征着通过圣言进行教导，即传授教义。
　　3773、“他们把石头放回井口原处"象征圣言暂时被封闭，这可从前面关于井口石头的第3769和3771节得知。关于圣言对教会的开启与封闭，其规律是这样的：当一个新的教会建立之初，圣言最初是封闭的，但在主的引导下逐渐开启。通过这个过程，人们认识到所有教义都建立在两个根本诫命之上：爱主超过一切，并爱邻如己。当这两条诫命成为教会的核心目标时，圣言就向他们开启了。一切律法和先知的话，即整部圣言，都以这两条诫命为根基，所有教导都源于此并指向此。在这个阶段，因为人们处于真与善的初始状态，他们能从圣言中所见的每一处获得属灵的启发。此时，主通过天使与他们同在，虽然他们并不知晓这点，却得到主的教导，并被引导进入真与善的生活。
　　【2】从所有教会的发展历程可以看出这个规律：在初创期，教会都是纯真的，人们出于爱来敬拜主，真诚地爱邻舍。但随着时间推移，教会逐渐偏离这两条基本诫命，从仁爱与仁义的实践转向所谓的信仰理论，从生活实践转向教义探讨。这种偏离越严重，圣言就越发显得封闭。这就是经文"他观看，看哪，田地里有一口井，看哪，有三群羊卧在井旁，因为人们从那井里打水给羊群喝；井口上有一块大石头。所有的羊群都聚集在那里，他们把石头从井口滚开，饮羊群；然后把石头放回井口原处"在其内在意义上所象征的深层含义。
　　3774、第四节至第六节 雅各对他们说："我的弟兄们，你们是从哪里来的？"他们说："我们是从哈兰来的。"他对他们说：“你们认识拿鹤的儿子拉班吗？”他们说："我们认识。"他对他们说：“他平安吗？"他们说："平安。看哪，他的女儿拉结正和羊群一同来呢。""
　　雅各对他们说"象征良善的真理；"我的弟兄们，你们是从哪里来的？"象征那里的仁义源自何处；"他们说，我们是从哈兰来的"象征来自共同血统的良善；"他对他们说，你们认识拿鹤的儿子拉班吗？"象征着对某一血统之良善的认知探询；"他们说，认识"象征肯定的回答；"他对他们说，他平安吗？"象征是否来自主的王国；"他们说，平安"象征肯定的答复；"看哪，他的女儿拉结"象征内在真理的情感；"和羊群一同来"象征内在的教义。
　　3775、"雅各对他们说"这一表述象征良善的真理，这可从"雅各"象征主的神性自然层面得到证实。一切存在，无论是整体还是细节，都与善与真相关（参3166，3513，3519节），自然层面的一切也不例外。
　　在人的重生过程中，自然层面中的善与真会随着阶段的推进而改变状态。因此，"雅各"象征自然层面中真和善的不同状态，在此特指良善的真理状态。然而，若要详细阐述这些变化的具体细节，反而可能造成理解上的困扰，尤其是对那些尚未完全理解真理与良善之区别的人来说。这种困扰在理解通向良善的真理与源于良善的真理的差异时会更加明显。
　　3776、"我的弟兄们，你们是从哪里来"这一问话象征对仁义之源的探寻。"弟兄们"象征那些处于良善中的人，也象征良善本身，即仁义（参367，2360，3303，3459节）。值得注意的是，圣经字面上的特定问询，在属灵意义上转化为更普遍的探讨。当这些历史记载从人间升入天堂时，其字面意义在天使眼中已转化为属灵含义。
　　真正的仁义本质需要通过其目的来辨别。若仁义的动机仅仅出于自私或世俗利益，那么从内在形式来看，它并不能被称为真正的仁义。只有当仁义以关爱邻舍、促进公共利益、向往天堂，并最终指向主为目的时，才是真正的仁义。这种仁义包含发自内心行善的情感，能带来生命的喜乐，并在来世转化为永恒的福乐。
　　理解这一真理至关重要，因为它帮助人认识主的国度如何在自己内心运作。在这段经文中，对仁义或良善的本质的探究首先从询问其来源开始，这正是"我的弟兄们，你们从哪里来"这一问话所象征的深层含义。
　　3777、"他们说，我们是从哈兰来的"这句话象征源自共同血统的良善。"哈兰"在此象征共同血统的旁系良善（参3612节）。
　　3778、"他对他们说，你们认识拿鹤的儿子拉班吗？"象征着对某一血统之良善的认知探询。在此，"拉班"代表共同血统的旁系良善（参3612，3665节），而"拿鹤"则代表产生这良善的共同血统。
　　这里需要解释拿鹤、彼土利和拉班所代表的旁系良善的含义。他拉作为亚伯兰、拿鹤和哈兰三个儿子的父亲（创世记11:27），象征着教会的共同源头。虽然他拉本人是拜偶像的，但这里的代表意义不在于个人，而在于所代表的事物本身。由于犹太代表教会始于亚伯兰并在雅各的后裔中确立，他拉和他的三个儿子都具有特定的教会代表性：亚伯兰代表拥有圣言的真实教会，而他的兄弟拿鹤则代表没有圣言的外邦教会。值得注意的是，主的教会遍布全球，也存在于那些以仁义生活的外邦人中间，这一点在之前的论述中已多次证实。
　　【2】拿鹤、他的儿子彼土利和孙子拉班代表共同血统的旁系良善，也就是存在于主的外邦教会中的良善。这种良善与直系血统的良善有所不同，因为与之结合的不是真正的真理，而主要是外在的表象，即所谓的感官谬见，这是由于他们没有圣言的启示。
　　虽然良善本质上是唯一的，但因接受不同的真理而呈现出多样性。对外邦人来说，他们认为的真理主要包括：敬拜某个神明，从他那里寻求良善并将良善归于他。他们在世时并不知道这位神就是主，而是通过他们认为神圣的形象来敬拜。但这些并不妨碍他们得救，只要他们活在对神的爱和对邻舍的爱中，因为这使他们能在来生接受内在的真理（参932，1032，1059，2049，2051，2284，2589-2604，2861，2863，3263节）。
　　在这个象征体系中，"拿鹤"象征教会之外在良善中的兄弟关系（参2863，2864，2868节），"彼土利"象征第一等级外邦人的良善（参2865，3665节），而"拉班"则象征外在或肉体的良善情感，特别是共同血统的旁系良善（参3612，3665节）。
　　这种良善首先作为获得属灵良善的媒介。因为在童年时期，人只能通过外在和肉体的概念来理解真理和良善，即使被教导内在的良善和真理，也只能从肉体层面理解。这些最初的概念和良善，就成为引导人接受更深层次真理和良善的媒介，这正是通过雅各和拉班的故事所揭示的属灵奥秘。
　　3779、"他们说，我们认识"这句话象征着一种肯定的回应，这个含义是不言而喻的。
　　3780、"他对他们说，他平安吗？"这句话在内在意义上象征着对某事物是否源自主的王国的探询。虽然在历史层面上，这是在询问拉班的平安状况，但在属灵意义上，这是在询问"拉班"所象征的良善。如前所述（参3778节），"拉班"象征着共同血统的旁系良善，也就是存在于普世教会中的外邦人那里的良善，即存在于主的王国中的良善。因此，这个问话实际上是在探询这种良善是否确实来自主的王国。
　　【2】"平安"在最高意义上象征主自己，在内在意义上则象征他的王国。这平安是主的神性最深切地影响着在其王国中之人所拥有的良善。这种含义在圣经中多处得到印证：
　　有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们。政权必担在他的肩头上。他名称为奇妙、策士、全能的神、永在的父、和平的君。他的政权与平安必加增无穷。他必在大卫的宝座上治理他的国。（以赛亚书9:5-6）
　　在这段经文中，"和平的君"（或”平安的君“）明显指向主，而"政权与平安加增"则象征着他王国中的子民和王国本身。圣经中还有多处关于平安的描述：
　　公义的果效必是平安，公义的效验必是平稳，直到永远。我的百姓必住在平安的居所。（以赛亚书32:17-18）
　　这段经文论述主的王国，其中"平安、平稳和安全"层层递进。"平安的居所"象征天堂。而在其它经文中：
　　平安的使者必痛痛哭泣。大路荒凉，行人止息。（以赛亚书33:7-8）
　　【3】这里的"和平的使者"象征主王国中的子民，也象征王国本身，在最高意义上象征主本身。"大路荒凉，行人止息"则象征真理的消失（参627，2333节）。此外：
　　那报佳音，传平安，报好信，传救恩的，对锡安说：你的神作王了！这人的脚登山何等佳美。（以赛亚书52:7）
　　大山可以挪开，小山可以迁移，但我的慈爱必不离开你，我平安的约也不迁移。（以赛亚书54:10）
　　平安的路，他们未曾知道；他们所行的路径没有公平。（以赛亚书59:8）
　　【4】耶利米书中说：
　　我已将我的平安、慈爱、怜悯从这百姓夺去了；这是耶和华说的（耶利米书16:5）
　　耶和华发出猛烈的怒气，平安的羊圈就寂静无声。（耶利米书25:37）
　　同一先知书中还说：
　　先知预言的平安，到话语成就的时候，人便知道他真是耶和华所差来的。（耶利米书28:9）
　　耶和华说：我知道我向你们所怀的意念是赐平安的意念。（耶利米书29:11）
　　其它先知书中也有类似的记载，例如：
　　这殿后来的荣耀必大过先前的荣耀，在这地方我必赐平安。（哈该书2:9）
　　他们必平安撒种，葡萄树必结果子，地土必有出产，天也必降甘露。（撒迦利亚书8:12）
　　诗篇中写道：
　　你要细察那完全人，观看那正直人，因为那人的结局是平安。（诗篇37:37）
　　新约圣经中也多次提到平安。
　　耶稣对门徒说："无论进哪一家，先要说：愿这一家平安。那里若有当得平安的人，你们所求的平安就必临到那家；不然，就归与你们了。"（路加福音10:5-6）
　　我留下平安给你们，我将我的平安赐给你们。我所赐的，不像世人所赐的。（约翰福音14:27）
　　我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有平安。（约翰福音16:33）
　　【5】在所有这些经文中，"平安"在最高意义上象征主自己，在代表意义上象征他的王国和其中来自主的良善，也象征着流入良善情感的神性，这神性从内在带来喜乐和幸福。这就是为什么在民数记中的祝福语说"愿耶和华向你仰脸，赐你平安"（6:26），也解释了古时那庄重的问候语"愿你平安"的含义，以及主对使徒说同样的话（约翰福音20:19,21,26）的深层含义。更多关于"平安"的讨论可参见92，93，1726，2780，3170，3696节。
　　3781、“他们说，平安"象征肯定的答复。这一点无需进一步解释，因为这是一个肯定的回答。
　　3782、"看哪，他的女儿拉结"象征内在真理的情感。这一点可以从“拉结”的象征意义得知，“拉结”象征“内在真理的情感”；而“利亚”象征“外在真理的情感”。关于这些内容将在后文中进一步说明。
　　3783、"和羊群一同来"象征内在的教义。这一点可以从“羊群”的象征意义得知，“羊群”象征“教会”，也象征“教义”（参1230，347节）。在这里，“羊群”象征“内在的教义”，因为经文提到拉结“带着羊群而来”。
　　3784、第七节至第八节 他说：“看哪，日子还长，还不是羊群聚集的时候，饮羊群吧，然后去放牧。” 他们说：“我们不能，必等羊群聚齐，且从井口滚开石头，我们才能饮羊群。”
　　"他说：'看哪，日子还长'"象征现在是一个发展的状态；"还不是羊群聚集的时候"象征教会和教义中的良善与真理尚未合一；"饮羊群吧，然后去放牧"象征由此对少数人的教导；"他们说：'我们不能，必等羊群聚齐'"象征它们必须一起存在；"且从井口滚开石头"象征揭示圣言中隐藏的事物；"我们才能饮羊群"象征届时才能进行教导。
　　3785、"他说：'看哪，日子还长'"象征现在是一个发展的状态，这从"日子"象征"状态"的含义可以看出（参23，487，488，493，893，2788，3462节）。"看哪，还很长"象征"正在发展"，这从上下文可以明显看出。
　　3786、"还不是羊群聚集的时候"象征教会和教义中的良善与真理尚未合一。"时候"或"时间"象征"普遍状态"（参2625，2788，2837，3254，3356节），"聚集"象征"成为一体"，而“羊群”则普遍象征教会和教义的良善与真理。牲畜之所以具有这种象征意义，是因为在代表性教会的仪式和圣言中，动物象征良善或真理的情感（参45，46，142，143，246，714，715，776，1823，2179，2180，2781，3218，3519节）。 对于经历重生的人而言，在脱去旧状态、穿上新状态之前，需要学习并充满教会和教义的良善与真理，因为这些认知和对它们的情感是接受新生命的器皿。因此，人只有在达到成熟年龄或完全状态时才能重生（参677，679，711，1555，2046，2063，2636，2697，2979，3203，3502，3508，3510，3665，3699，3701节）。
　　【2】教会的重建过程也遵循相同原则。良善与真理的教义必须首先归一，因为这些是建造的基础。教义之间相互关联、彼此呼应，若不先归一就会残缺不全。这些缺失若由人的理性来补充，就会导致在属灵和神性事物上的盲目与错误判断。正因如此，圣言被赐予教会，其中包含了良善与真理的一切教义。 普遍意义上的教会与特殊意义上的重生之人相对应，因为后者是特殊意义上的教会。正如前文所述，人在重生之前，必须使教会的良善与真理的教义归一。这就是"看哪，日子还长，不是聚集牲畜的时候"在内在意义上所象征的含义。
　　3787、"饮羊群吧，然后去放牧"象征由此对少数人的教导。"饮羊群"象征从圣言教导（参3772节），而"去放牧"象征由此而来的生活和教导。"去"象征生活（参3335，3690节），"放牧"象征教导（参343节及后文）。这其中隐含的奥秘是，能达到完全状态的人很少（参2636节），因此能重生的人也很少。
　　3788、"他们说：'我们不能，必等羊群聚齐'"象征它们必须一起存在。"聚集"象征成为一体或同时存在（参3786节），"羊群"象征教义（参3767，3768节）。这些话的含义可从前文（3786，3787节）所述看出。
　　3789、"且从井口滚开石头"象征揭示圣言中隐藏的事物。"滚开石头"象征揭示（参3769，3771，3773节），"井"象征圣言（参3424，3765节）。
　　3790、"我们才能饮羊群"象征届时才能进行教导。"饮羊群"象征教导（参3772，3787节），这一含义从前文已经显明。
　　3791、第九节至第十一节 他当时在与他们说话，拉结同她父亲的羊群来了，因为她是牧人。当雅各看见他母亲的兄弟拉班的女儿拉结和他母亲的兄弟拉班的羊群，雅各就上前，把石头从井口滚开，饮他母亲的兄弟拉班的羊群。雅各与拉结亲嘴，就放声而哭。
　　"他当时在他们说话"象征那时的思考；"拉结同羊群来了"象征教会和教义的内在真理情感；"她父亲的"象征就其源头而言是出于良善；"因为她是牧人"象征内在真理的情感在圣言中起教导作用；"当雅各看见他母舅拉班的女儿拉结"象征认识到这真理之情感的来源；"和他母亲的兄弟拉班的羊群"象征由此而来的教会和教义；"雅各就上前，把石头从井口滚开"象征主通过自然的良善揭示圣言的内在含义；"饮他母亲的兄弟拉班的羊群"象征教导；"雅各与拉结亲嘴"象征对内在真理的爱；"就放声而哭"象征爱的热切。
　　3792、"他当时在与他们说话"这一描述象征着当时的思考状态。在圣言的历史记载中，"说话"象征"思考"的含义（参2271，2287，2619节）。这里特别强调"当时"这一时间点，因为正是在他与他们交谈之际，拉结来到了那里。这种时间的重合具有其内在的属灵意义。
　　3793、"拉结同羊群来了"象征着教会和教义的内在真理情感，这可从"拉结"象征内在真理的情感，以及"羊群"象征教会和教义得知（参3767，3768，3783节）。要理解"拉结"为何象征内在真理的情感，以及"利亚"为何象征外在真理的情感，我们需要明白以下内容："雅各"所象征的自然层面由善与真构成。在这自然层面中，如同在人的一切事物中和整个自然界中一样，必须存在善与真的结合。没有善与真的结合，就不会有任何产出，因为一切产出和效果都源于此。
　　人出生时的自然层面并不具有善与真的结合，因为人并非生来就处于神性秩序中。虽然主会在婴儿时期注入纯真与仁义之善，但当时并没有相应之真与这样的善配合。随着年龄增长，这些早期的善被带向内在层面，由主保存，用以调节人后来的生命状态。若没有这些早期的善，人会比任何野兽更为凶暴。当婴儿期的善被内化后，恶就会进入人的自然层面，并与伪结合，形成一种恶与伪的结合关系。因此，为了得救，人必须经历重生，除去恶，接受主注入的善，并根据所接受的善而获得相应的真，最终达到善与真的结合。
　　【2】这一切都通过"雅各"和他的两个妻子"拉结"和"利亚"来象征。"雅各"在此象征自然良善，而"拉结"象征真理。真理与良善的结合必须通过情感来实现，因此"拉结"象征真理渴望与善结合的情感。
　　在自然层面和理性层面都存在内在与外在之分。"拉结"象征内在真理的情感，"利亚"则象征外在真理的情感。作为她们父亲的"拉班"象征共同血统的良善，这是一个旁系的良善，与理性的真理（即"利百加"所象征的）在旁系上相对应（参3012，3013，3077节）。从这样的良善所生的女儿们象征自然层面的情感，这些情感就像女儿从父亲那样的良善而生。这些情感需要与自然的良善结合，因此她们象征真理的情感——一个象征内在真理的情感，另一个象征外在真理的情感。
　　【3】人在自然层面的重生过程，与"雅各"和拉班的两个女儿"拉结""利亚"的故事完全对应。只有能从圣言的内在含义来理解这段经文的人，才能领悟其中揭示的奥秘。这种理解只有处于善与真中的人才能获得。其他人虽然在道德和公民生活方面可能很有洞察力，表面上看起来很有智慧，但却无法真正认识这些属灵真理。这是因为他们不知道什么是真正的善与真，反把恶误认为善，把伪误以为真。因此，当说到善时，他们立即产生恶念；当听到真理时，就会想到伪谬。这就是为什么他们无法领会经文内在含义的原因。对他们来说，一旦接触到这些内容，就会陷入属灵的黑暗，使真理之光无法照入。
　　3794、"她父亲的"象征就其源头而言是出于良善，这可从"拉班"（此处称为"父亲"）象征共同血统的旁系之善（参3612，3665，3778节），以及"父亲"象征良善（参3703节）得知。
　　3795、"因为她是牧人"象征内在真理的情感在圣言中起教导作用。这可以从多个层面来理解："牧人"象征着引导和教导的人（参343节），而"拉结"（此处指"她"）象征着内在真理的情感（参3793节）。这与圣言密切相关，因为经文提到她带着羊群去井边，而"井"象征着圣言（参3765节）。内在真理的情感本身就具有教导的功能，正是通过这种情感，教会才能成为真正的教会，牧人才能成为真正的牧人。在圣言中，"牧人和放牧"象征那些引导和教导的人，而"羊群"则象征那些被引导和被教导的人，也象征教会及其教义（参3767，3768，3783节）。这种象征意义在基督教世界中广为人知，因为教导者和学习者一直都用这些称谓，因此无需进一步论证。
　　3796、"当雅各看见他母舅拉班的女儿拉结"象征认识到这真理之情感的来源。这里的"看见"象征着认知，而"拉结"象征着内在真理的情感（参3793节）。"他母亲的兄弟拉班的女儿"这一描述揭示了其源头，即来自与理性之真（由雅名的母亲利百加所代表）有兄弟关系的旁系之善。
　　【2】关于真理和善的情感，我们需要明白：所有真正的真和善的情感都源于神性，来自主。但当这些情感向下流动时，会分成不同的支流，形成新的源头。当它们遇到非真正的情感、虚伪的情感，或人的邪恶和伪谬时，就会发生变化。这些变化后的情感在表面上可能与真正的情感很相似，但内在本质却完全不同。判断这些情感真伪的唯一标准是看它们的目的：如果目的是为了自己或世俗利益，这些情感就不是真正的；如果目的是为了邻舍的善、社区的善、祖国的善，特别是为了教会的善和主王国的善，这些情感就是真正的，因为这时它们是为了主，主就在这些善中。
　　【3】智者应当认识自己的目的。有时目的表面上似乎是为了自己，实际却并非如此，因为人天性会在每件事上反思自己，这已成为习惯。若要了解自己的目的，只需观察两种快乐：一是从自我称赞和荣耀中获得的快乐，二是从无关自我的有益之事中获得的快乐。如果能感受到后者的快乐，就说明处于真正的情感中。同时也要留意自己所处的各种状态，因为不同状态会极大地影响感知。这种探究只能对自己进行，而不能用于他人，因为每个人情感的真正目的唯有主知晓。正因如此，主说：不要判断人，免得你们被判断；不要定人的罪，免得你们被定罪。（路加福音6:37）在对真理和良善的情感表现上，千人可能看似相同，但每个人在源头上却各不相同，也就是说，在目的上各异。
　　【4】目的决定情感的性质——是真正的、虚伪的还是假冒的，这是因为目的就是人的生命本质。对人而言，目的就是他的生命，换句话说，就是他的爱。当一个人以邻舍的善、共同的善、教会的善和主王国的善为目的时，他的灵魂就处于主的王国中，也就是与主同在。因为主的王国本质上就是为了人类的善而存在的目的和功用的领域（参见3645节）。在人身边的天使只关注人的目的。当人越是追求与主的王国相同的目的时，天使就越喜悦他，并把他当作兄弟；反之，当人越是以自我为目的时，天使就越远离，地狱的邪灵就越接近，因为在地狱中只有自私的目的在掌权。由此可见，探究和认识情感的源头何其重要，而这些源头只能通过观察目的来辨识。
　　3797、"和他母亲的兄弟拉班的羊群"象征由此而来的教会和教义，这一点可以从"羊群"所代表的含义得知——羊群象征着教会和教义（参3767，3768，3783节）。在这里，拉班被称为"他母亲的兄弟"，这种称呼也暗示着对事物本源的认知，正如前文所述。
　　3798、"雅各就上前，把石头从井口滚开"象征主通过自然的良善揭示圣言的内在含义。这一解释基于以下含义："雅各"代表主的神性自然，这里特指自然层面中的良善，而"把石头从井口滚开"象征着揭示圣言的内在含义（参3769，3771，3773，3789节）。在这里，最高层的内在意义表明主是通过自然之善来揭示圣言的内在真理。这是因为"雅各"在此特别代表自然之中的良善，雅各此时承担了良善的代表角色，因为他即将通过“拉结”所象征的情感与真理结合（参3775，3793节），正是通过良善才能揭示圣言的内在含义（参3773节）。
　　【2】从良善可以揭示圣言，这是显而易见的。每个人都会从自己所处的爱中看到与那种爱相应的事物，并把所见之事称为真理，因为这与他的本性相合。每个人的爱中都包含着他生命的光，因为爱就像是发出光芒的火焰。因此，一个人的爱或内在火焰是什么样的，他所见的真理之光就是什么样的。那些处于良善之爱中的人能够看到与这种爱相关的事物，从而也能看到圣言中的真理。这种洞见的深度和性质取决于他们处于良善之爱的程度，因为这时光明或理解力是从天堂，也就是通过天堂从主那里流入的。因此，如前所述，只有在生活中实践良善的人，才能看到和认识圣言的内在意义。
　　3799、"饮他母亲的兄弟拉班的羊群"象征教导，这可从"饮羊群"象征教导得知（参3772节）。在此经文中第三次提到拉班是"他母亲的兄弟"，这是为了指明羊群和拉结的源头，也就是教义和内在真理之情感的来源。
　　3800、"雅各与拉结亲嘴"象征对内在真理的爱。其中"亲嘴"象征着源于情感的联合与结合（参3573，3574节），这也正是爱的本质，因为爱就是通过情感而产生的联合与结合。"拉结"象征着内在真理的情感（参3793节），因此雅各与拉结亲嘴这一行为深层象征着对内在真理的爱。
　　3801、"他放声大哭"象征爱的热切。"放声大哭"这一行为象征着内心情感的强烈流露，因为哭泣既能表达至深的悲伤，也能表达至深的爱，它代表着这两种情感达到的最高境界。这种情感的双重性质，体现了人类情感表达的复杂性，而其强度则反映了内心情感的真实深度。
　　3802、第十二节至第十三节 雅各告诉拉结，他是她父亲的弟兄，是利百加的儿子，拉结就跑去告诉她父亲。拉班听见他姐妹的儿子雅各的信息，就跑去迎接，抱着他，与他亲嘴，领他到自己的家。雅各将一切的情由告诉拉班。
　　"雅各告诉拉结，他是她父亲的弟兄"象征雅各所代表的良善与拉班所代表的良善之间的亲缘关系；"他是利百加的儿子"象征亲缘关系的结合；"拉结跑去告诉她父亲"象征通过内在真理而产生的认知；"拉班听见他姐妹的儿子雅各的信息"象征对相关良善的认知；"跑去迎接他"象征契合；"抱着他"象征情感；"与他亲嘴"象征引入或启蒙；"领他到自己家里"象征结合；"雅各就把这一切的事都告诉了拉班"象征出于真理。
　　3803、"雅各告诉拉结，他是她父亲的弟兄"象征雅各所代表的良善与拉班所代表的良善之间的亲缘关系。这一解释基于多重含义："告诉"的含义是使人知道；"雅各"所代表的是良善；被告诉的对象"拉结”象征内在真理的情感（参3793节）；"弟兄"（此处指雅各）象征良善（参367，2360，3303，3459节）；"父亲"也象征良善（参3703节）。
　　然而，要详细阐述这种亲缘关系，以及通过"拉结"（内在真理的情感）而形成的两者之间的结合，可能会使理解变得困难。这是因为很少有人真正理解自然之善的本质，它与理性之善的区别，以及共同血统的旁系之善和内在真理情感的含义。如果一个人没有通过自身探索形成相关概念，仅凭描述很难获得真正的理解。人们往往只能接受与自己已有认知相符的内容，或通过直观理解获得的内容，其它内容则难以把握。
　　对我们来说，理解良善与真理之间存在无数的亲缘关系，并且天堂的群体是按照这些关系形成的，这样的认知就已经足够了（参685，917，2739，3612节）。
　　【2】雅各称自己为拉班的弟兄，虽实为拉班姐妹的儿子，这体现了一个深刻的属灵真理：在良善中的所有人都是弟兄。这也解释了为什么拉班同样称雅各为弟兄。良善使人成为属灵的血亲并促成结合，因为良善源于爱，而爱就是属灵的连结。
　　在古代教会中，所有行善的人都被视为弟兄。犹太教会则因认为自己是唯一的选民而将这种称呼局限于生来的犹太人，把其他人视为同伴或外人。早期基督教会最初称所有行善的人为弟兄，但后来这种称呼仅限于教会内部成员。
　　随着时间推移，基督徒中"弟兄"这一称呼与良善的关联逐渐淡化。当真理取代良善，信仰取代仁义时，人们不再因良善而互称弟兄，而改称为邻舍。这反映了一个问题：当信仰的教义缺乏仁义的生活时，人们会认为与地位较低者建立兄弟关系有失身份。这是因为他们的兄弟关系不再源于主和良善，而是建立在自我、荣誉和利益之上。
　　"他是利百加的儿子"象征着亲缘关系的结合。这一点很容易理解，因为利百加作为雅各的母亲和拉班的姐妹，成为了连接两者的纽带。
　　3804、"拉结跑去告诉她父亲"象征通过内在真理而产生的认知。其中"跑去告诉"象征着出于认知而使人知晓的情感，"她的父亲"象征拉班所代表的良善。这种通过内在真理的认知是由"拉结"所象征的，因为她代表着内在真理的情感。
　　这里揭示了一个重要的属灵原理："雅各"所象征的自然良善，如同所有形式的良善一样，虽然人们能够认识并确认其存在，但若要了解其本质特征，必须通过真理来认识。这是因为良善从真理获得其具体特质，只有通过真理才能真正认识和理解良善的本质。在真理被植入之前，良善还不能成为真正的仁义之善。而且，良善的性质会随着所植入的真理的性质而改变。
　　【2】每个人的良善虽然表面上看起来非常相似，但实际上都是独特的，就像世界上没有两张完全相同的面孔一样。人的面容主要反映内在的情感，而真理则如同良善的面容，其美丽源于真理的形式，但真正触动人心的是良善的本质。
　　天使都具有这种独特的形式。如果人能在对主的仁爱和对邻舍的仁义中活出内在生命，也会展现出这样的形式。人之所以被造成这样，是因为要符合神的形像和样式。那些在灵性上经历重生的人，虽然外表看来与常人无异，但他们的灵已经获得了这种形式。这就是为什么我们需要通过内在真理来认识良善的本质。
　　这种认知过程揭示了一个重要真理：虽然良善可能表面相似，但每个人的良善都是独特的，其特质取决于内在所接受的真理。这种独特性正如同人的面容一样，虽然都有相似之处，却各具特色，展现出个人独特的灵性特征。
　　3805、"拉班听见他姐妹的儿子雅各的信息"象征对相关良善的认知。这种认知是相互的，通过这种方式来描述。这里所讨论的核心主题是对良善的选择，这种选择发生在良善与真理结合之前。这个过程揭示了一个重要的属灵原理：在良善与真理的结合（属灵的婚姻）之前，必须首先有对良善的认知和选择。"拉班听见雅各的信息”这一描述，象征着相关良善之间的相互认知与吸引。
　　3806、"跑去迎接他"象征契合，这可从"跑去迎接"的含义得知，它象征着契合，因为这关系到后面要讲的结合；众所周知，契合或相似性会带来结合。
　　3807、"抱着他"象征情感。因为所有内在的情感都会通过身体的动作表现出来，每种情感都有其对应的外在表现形式。"拥抱"这个动作特别象征着内在情感的自然流露，这是一个普遍的真理：内在的情感总会寻求外在的表达方式。这种对应关系揭示了内在状态与外在行为之间的紧密联系，其中拥抱作为一种普遍的肢体语言，象征着内在情感的真实流露与表达。
　　3808、"与他亲嘴"象征引入或启蒙，这可从"亲吻"的含义得知，它象征着出于情感的结合（参3573，3574，3800节）；这里指的是对那种结合的启蒙，因为启蒙是结合之前的过程。
　　3809、"领他到自己家里"象征结合。。在内在意义上，人本身被称为"家"（参3128，3142，3538节），这是因为良善本身就是"家"（参2233，2331，3652，3720节）。此处特指被"拉班"所象征的良善，因此"领到自己的家"象征着结合。
　　在内在意义上，这段经文完整描述了自然之善（由"雅各"所象征）与旁系之善（由"拉班"所象征）的结合过程。这个过程包含五个要素：相互认知、契合、情感、引入和结合。其中，相互认知体现在拉结跑去告诉她父亲，以及拉班听见他姐妹的儿子雅各的消息这两个事件中（参3804，3805节）；契合体现在拉班跑去迎接他（参3806节）；情感体现在拉班拥抱他（参3807节）；引入体现在与他亲嘴（参3808节）；最后的结合则体现在领他到自己的家这一行为中，这正是此处经文所论述的重点。
　　3810、"雅各就把这一切的事都告诉了拉班"象征出于真理，包括认知、契合、情感、引入和结合。这一含义可从上下文序列及其内在意义的解释中得知（参3804节）。
　　3811、第十四节至第十五节 拉班对他说："你实在是我的骨肉。"他就与拉班同住了一个月。拉班对雅各说："你虽是我的弟兄，岂可白白地服侍我？请告诉我，你要什么为工价？
　　"拉班对他说，你实在是我的骨肉"象征在真理和良善方面的结合；"他就与拉班同住了一个月”象征新的生命状态；"拉班对雅各说：你虽是我的弟兄"象征因良善而有血血缘关系；"岂可白白地服侍我？请告诉我，你要什么为工价"象征这将是结合的媒介。
　　3812、"拉班对他说，你实在是我的骨肉"象征在真理和良善方面的结合。在古时，当人们谈到来自同一家庭、同一家族或有某种亲属关系的人时，常用"我的骨，我的肉"这种表达方式（参157节）。因此这些话象征着结合。所有属灵的结合都是通过真理和良善实现的，而所有自然的结合也都与真理和良善有关。"骨和肉"象征人的本性，其中"骨"象征理智方面的本性，即关乎真理的本性，而"肉"象征意志方面的本性，即关乎良善的本性（参148，149节）。
　　【2】关于人的本性，它可分为两种：地狱的本性和天堂的本性。地狱的本性来自地狱，天堂的本性则通过天堂从主接受。所有的邪恶及其衍生的虚假都是从地狱流入的，而所有的良善及其衍生的真理都来自主。虽然这一真理包含在信仰的教义中，但在万人中几乎无人真正相信。正因如此，人们倾向于将从地狱流入的邪恶据为己有，而对从主而来的良善却无动于衷，因此良善也就不能归算于他。人们之所以不相信邪恶来自地狱、良善来自主，是因为他们沉浸在自我之爱中。这种自我之爱的特性就是：一旦有人说一切都是流入的，就会激起强烈的愤怒。这就说明了为什么人的本性本质上都是邪恶的（参210，215，694，731，874-876，987，1023，1044，1047节）。然而，当人不在自我之爱中，而是在对邻之爱和对主之爱中时，就能相信邪恶来自地狱、良善来自主，因为这种爱的本质使然。这样，人就能从主接受天堂的本性（参155，164，731，1023，1044，1937，1947，2882，2883，2891节）。
　　【3】本性的这两种含义都由"骨和肉"来象征。在圣言中，"骨"象征真理，在反面意义上则象征伪谬；而"肉"象征良善，在反面意义上则象征邪恶。"骨"具有这种象征意义，这一点可以从以下经文得到证实。以赛亚书说：
　　耶和华必时常引导你，在干旱之地使你的灵魂得饱足，骨头强壮。你必像浇灌的园子。（以赛亚书58:11）
　　这里"使骨头强壮"象征赋予理解力的本性以生命，即以智慧启发它，因此经上接着说"你必像浇灌的园子"。"园子"象征智慧（参100，108，1588节）。同一先知书还说：
　　你们看见，就心中快乐，你们的骨头必生长如嫩草。（以赛亚书66:14）
　　"骨头必生长如嫩草"具有类似的象征意义。
　　【4】他们的拿细耳人比雪纯净，比奶更白。他们的身体比红宝石更红，他们的外貌如同蓝宝石。现在他们的相貌比煤炭更黑，以致在街上无人认识；他们的皮肤紧贴骨头，枯干如同槁木。（耶利米哀歌4:7-8）
　　这里的"拿细耳人"象征属天的人（参3301节）。"比雪更白，比奶更洁白"象征他们处于属天的真理中。由于这真理来自对良善的爱，所以说"他们的身体比红宝石更红"。"白色和洁白"用来描述真理（参3301节），"红色"象征良善（参3300节），而"宝石"则象征源于良善的真理（参114节）。"他们的皮肤紧贴骨头"描述了属天之爱的状态发生了改变，也就是说不再是"骨头上有肉"——意味着不再有良善，此时所有的真理就变得像"紧贴骨头的皮肤，枯干如木同槁木"一般。
　　【5】在以西结书中记载了这样的比喻：
　　主耶和华如此说：将锅放上，放上，并倒水在其中；将肉块，就是一切肥美的肉块、腿和肩都集在其中，拿美好的骨头把锅装满，取羊群中最好的，将骨头堆在下面……好把骨头煮在其中。（以西结书24:3-5，10）
　　这段经文中的"锅"象征对良善和真理的暴力，因此在第6节称其为"流血之城"。其中"肉块、好肉块、腿和肩都集中其中"是指肉，象征良善；"美好的骨头把锅装满"象征真理；"将骨头堆在下面"则象征对真理的情感。"好把骨头煮在其中"象征对真理和良善的暴力行为。这个比喻包含神圣奥秘，若不了解这些象征意义，就无法真正理解其中深意。类似地，弥迦书中也有相关记载：
　　你们不当知道公平吗？你们恶善好恶，从人身上剥皮，从人骨头上剔肉，吃我民的肉，剥他们的皮，打折他们的骨头，分成块子像要下锅，又像釜中的肉。（弥迦书3:1-3）
　　【6】耶和华的灵带我出去，将我放在平原中，这平原遍满骸骨……他对我说：“这些骨头能复活吗？”他对我说：“你要向这些骸骨发预言，对它们说：枯干的骸骨啊，要听耶和华的话。主耶和华对这些骨头如此说：看哪，我必使气息进入你们里面，你们就要活了。我必给你们加上筋，使你们长肉，又将皮遮蔽你们，使气息进入你们里面，你们就要活了……。”于是我遵命说预言……骨与骨互相联络。我观看，见骨头上有筋，也长了肉，又有皮遮蔽其上，只是还没有气息。……气息就进入骸骨，骸骨便活了，并且站起来，成为极大的军队。（以西结书37:1-10）
　　这段经文广义上象征外邦教会的建立，具体来说则象征人的重生过程。其中"枯干的骨头"象征人自我的理智，在接受主所赐良善的生命之前是无生命的。当主的生命进入后，这理智就获得生命并复活。经文中的"肉"象征自我的意志，也称为天堂的自我，即良善的本质。"气息"象征主的生命，当这生命流入人看似出于自我的良善时，这良善就获得生命，由此产生的真理也随之活化，使原本枯干的骨头转变为有生命的人。
　　【7】我的骨头都脱节了，我的心如蜡熔化……我能数算我的骨头……他们分我的外衣，为我的里衣拈阄。（诗篇22:14，17，18）
　　这段经文描述了主在神性真理方面所经历的试探。这里的"骨头"象征属于主的神性真理，"心"则象征主的神性良善。"数算骨头"象征试图通过推理和伪谬来破坏真理。随后提到的"分衣服，为里衣拈阄"（也见于马太福音27:35）象征对外在真理的亵渎。在另一篇中：
　　我的心必靠耶和华快乐，靠他的救恩欢喜。我的骨头都要说：耶和华啊，谁能像你？（诗篇35:9-10）
　　这里的"骨头"在属灵意义上明显象征人的理智。又说：
　　求你使我得听欢喜快乐的声音，使你所压伤的骨头可以踊跃。（诗篇51:8）
　　"压伤的骨头踊跃"象征人在经历试探后，通过真理得到重建和复兴。
　　【8】因为"骨头"象征理智上的自我本性，或关于真理上的自我本性，在最高意义上象征神性真理上主之自我，所以逾越节的规定中要求不可折断逾越节羊羔的骨头。关于这一点，摩西五经中记载说：
　　应当在一个房子里吃，不可把一点肉从房子里带到外头去。羊羔的骨头一根也不可折断。（出埃及记12:46）
　　一点不可留到早晨，羊羔的骨头一根也不可折断。（民数记9:12）
　　"不可折断骨头"在最高意义上象征不可违背神性真理，在代表性意义上象征不可违背任何良善所具有的真理。因为良善的品质和形式是由真理构成的，真理是良善的支撑，就像骨头支撑着肉体一样。
　　【9】神性真理即圣言能使死人复活，这一点通过以下事件得到体现：一个人被扔进以利沙的坟墓，触碰到他的骸骨就复活了，站了起来（列王纪下13:21）。以利沙代表主的神性真理即圣言（参2762节）。
　　"骨头"在相反意义上象征来自自我的伪谬，这从以下经文可见：
　　到那时，人必将犹大王的骸骨和他首领的骸骨、祭司的骸骨、先知的骸骨，并耶路撒冷居民的骸骨，都从坟墓中取出来，抛散在日头、月亮，和天上众军之下，这些是他们所喜爱、所事奉的。（耶利米书8:1-2）
　　把以色列人的尸首放在他们的偶像面前，将你们的骸骨抛散在你们祭坛的四围。（以西结书6:5）
　　神领他出埃及；他似乎有野牛之力。他要吞吃敌国，打碎他们的骨头，用箭射透他们。（民数记24:8）
　　约西亚王打碎柱像，砍下木偶，将人的骨头充满了那地方……他从坟墓中取出骸骨，烧在坛上，污秽了坛……他在坛上杀了那里的邱坛祭司，并在坛上烧人的骨头。（列王纪下23:14，16，20）
　　无论何人在田野里摸了被刀杀的，或是尸首，或是人的骨头，或是坟墓，就要七天不洁净。（民数记19:16，18）
　　【10】"骸骨"象征伪谬，"坟墓"象征包含伪谬的邪恶。伪善是一种特殊的邪恶，它外表看似良善，内里却充满伪谬和亵渎。关于这一点，主在圣经中有明确的教导：
　　你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！因为你们好像粉饰的坟墓，外面好看，里面却装满了死人的骨头和一切的污秽。你们也是如此，在人面前，外面显出公义来，里面却装满了假善和不法。（马太福音23:27-28）
　　由此可见，"骸骨"象征人的理性本性，这种象征意义同时涉及真理和伪谬两个层面。
　　3813、"肉"在至高的意义上象征主的神性之人的本性，也就是神性良善。在相对意义上，它象征被主的神性之人的本性（即他的神性良善）所赋予生命的人的"意志本性"。这就是所谓的天堂本性，虽本质上完全属于主，却被分派给那些处于良善并因此处于真理的人。这样的本性不仅存在于天堂的天使中，也存在于那些在内在层面或灵性层面属于主王国的人中。然而在相反的意义上，"肉"象征人的意志本性，这本性本身纯然是邪恶的。由于未被主赋予生命，这本性被称为死的，因此这样的人也被称为死的。
　　【2】在约翰福音中，主通过关于"肉"的教导揭示了深刻的属灵真理。"肉"在至高意义上象征主的神性之人的本性，即他的神性良善。这一真理通过以下经文得到阐明：
　　我是从天上降下来生命的粮。人若吃这粮，就必永远活着。我所要赐的粮就是我的肉，为世人之生命所赐的。因此，犹太人彼此争论说：这个人怎能把他的肉给我们吃呢？耶稣就对他们说：我实实在在地告诉你们，你们若不吃人子的肉，不喝人子的血，就没有生命在你们里面。吃我肉、喝我血的人就有永生，在末日我要叫他复活。我的肉真是可吃的，我的血真是可喝的。吃我肉、喝我血的人常在我里面，我也常在他里面。这就是从天上降下来的粮。（约翰福音6:51-58）
　　在圣餐的设立中，这一象征意义得到了进一步体现。"身体"或"肉"象征神性良善，"血"象征神性真理（参1798，2165，2177，3464，3735节）。"饼"和"酒"与"肉"和"血"具有相同的象征意义，其中"饼"象征主的神性良善，"酒"象征他的神性真理，因此在圣餐中用饼和酒来代替。而"吃"这一行为本身象征着属灵的交流、结合和归属（参2187，2343，3168，3523f，3596节）。
　　【3】这同样在犹太教会中由"亚伦、他的儿子们，献祭的人自己，和其他洁净的人要吃祭肉，这是圣洁的"所象征（参出埃及记12:7-9；29:30-34；利未记7:15-21；8:31；申命记12:27；16:4）。因此"若不洁净的人吃了这肉，就必从民中剪除"（利未记7:21）。这些被称为"饼"（参2165节）。这肉被称为"圣肉"（耶利米书11:15；哈该书2:12），也被称为在主的王国中“桌上的牺牲的肉"（以西结书40:43，其中论到新圣殿），这显然象征着在主的王国中对主的敬拜。
　　【4】"肉"在相对意义上象征着人的自我意志被主的神圣善所赋予生命，这可从以下经文得到印证。在以西结书中说：
　　我要使他们有合一的心，也要将新灵放在他们里面，又从他们肉体中除掉石心，赐给他们肉心。（以西结书11:19；36:26）
　　其中"从他们肉体中的石心"象征未被赋予生命的自我意志，而"肉心"则象征被赋予生命的自我意志。"心"是良善意志的象征（参2930，3313，3635节）。经上还说：
　　神啊，你是我的神，我要切切地寻求你。在干旱疲乏无水之地，我的心灵渴想你，我的肉体切慕你。（诗篇63:1）
　　我的心思想渴慕耶和华的院宇；我的心肠，我的肉体向永生神呼吁。（诗篇84:2）
　　【5】在约伯记中说：
　　我知道我的救赎主活着，末了他必在尘土之上兴起；之后，这些东西将被我的皮所包围，我要从我的肉体中看见神，我必亲自见到他；我的眼睛要见他，而非他人。（约伯记19:25-27）
　　"皮所包围"象征人死后所具有的自然性质（参3539节）。"从肉体见神"象征从被赋予生命的自我中看见，这就是为什么约伯说他要亲眼见神，而非他人。在古教会中，人们知道"肉"象征自我，而约伯记作为古教会的经典（参3540节），采用了当时惯用的象征性表达方式。
　　那些认为这段经文指实际的尸体将从四面八方被聚集并复活的人，并未理解圣言的内在含义。明白内在含义的人都知道，人在来生将拥有更纯净的身体。在那里，人们能够彼此看见、交谈，拥有如同地上身体一样的感觉，但更为精细。人在地上的身体是为了适应地上的生活而由骨和肉构成的，而灵在来生的身体则是为了适应那里的生活，并非由骨和肉构成，而是由与之相对应的事物构成（参3726节）。
　　【6】"肉"在反面意义上象征人的自我意志，这本质上完全是邪恶的。这一含义可从多处经文得到证实：
　　各人吃自己膀臂上的肉。（以赛亚书9:20）
　　我必使欺压你的吃自己的肉，也要以自己的血喝醉，好像喝甜酒一样。（以赛亚书49:26）
　　我必使他们各人吃自己儿女的肉和朋友的肉。（耶利米书19:9）
　　余剩的，由他们彼此吃彼此的肉吧。（撒迦利亚书11:9）
　　我要因你们的罪加七倍惩罚你们，并且你们要吃儿子的肉，也要吃女儿的肉。（利未记26:28-29）
　　这些经文描述了人的自我意志或本性，表明其本质上完全是邪恶的，由此产生伪谬，导致对真理和良善的仇恨。这就是"吃自己膀臂的肉""吃儿女的肉"和"吃朋友的肉"所象征的含义。
　　【7】在启示录中记载：
　　我看见一位天使站在日头中，向天空所飞的鸟大声喊着说：你们聚集来赴神的大筵席，可以吃君王与将军的肉，壮士与马和骑马者的肉，并一切自主的为奴的，以及大小人民的肉。（启示录19:17-18；以西结书39:17-20）
　　显然，"君王、千夫长、壮士、马和骑马者、自主的和为奴的的肉"并非指其字面意义，而是象征着其它更深层的含义。这些"肉"象征着源于人的自我意志的伪谬所产生的邪恶，以及导致伪谬的邪恶。
　　【8】人凭自己理智产生的伪谬，在内在意义上被象征为"血"；从自己意志产生的邪恶则被象征为“肉"。关于人的重生，主这样说：
　　凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄作神的儿女。这等人不是从血生的，不是从肉体的意思生的，也不是从人意生的，乃是从神生的。（约翰福音1:12-13）
　　"肉"在一般意义上象征一切人（参574，1050f节）；因为无论说人，还是说人自己的本性，其实是一回事。
　　【9】在最高意义上，"肉"象征主的神性之人，这可从前述经文和以下经文得到证实：
　　道成了肉身，住在我们中间，我们也见过他的荣光，正是父独生子的荣光。（约翰福音1:14）
　　从这肉使一切肉得生命，也就是说，主的神性人性通过人对他的爱的据为己有而赐予所有人生命。这种据为己有通过"吃人子的肉"来象征（约翰福音6:51-58），也通过在圣餐中吃“饼”来象征，因为“饼”就是身体或肉（马太福音26:26-27）。
　　3814、"他就与拉班同住了一个月”象征新的生命状态。这可从"同住"象征生命（参1293，3384，3613节）以及"一个月"象征新状态得知。所有的时间都象征状态（参1274，1382，2625，2788，2837，3254，3356，3404节），因此年、月、日都表示状态。具体象征何种状态，则由与之相配的数字来表明。当使用单数形式的年、月或日时，象征一个完整的状态，即前一状态的结束和后一状态的开始。这里的"月"就象征着这种转变。这种含义在圣言其它地方也可见到：
　　每逢月朔，安息日，凡有血气的必来在我面前下拜，这是耶和华说的。（以赛亚书66:23）
　　天使又指示我在城内街道当中一道生命水的河，明亮如水晶，从神和羔羊的宝座流出来。在河这边与那边有生命树，结十二样果子，每月都结果子。（启示录22:1-2）
　　这里"每月都结果子"象征在接受良善和实践方面始终处于新的状态。同样在摩西五经中说：
　　你要照利未人的宗族、家室，数点所有的男丁。从一个月以上的都要数点。你要从以色列人中数点所有头生的男子，从一个月以上的，把他们的名字记下（民数记3:15，40）
　　这些经文都表明"月"象征着一个状态的结束和新状态的开始。
　　【2】"月"象征新状态，因此在民数记中规定要从一个月以上的人开始数点。这种象征意义在申命记中也有体现：
　　若在被掳的人中见有美貌的女子，恋慕她，要娶她为妻，就可以领她到你家里去。她要剃头发，修指甲，脱去被掳时所穿的衣服，住在你家里哀哭父母一个月，然后可以与她同房。她就作你的妻子。（申命记21:11-13）
　　这里的"一个月"明显象征着一个状态的结束和新状态的开始。这段经文描述了从被掳之人到合法妻子的身份转变过程，而这一个月的等待期正是这种转变的象征。
　　3815、"拉班对雅各说：你虽是我的弟兄"象征因良善而有的血缘关系。这可从"拉班"象征同源的共同良善，和"雅各"象征自然良善的含义得知，如上所述；也从"弟兄"象征良善的含义得知（参3803节）。这里之所以指血缘关系，是因为这话出自拉班对雅各所说，即从良善对良善而言。所有血缘关系都源于良善，因为良善属于爱的范畴。在血统下行中，最近的爱之等级被称为血亲，这正是"弟兄"一词的本义。在灵界或天堂中，只存在对主之爱和对邻之爱的血亲与姻亲关系，换言之，就是基于良善的关系。这一点可从以下事实得知：构成天堂的无数群体都是按照爱与信仰的程度和差异而明确区分的（参685，917，2739，3612节）。
　　【2】在那里，人们相互认识不是基于他们在世时的任何状态，而是完全基于良善与由良善而来的真理。即使是父子、兄妹、夫妻关系，若不处于相似的良善中，也无法相互认识。他们虽然在初入来世时会相遇，但随后会因良善的差异而分开，因为良善本身，即仁爱与仁义，决定并安排每个人归属的群体。每个人所属的群体就成为血缘关系的起点，并由此向外延伸出各种亲缘关系。
　　3816、"岂可白白地服侍我？请告诉我，你要什么为工价"象征这将是结合的媒介。这可从“白白地服事”象征无义务，以及"工价"象征结合的媒介得到证实。"工价"在圣言中多次出现，从内义上看都象征着结合的媒介。天使们完全不愿听到任何关于为自身目的而获取工价的事，他们甚至厌恶因善行或善举而得工价的想法。因为他们深知，每个人的自我或属于自己的东西无非是邪恶，因此凡出于自我或自己的行为，都会带来与工价相反的后果。他们也明白一切良善都来自主，都是主的流注，完全出于怜悯，而非出于自己，所以他们从不考虑工价。况且，当为了工价而行事时，良善本身就不再是良善，因为以自我为目的会立即附加其上，这种目的越多，就越否认这是来自主和出于怜悯，因此越阻碍流注，使自己远离天堂和蕴含在良善及其情感中的快乐。良善的情感，即对主之爱与对邻之爱本身就包含着幸福与快乐。出于情感和爱的快乐去行事，却同时为了工价而行，这两者是完全对立的。因此，当圣言中提到工价时，天使们理解的不是任何实际的工价，而是理解为主出于怜悯白白赐予他们的恩典。
　　【2】对于那些尚未达到特定灵性境界的人来说，报酬确实起着桥梁作用。这些尚未被引导认识良善本质和对良善产生真实情感的人，也就是尚未完全重生的人，难免会关注报酬。他们行善的动机并非源于对良善本身的向往，而是出于对个人福祉和幸福的追求，同时也受到对地狱的恐惧驱使。然而，当一个人进入重生的过程时，这种状态会发生根本性的转变，逐渐形成对良善的真实情感。一旦达到这种对良善的纯粹情感时，就不再将报酬放在心上了。
　　【3】这可以从世俗生活中得到说明。一个真正热爱祖国的人，会从善待和造福祖国中获得快乐。如果他被剥夺了这种机会，反而会感到痛苦，并恳求能有行善的机会，因为这源于他内心的情感，也是他快乐和幸福的源泉。这样的人虽然会获得尊重和地位的提升，这些虽被称为报酬，但对他而言不过是服务祖国的途径。相比之下，那些对祖国毫无真实情感，只关心自己和世俗利益的人，他们行事完全是为了荣誉和财富，并将这些作为终极目标。这类人将个人利益置于国家利益之上，本质上是卑劣的，却总想在他人面前伪装成一切都出于真诚的爱。然而当他们独处反思时，却否认有人会真正无私地行事，甚至对这种可能性感到惊讶。这些人在现世对待祖国和公共利益的态度，正如同他们在来世对待主的国度的态度一样，因为每个人都会随着自己的情感或爱而行动，这情感或爱就构成了每个人的生命本质。
　　3817、第十六节至第十七节 拉班有两个女儿，大的名叫利亚，小的名叫拉结。利亚的眼睛没有神气，拉结却生得美貌俊秀。
　　"拉班有两个女儿"象征着源自共同根源之善的真理情感；"大女儿利亚"象征对外在真理的情感及其性质；"小女儿拉结"象征对内在真理的情感及其性质；"利亚的眼睛没有神气"象征对外在真理的情感在理解上就是这样的性质；"拉结却生得美貌俊秀"象征对内在真理的情感在灵性上就是这样的性质。
　　3818、"拉班有两个女儿"象征着源自共同根源之善的真理情感。这一象征意义可从两个方面得到证实：首先，"拉班"象征着共同根源的良善，虽然是从旁系而来（参3612，3665，3778节）；其次，"女儿"在此象征着情感（参2362节），特别是源自"拉班"所象征之善的真理情感（参3793节）。这些象征展现了真理情感与良善之间的内在联系。
　　3819、"大女儿利亚"象征对外在真理的情感及其品质，而"小女儿拉结"则象征对内在真理的情感及其特质（参3793节）。这里的"名字"象征着其本质特征（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006节）。
　　利亚被称为"大的"，是因为人首先学习外在真理；拉结被称为"小的"，是因为内在真理是在之后才学习的。这反映了人类认知的规律：我们总是先对外在真理产生情感，然后才逐渐理解并感受内在真理。外在真理犹如内在真理的基础平台，是包含共性的载体，而个别的真理则渗入其中。人必须先掌握事物的普遍概念，才能理解具体的个别真理。这就像圣言的字义包含普遍真理，而其内在含义则包含具体的个别真理。外在真理和内在真理的区分实际上指向的是对这些真理的情感，因为真理若缺乏情感就如同没有生命，就不能称其为真正的真理。这揭示了真理与情感的密不可分的关系。
　　3820、"利亚的眼睛没有神气"象征对外在真理的情感在理解上就是这样的性质。这一象征意义可从三个方面理解：首先，"利亚"象征外在真理的情感（参3793，3819节）；其次，"眼睛"象征着理解（参2701节）；最后，"没有神气"（或“软弱”）表示其相对的性质。
　　外在真理情感在理解方面的软弱性，或者说，持有这种情感的人的软弱性，体现在以下方面：他们所持有的外在的、普遍的观念尚未被具体细节所启发和充实，因此显得脆弱且摇摆不定。这就像随风摆动的树叶，容易被各种不同的观点所影响和改变。然而，当这些普遍观念被具体的个别真理所启发和充实时，就会变得坚定和稳固，因为它们获得了本质性的内容和清晰的形式。这就是"美貌俊秀"所象征的特质，用来描述拉结所代表的内在真理情感。这揭示了从外在真理向内在真理发展的过程中，理解能力如何得到提升和完善。
　　【2】关于外在真理与内在真理及其各自的情感，前者相对是"没有神气"，而后者是"美貌俊秀"。这种区别可以通过以下例子来说明：那些持守外在真理的人只知道要帮助穷人这一笼统的道理，却无法辨识谁才是真正的穷人。他们更不理解圣经中的"穷人"象征着在属灵层面上贫乏的人。这些人会不加分辨地帮助善人与恶人，没有意识到帮助恶人实际上是在伤害善人，因为这样做会给恶人伤害善人的机会。正因如此，这些怀着单纯热忱的人常常会成为狡猾奸诈之人的受害者。相比之下，那些领悟内在真理的人能够准确识别谁是真正的穷人，能够明辨人的不同品性，并根据每个人的实际情况给予恰当的帮助。
　　【3】关于外在真理与内在真理的区别，还可以从对待邻舍的态度来理解：持守外在真理的人只知道要爱邻舍这一基本原则，他们简单地认为所有人都平等地是邻舍，因此应当用相同的爱来对待每个人。这种过于简化的理解使他们容易被误导。而那些领悟内在真理的人则深知，每个人作为邻舍都有其不同的层次，彼此之间存在差异。因此，他们对人际关系的理解要深入得多，掌握着远比简单认知更丰富的智慧。这使他们不会仅仅因为"邻舍"这个称呼而被误导，也不会因为对"邻舍"这个概念的片面理解而在善的名义下做出有害的事情。
　　【4】再举一例：仅处于外在真理中的人认为，有学问的人将在来生如星辰般发光，所有在主葡萄园中劳作的人都会比其他人得到更多的报酬。但处于内在真理中的人知道，"有学问的""智慧的"和"聪明的"象征那些处于良善中的人，即使他们可能并不具备人类的智慧和聪明，这些人将如星辰般发光。他们也知道，在葡萄园中劳作的人，每个人都会根据其出于良善与真理的情感而获得相应的报酬，而那些为了自己和世界，即为了自己的优越和富足而劳作的人，会在肉体生命中得到他们的报酬，但在来生他们的命运将与恶人一样（马太福音7:22，23）。由此可见，那些仅持守外在真理的人在理解上是何等薄弱；而内在真理才是赋予这些外在真理本质和形式的东西，也是赋予他们良善品质的东西。然而，那些在世时持守外在真理并同时处于单纯良善中的人，在来生会接受内在真理并由此获得智慧，因为由于他们的单纯良善，使他们处于能够接受这些真理的状态和能力中。
　　3821、"拉结却生得美貌俊秀"象征对内在真理的情感在灵性上就是这样的性质，这一点从前面所说的内容可以得知；"美貌"表示本质，"俊秀"表示由此而来的美丽。
　　3822、雅各爱拉结，就说：“我愿为你的小女儿拉结服侍你七年。”拉班说：“我把她给你，胜过给别人，你与我同住吧。”雅各就为拉结服侍了七年，它们在他眼中因爱她的缘故如同几天。
　　""雅各爱拉结"象征良善对内在真理的爱；"说，我愿为你的小女儿拉结服事你七年"象征着为了与内在真理结合而付出的努力和随之而来的神圣状态；"拉班说，我把她给你，胜过给别人，你与我同住吧"象征通过更内在的真理与那良善结合的媒介；"雅各就为拉结服侍了七年"象征着实现；"在他眼中因爱她的缘故如同几天"象征爱的状态。
　　3823、"雅各爱拉结"象征良善对内在真理的爱，，这点可从"雅各"代表自然层面的良善(参见3599，3659，3775节)，以及"拉结"代表内在真理的情感(参见3793，3819节)得知，此处指的是内在真理要与自然层面的良善结合，为此需要有爱。
　　3824、"说，我愿为你的小女儿拉结服事你七年"象征着为了与内在真理结合而付出的努力和随之而来的神圣状态。这里的"服事"象征努力，"七"象征神圣（参395，433，716，881节），而"年"则象征状态（参487，488，493，893节）。这一切都是为了达到结合的目的。
　　【2】内在真理与自然层面的结合是通过学习、认可和相信来实现的。在人的自然层面或记忆中，既存在外在真理也存在内在真理，它们以教义知识的形式存在。然而，这些真理只有在人因生活需要而被感动，或因生命而爱它们时，才能真正实现结合。在这种情况下，良善会与这些真理联结，使它们能够与理性层面，也就是与内在人结合。正是通过这个途径，主的生命才能流入其中。
　　3825、"拉班说：我把她给你，胜过给别人；与我同住吧"象征着通过更内在的真理与良善结合的媒介。这里提到的"报酬"象征着结合的媒介（参3816节）。在此，"拉结"（即"她"）象征内在真理，而"雅各"（即"你"）象征良善，这些含义在前文已有说明。
　　关于"雅各"所象征的良善如何通过"拉结"所象征的内在真理与"拉班"所象征的良善相结合，这是一个深奥的奥秘。要理解这个过程，我们首先需要对这两种良善以及对内在真理的情感有清晰的认识。我们对任何事物的理解都取决于我们对它的概念：没有概念就无法理解，概念模糊则理解模糊，概念错误则理解错误，概念清晰则理解清晰。而且，这种理解还会随着影响概念形成的情感而发生变化。
　　简而言之，每个正在经历重生的人，其自然层面的良善（由"雅各"所象征）首先要通过内在真理的情感（由"拉结"所象征）与"拉班"所象征的良善结合，之后才能与理性层面的良善及其真理（即"以撒和利百加"所象征的）结合。通过第一次的结合，人就能进入一个可以接受内在或属灵真理的状态。这些真理成为自然层面与理性层面（即外在人与内在人）结合的媒介。
　　3826、"雅各就为拉结服侍了七年"象征着实现。这里所说的实现，指的是前面3824节中提到的：为了与更内在真理结合而付出的努力和随之而来的神圣状态的实现。
　　3827、"在他眼中因爱她的缘故如同几天"象征爱的状态，即没有厌倦。"在他眼中"象征事物如此显现，而"日子"象征状态（参见893，2788，3462，3785节）。因此“因爱她的缘故如同几天”描述的是爱的状态。当人处于爱的状态或天堂的情感中时，就进入了天使的状态。在这种状态下，如果情感中没有不耐烦，人就不会感觉时间的存在。不耐烦是属于肉体的情感——人越是处于这种情感中，就越是感受到时间；反之，越是远离这种情感，就越是不受时间的束缚。这一点可以从愉悦和快乐（即情感或爱的表现）中得到印证：当人沉浸在这些状态中时，时间似乎消失了，因为此时他是在内在人中。通过真正的爱的情感，人能够从属肉体和世俗的事物中超脱出来，因为他的心智被提升向天堂，从而超越了时间性的事物。时间的表象产生于对那些不属于情感或爱的事物的反思，也就是那些引起厌倦的事物。这就解释了为什么"七年在他眼中因爱她的缘故如同几天"。
　　3828、第二十一节至第二十四节 雅各对拉班说：“把我的妻子给我，因为我的日子已满，让我可以与她同房。”拉班就召集了那地方的众人，摆设筵席。到晚上，拉班将他的女儿利亚带来给雅各，雅各就与她同房。拉班又将婢女悉帕给女儿利亚作使女。
　　"雅各对拉班说，把我的妻子给我"象征着从共同的良善现在要与更内在真理的情感结合；“因为我的日子已满，让我可以与她同房"象征适当的状态已经到来；"拉班就召集了那地方的众人"象征着那状态中的所有真理；"摆设筵席"象征着入门；"到了晚上"象征着仍然模糊的状态；"拉班将他的女儿利亚带来给雅各，雅各就与她同房"象征着此时的结合仅限于与外在真理的情感；"拉班又将他的使女悉帕给女儿利亚作使女"象征着那些作为服务媒介的外在情感或外在约束。
　　3829、"雅各对拉班说，把我的妻子给我"象征着从共同的良善现在要与更内在真理的情感结合。这一含义可从"雅各"象征自然之善得知。在此处是指共同的良善，因为一切属自然的事物相对而言都具有共同性。从内在人流入自然的（或外在的）人的事物是无数的，这些事物在外在人中显现为一个统一的整体。特别是在接受共同事物的具体细节之前，这种统一性更为明显，就如当前的情况。这就是为什么"雅各"所象征的良善在此被称为共同的良善。这里所说的与内在真理情感的结合，可以从"我的妻子"（即拉结）的象征意义得到证实，因为如前所述，拉结象征着内在真理的情感。
　　3830、“因为我的日子已满，让我可以与她同房"象征适当的状态已经到来。这一含义源于"日子"在此象征着状态（参23，487，488，493，893，2788，3462，3785节）。当经文说"日子已满，让我可以与她同房"时，显然象征着那特定的状态已经到来，这层含义是不言自明的。
　　3831、"拉班就召集了那地方的众人"象征着那状态中的所有真理。这一象征意义可以从两个方面来理解：首先，"众人"象征着真理（参3134节）；其次，"地方"象征着状态（参2625，2837，3356，3387节）。
　　3832、"摆设筵席"象征着入门。这一象征意义源于"筵席"代表着占有和结合（参3596节）。在此处特指入门，因为它是在实际结合之前进行的，起到保证和见证的作用。在古代，那些了解象征和代表意义的人们举行的筵席具有深层的象征含义。普通筵席象征着进入相互之爱（即仁爱）的入门，婚筵象征着进入婚姻之爱的入门，圣筵则象征着进入属灵和属天之爱的入门。这些象征意义的基础在于"摆筵席"或"吃喝"本身就象征着占有和结合的过程（参3596节）。
　　【2】这些象征意义也体现在主的话语中。正如经上所记：
　　必有许多人从东从西来，在天国里与亚伯拉罕、以撒、雅各一同坐席。（马太福音8:11）
　　主又对门徒说：
　　叫你们在我的国里，在我的筵席上吃喝。（路加福音22:30）
　　在设立圣餐时，主说：
　　我告诉你们，从今以后，我不再喝这葡萄汁，直到我在我父的国里同你们喝新的那日子。（马太福音26:29）
　　显然，"在主的国里坐席、吃喝"并非指字面意义上的坐席和吃喝，而是象征那属天国度中的事物。具体而言，这象征着对爱之良善和信之真理的占有，这就是所谓的属灵食物和属天食物。从这些经文中可以清楚看出，主的话语都包含着内在意义。若不理解这内在意义，我们就无法真正明白与亚伯拉罕、以撒、雅各一同坐席的含义，也无法理解在主的国里在筵席上吃喝，以及在父的国里同饮新酒的真正意义。同样，若无这种理解，我们也无法领会在圣餐中吃饼喝酒所象征的深层含义。
　　3833、"到了晚上"象征着仍然模糊的状态，这从"晚上"象征着模糊状态可知（参3056节）。在古代，那些遵循相应仪式的人们所举行的晚筵或晚餐，象征着结合之前的入门状态。这种入门状态相对于结合状态而言是模糊的。
　　当人被引入真理并由此被引入良善的过程中，他所接受的一切知识对他而言都是模糊的。然而，一旦良善与他结合，并由此使他能观看真理时，这一切就变得清晰起来，而且会逐渐变得更加明朗。因为此时他不再怀疑事物是否存在或是否如此，而是确切地知道它的存在和性质。当人达到这种状态时，他就开始能够领会无数的真理。
　　【2】因为此时，人是从他所信仰和领受的良善与真理出发，如同从中心向四周扩展。他越是前进，就越能看到周围的事物，而且这种视野会不断扩大，因为他不断地推进和拓展认知的界限。此后，他能从这界限内的每一个事物出发，将其作为新的中心点，再次向外拓展新的范围，如此循环往复。通过这个过程，来自良善的真理之光就会无限增长，形成一个连续的光明领域，因为此时他就在来自主的天堂之光中。
　　然而，对那些总是怀疑并不断询问"是否存在"和"是否如此"的人来说，这些无数的、无限的真理对他们而言毫无意义。对他们来说，一切都显得模糊不清，这些真理几乎不被看作是确实存在的事物，而是被视为不确定是否存在的事物。可悲的是，今天的人类智慧和聪明正处于这种状态：能巧妙地推理某事物是否存在被认为是智慧，而论证其不存在则被视为更高的智慧。
　　【3】让我们举几个例子来说明：
　　首先，关于圣言是否具有所谓的神秘内在意义这个问题。在人相信这一点之前，他们无法理解内在意义中那些数不胜数的真理，这些真理是如此丰富，以至于以无限的变化形式充满了整个天堂。
　　其次，考虑那些质疑圣治是否仅限于普遍层面而不涉及具体细节的人。这样的人无法理解关于圣治的无数奥秘。这些奥秘涵盖了从每个人生命的开始到结束的所有偶然事件，从世界的创造到其终结，甚至延伸到永恒。
　　再比如，有人推理说因为人的意志本质上已经败坏，所以人是否能处于良善之中。持这种观点的人永远无法理解重生的所有奥秘，甚至无法理解主会植入一个新的意志这个事实，更不用说理解与此相关的深奥真理了。其它方面也是如此。由此我们可以看出，这些持怀疑态度的人处于何等模糊的状态中：他们甚至无法看到通往智慧的第一道门槛，更遑论跨越它了。
　　3834、"拉班将他的女儿利亚带来给雅各，雅各就与她同房"象征着此时的结合仅限于与外在真理的情感。这一点可以从"利亚"所代表的含义得到证实，如前面3793和3819节所述，她代表外在真理的情感。"带利亚来给雅各"显然表示一种类似婚姻的结合。
　　这种情况可以这样理解：那些处于内在真理的情感中的人，也就是那些渴望了解主王国内在奥秘的人，在最初阶段时，这些奥秘并未真正与他们结合。即使他们知道这些奥秘，有时甚至承认并似乎相信它们，但因为他们仍然受到世俗和肉体情感的影响，这些情感虽然使他们表面上接受并似乎相信这些奥秘，但真正的结合却无法实现。只有来自良善的真理之情感和对良善本身的情感，才能真正地将这些真理应用到生命中。人越是处于这些纯正的情感中，内在的真理就越能与他结合，因为真理就像容器一样，用来盛装良善。
　　【2】会确保属天的和属灵的真理（即所有内在的真理）不会与非真正的情感结合。正因如此，来自良善之真理的普遍情感必须首先存在，而最初注入的真理也仅限于普遍性的真理。真理的状态完全取决于良善的状态，就像信仰的状态取决于仁义的状态一样。即使恶人也可以知道主统治着整个天堂，知道天堂的本质是相互之爱与对主之爱，也知道人可以通过这种爱与主结合并获得智慧和幸福。他们甚至可能深信这些都是真实的。然而，信仰的真理和爱的良善仍然没有真正与他们结合。这种结合是否存在可以从他们的生活中看出来，就像我们从果实认出树木一样。这种情况就像没有核的葡萄，即使种在最肥沃的土地里，最终也只会腐烂成粪土；也像夜晚的磷火，太阳一出来就会立即消散。关于这个主题，蒙主神圣的怜悯，我们将在后面更详细地讨论。
　　3835、"拉班又将他的使女悉帕给女儿利亚作使女"象征着那些作为服务媒介的外在情感或外在约束，这可以从"使女"象征外在情感的含义中看出（参见1895，2567节）。
　　"拉班将……给"表示这些情感来自共同旁系血统的良善。这些情感被称为外在约束，因为所有的情感本质上都是约束（参1077，1080，1835，1944节）。事实上，除了情感之外，没有任何东西能真正约束人。虽然对每个人来说，他们的情感可能并不感觉像是约束，但我们之所以这样称呼，是因为情感确实在支配着人，把人牢牢地约束住。
　　内在情感被称为内在约束，例如真理和良善的情感构成了良心的约束。与之相对应的是外在约束或外在情感，因为所有内在的事物都有其外在的对应物。由于人在重生过程中是通过外在事物被引导向内在的，而这段经文正是讨论这种状态，所以特别提到拉班的使女被给予他的女儿利亚作使女。这表示那些作为媒介来服务的情感，这些情感是最外在的，就像我们通常所说的身体情感一样。这一点从利亚代表外在真理的情感这一事实中可以看出来。关于这些更深入的含义，我们将在别处，在主的神圣怜悯下，作更详细的讨论。
　　3836、第二十五节至第二十六节 到了早晨，看哪，是利亚。他对拉班说，你向我做的是什么事？我不是为拉结服侍你吗？你为什么欺骗我？拉班说，大女儿还没有给人，先把小女儿给人，在我们这地方没有这样做的。
　　"到了早晨"象征在那种属灵状态中的光照；"看哪，是利亚"象征与外在真理的结合；"他对拉班说，你向我做的是什么事？"象征对这种状况的愤慨；"我不是为拉结服侍你吗"象征为获得内在真理的情感所付出的努力；"你为什么欺骗我"象征更深的愤慨；"拉班说，在我们这地方没有这样做的"象征状态不是如此；"大女儿还没有给人，先把小女儿给人"象征内在真理的情感不应在外在真理的情感之前。
　　3837、"到了早晨"象征在那种属灵状态中的光照。这一含义可从"早晨"象征光照得到证实（参3458，3723节）。由于一切时间都象征某种状态（参2625，2788，2837，3356节），因此早晨或清晨这个时段象征那种状态中的光照。这种光照特别指向紧随其后发生的事，即雅各认识到他所经历的结合仅仅是与外在真理的结合。这表明在属灵生命的发展过程中，光照带来对当前属灵状态的清晰认识。
　　3838、"看哪，是利亚"这一描述象征与外在真理的结合。"利亚"象征对外在真理的情感（参3793，3819节）。这种结合的象征意义在于利亚被作为妻子代替拉结给了雅各。这段经文的深层含义可以从两个方面得到阐明：一是先前讨论的人必须先与外在真理结合，然后才能与内在真理结合的原则（参3834节），二是后文将要详细阐述的内容（参3843节）。这反映了属灵生命成长的基本规律：人在属灵发展的过程中，需要先经历并接受外在真理，这是通向更深层次属灵理解的必经阶段。
　　3839、"他对拉班说，你向我做的是什么事？"象征对这种状况的愤慨。这种愤慨的情感不仅体现在这些话语中，也体现在随后的对话中，与历史叙述的脉络完全吻合。圣言的内在意义主要由两个要素构成：情感和事物。
　　圣言中蕴含的情感对世人来说并不容易觉察，因为这些情感深深隐藏其中。人在世时沉浸在世俗和肉体的情感中，这些情感与圣言内在意义中的情感完全不同。圣言内在意义中的情感属于属灵和属天之爱的范畴，这种情感很难被人感知，原因有二：一是具有这种情感的人很少，二是这些人大多性情单纯，无法对情感进行深入反思。大多数人甚至不了解什么是真正的情感。这些深层的情感主要体现在对邻舍的爱和对主的爱中。
　　不具备这些情感的人往往认为这些情感毫无实质，然而正是这些情感以其无限丰富的形式充满了整个天堂。这些情感及其多样化的表现形式隐藏在圣言的内在意义中，不仅存在于每个系列中，也存在于每个词语中，甚至存在于每个字母中。当那些具有单纯良善和纯真品质的人阅读圣言时，这些情感会在天使面前展现出来，并且如前所述，呈现出无限的变化形式。
　　【2】在天使面前闪耀的圣言主要展现两种情感：对真理的情感和对良善的情感。对真理的情感在属灵天使面前显现，而对良善的情感则在属天天使面前显现。其中，对良善的情感，也就是对主之爱的情感，对世人来说是完全无法用语言表达的，因此也超出了人的理解范围。
　　相比之下，对真理的情感，也就是相互之爱的情感，在其最基本的层面上还是可以被某种程度地理解的。不过，这种理解仅限于那些已经处于真正相互之爱中的人，而且即使对这些人来说，这种理解也仅仅是一种模糊的内在领受。这表明属灵真理的理解程度与人的属灵状态密切相关，唯有通过实践相互之爱，才能逐步加深对这些真理的认识。
　　【3】让我们以这里提到的愤慨情感为例来说明：那些不了解什么是仁义情感的人（因为他们并未处于仁义之中），只能从世俗的角度理解愤慨，即人在遭受不公对待时产生的愤怒情绪。然而，天使所具有的愤慨与这种愤怒性质完全不同。天使的愤慨不是源于愤怒，而是源于对良善的热心。这种愤慨中不包含任何邪恶成分，它与仇恨、报复、以恶报恶的心态相去甚远，就如同天堂与地狱的距离那样遥远，因为它完全源于良善。但正如前面所说，这种天使般的愤慨究竟是什么样的，是无法用人类的语言完全表达的。这个原则同样适用于所有源于良善与真理，以及属于良善与真理的其他情感。
　　【4】这一点也可以从天使的本质特征得到证实：天使始终专注于目的及其实际应用（参1317，1645，3645节）。需要明白的是，目的无非就是爱或情（参见1317，1568，1517，1909，3425，3796节），因为人总是以他所爱的作为他的目的。基于这一原理，天使们沉浸在圣言所包含的各种事物的情感中，而这些情感又会根据不同天使群体所具有的情感类型呈现出丰富的变化。这一事实有力地证明了圣言的神圣性：因为神性之爱，或者说源自神性的爱，本身就具有神圣性，因此圣言中所包含的一切事物也都具有这种神圣性。
　　3840、"我不是为拉结服侍你吗"象征为获得内在真理的情感所付出的努力。"拉结"在圣言中象征对内在真理的情感（如3758，3782，3793，3819节所述），而"服侍"一词象征着专注的追求或努力（参见3824节）。
　　3841、"你为什么欺骗我"象征更深的愤慨，这种理解可以从前文所述得到印证（参3839节）。
　　3842、"拉班说，在我们这地方没有这样做的"象征状态不是如此。这一理解源于"地方"象征着状态的含义（参1273-1275，1377，2625，2837，3356，3387节）。因此，"在我们这地方没有这样做的"这句话象征着当时的状态并非如此。
　　3843、"大女儿还没有给人，先把小女儿给人"象征内在真理的情感不应在外在真理的情感之前。这一理解基于以下象征意义："拉结"作为小女儿象征着内在真理的情感（参3758，3782，3793，3819节），而"利亚"作为长女则象征着外在真理的情感（参3793，3819节）。这些关系的具体含义在前文已有简要说明（参3834节）。对于不了解人的属灵状态的人来说，可能会认为仅仅知道或记住外在和内在的真理就能与之结合。然而，这种结合只有通过按照这些真理生活才能实现，因为唯有生活才能真正显明这种结合的存在。
　　【2】这种情况类似于人从童年时期就接受的一切教导。这些教导只有当人带着情感付诸实践时，才能真正成为他的一部分。此时，这些教导已融入他的意志，其行为不再仅仅出于知识或教导，而是源于一种他自己都未察觉的愉悦，仿佛出自天性。
　　每个人都是通过反复实践或习惯培养出自己的性格，这些习惯则源于学习所得。这个过程只有在教导的内容从外在层面渗透到内在层面后才能实现。当这些内容深入到人的内在后，行为就不再主要依赖感官记忆，而是自然流露，因为这些内容已经铭刻在人的内在记忆中，以至于看起来像与生俱来的特质。这一点可以从人在童年时期学习语言的过程、推理能力的发展，以及良知的形成中得到印证。由此可见，教义中的内在真理若要与人真正结合，必须先成为他生命的一部分。关于这些更深入的内容，仰赖主的神圣怜悯，将在其它地方详细阐述。
　　3844、第二十七节至第三十节 满了这一周，我们就将她给你作为报酬，使你再服侍我另外七年。雅各就如此行，满了这一周，拉班便将女儿拉结给他为妻。拉班把自己的使女辟拉给女儿拉结作使女。雅各也与拉结同房，并且爱拉结胜过利亚，又服侍拉班七年。
　　"满了这一周"象征继续努力的过程；"我们就将她给你作为报酬，使你再服侍我另外七年"象征那时将是完整的努力状态；"雅各就如此行，满了这一周"象征其果效的实现；"把拉结给他为妻"象征良善与内在真理的情感的结合；"拉班把自己的使女辟拉给女儿拉结作使女"象征作为连接或媒介的外在情感；"也与拉结同房"象征与内在真理情感的结合；"爱拉结胜过利亚"象征对内在真理的爱超过对外在真理的爱；"又服侍七年"象征神圣的努力。
　　3845、"满了这一周"象征继续努力的过程。"满了"就是完成或实现了，这是通过服侍来完成，因此象征努力（参3824节）。“周”或"周期"象征状态和完整周期（参728，2044节），在这里特指后续状态和周期，即连续性。这与"月"的含义相似（参3814节），当以单数形式出现时，象征前一状态的结束和后一状态的开始，即新状态的开始，而完成它意味着从开始到结束的全过程。"周"与其它具体时间一样，象征状态和周期，因为所有状态都具有其周期，包括开始、进展和结束。然而，这些在来生不是以时间的形式被感知，而是以状态及其演变的形式呈现。古人对"周"的理解十分明确，在本质上指任何分为七的周期，无论是以天、年或世纪计，也不论期限长短，在此处明显指七年周期。由于"七"在他们的认知中象征神圣（参84-87，395，433，716，881节），因此"周"既象征神圣的周期，也象征周期的神圣性。
　　3846、"我们就将她给你作为报酬，使你再服侍我另外七年"象征那时将是完整的努力状态。"服侍"和"服务"象征着努力（参3824节），而"七年"与"一周"具有相同的含义，象征一个完整的状态和周期（参3845节）。这也是一个神圣的状态（参3824节）。"我们也将她给你"象征与内在真理情感的结合。在内在意义上，"服侍"象征着努力，这是因为外在人的劳作在内在人中体现为努力，因此努力也可称为心智的劳作。
　　3847、"雅各就如此行，满了这一周"象征其效果的实现。"满了一周"象征努力的进程（参3845节），在此特指这个过程的最终效果。
　　3848、"把拉结给他为妻"象征良善与内在真理的情感的结合。"雅各"象征自然之善，"拉结"象征内在真理的情感，而"给他为妻"象征结合。所有良善与真理的结合最初似乎是从外在逐步向内在发展，最终达到最内在层面。这里提到内在真理的情感，是因为真理的情感本身是从良善流出的。良善与内在真理情感的结合，只有在自然之善与理性真理结合，并通过这个过程与理性之善结合时才能最初实现。这种结合在雅各生了十二个儿子后返回父母家时得到体现，这将在后文详述。
　　3849、"拉班把自己的使女辟拉给女儿拉结作使女"象征作为连接或媒介的外在情感（参3835节）。"使女辟拉"象征外在情感，"利亚的使女悉帕"象征最外在的情感。这是因为"拉结"象征内在真理的情感，而"利亚"象征外在真理的情感。外在情感是服务于内在情感的自然情感。
　　这些情感之所以能作为真理与良善结合的媒介，是因为无论是教义还是知识，若缺乏情感，都无法真正进入人的心智。生命存在于情感之中，而不在于缺乏情感的教义和知识的真理中。这一点非常明显，因为没有情感，人既不能思考，也不能说话。仔细观察就会发现，没有情感的话语就像机器发出的声音，只是毫无生命的声响。情感的数量和质量决定了其中生命力的强弱和性质。由此可以理解，缺乏良善的真理是什么样的，以及真理是如何从良善那里获得情感的。
　　【2】从人的理智也可以看出这一点。若没有意志，理智就无从谈起，因为理智的生命来自于意志。这进一步说明了没有良善的真理实际上是不存在的，真理必须从良善获得生命。这是因为真理属于理智层面，而良善属于意志层面。
　　由此我们可以判断，若缺乏象征良善的仁义，象征真理的信仰将毫无意义。没有仁义之良善的信仰之真理是死的，因为真理中包含多少情感和何种情感，就有多少生命和何种生命的品质。虽然有时真理看似仍有生命，即使没有仁义之良善，这只是因为来自自我之爱和世俗之爱的情感在起作用。但这些情感在属灵意义上只能带来死亡的生命，也就是地狱的生命。这里所说的情感，指的是爱的持续状态。
　　【3】由此可见，情感是真理与良善结合的服务媒介。情感不仅引导真理进入，还使真理有序排列。源于对主之爱和对邻之爱的真正情感，使真理按天堂秩序排列；而源于自我之爱和世俗之爱的邪恶情感，则使真理按地狱秩序排列，即与天堂秩序相反。
　　最外在的情感是身体层面的，表现为欲望和快感；较内在的是心灵层面的，称为自然情感；最内在的则是理性心智层面的，称为灵性情感。教义中的真理通过外在和最外在的情感（即自然和身体的情感），才能被引入到灵性的心智情感中。这些外在情感就是服务的媒介，由拉班给予拉结和利亚的使女所代表。她们被称为拉班的使女，表示她们源自拉班所代表的良善。人最初接受真理时，只能通过这些基本情感；真正的情感需要时间培养，只有当人从良善出发行事时才会产生。
　　3850、"也与拉结同房"象征与内在真理情感的结合。这一含义可以从两方面理解：首先，"同房”（原文是“来到”）在此象征着结合；其次，如前所述，"拉结"象征着对内在真理的情感。
　　3851、"爱拉结胜过利亚"象征对内在真理的爱超过对外在真理的爱。其中"拉结"象征内在真理，"利亚"则象征外在真理。关于内在真理和外在真理的具体含义，可参考前文3820节的详细论述。
　　3852、"又服侍七年"象征神圣的努力。"服侍"象征着努力（参3824，3846节），而"七"则象征着神圣（参395，433，716，881，3824节）。这里所说的神圣的努力，指的是使内在真理与良善结合的过程。因为内在真理关注主的一切，并通过对主的爱而结合，而这种爱本身就是神圣的。
　　3853、第三十一节 耶和华看见利亚被厌恶，就使她开胎，拉结却不生育。
　　"耶和华看见"象征主的预见和圣治；"利亚被厌恶"象征对外在真理的情感不那么珍贵，因为它离神性较远；"使她开胎"象征由此产生教会的教义；"拉结不生育"象征内在真理尚未被接受。
　　3854、"耶和华看见"象征主的预见和圣治。这一含义可从"看见"一词得知，当这个词用于主时，就象征预见和眷顾，这一点在后文论及"流便"时会详细阐述，因为"流便"这个名字就源自"看见”。关于耶和华就是主这一点，可参见相关论述（参1343，1736，1793，2156，2329，2921，3023，3035节）。
　　【2】关于主的预见和眷顾，预见是针对人的，而圣治是针对主的。主从永恒就预见到人类的未来状况，以及人类中每个个体的情况。主预见到邪恶将不断增长，最终人会因自身的缘故陷入地狱。因此，主不仅预备了使人能够远离地狱、引向天堂的方法，而且通过他的圣治持续地引导着人类。主也预见到，任何良善若不是在人的自由意志中扎根就无法持久，因为不是在自由中建立的良善，在遇到邪恶和试探时就会消散。主预见到人会因自己的自由意志而倾向最深的地狱，因此主的圣治安排是：即使人不愿在自由中被引导向天堂，也至少要被引导向较轻的地狱；但如果人愿意在自由中被引导向善，就必定会被引导向天堂。这就清楚地显明了什么是预见和圣治，以及主如何通过圣治来实现他所预见的事。
　　【3】由此可见，当人认为主没有预见并看到人的最细微之事，也没有在最细微处预见和引导时，是何等的错误。事实上，主的预见和圣治渗透到人生命中最微小的细节，其精细程度超出人的理解能力，即使是其中亿万分之一也无法用思维完全领会。人生命中的每一个最小时刻都带来延续到永恒的连锁反应，每个时刻都成为后续事物的新起点。这适用于生命中的所有时刻，无论是涉及理智还是意志的部分。主从永恒就预见到每个人将来会如何，以及在永恒中会如何，这清楚表明祂的眷顾存在于最细微之处。如前所述，主通过持续调节人的自由意志来管理和引导人。关于这些更详细的论述，将蒙主神圣怜悯在后文展开。
　　3855、"利亚被厌恶"象征对外在真理的情感不那么珍贵，因为它离神性较远。这一含义可从"被厌恶"表示不珍贵，以及"利亚"代表外在真理的情感（如前所述）得知。外在真理比内在真理离神性更远，这一点可以理解，因为外在事物源自内在事物——外在事物是由无数内在要素组合而成的形象和形式，这些内在要素作为一个整体呈现。正是因为外在事物具有这样的性质，它们离神性更远。神性处于至内在之上或至高处，主从至高处流入人的至内在部分，再通过这些流入到内在部分，最后流入外在部分。这种流入既是间接的，也是直接的。由于外在事物离神性较远，相对而言它们也较为混乱无序，不像内在事物那样容易被带入有序状态。
　　【2】这种情况可以用种子来类比：种子的内部比外部更完美，其内在部分完美到能够有序地产生出整个植物或树木，包括叶子和果实。虽然种子的外部形态容易受到各种损害，但其内部或最内在的部分却较为安全，因为这些部分具有更内在和更完美的性质。
　　人的内在和外在也遵循相似的规律。这就是为什么在重生过程中，人首先在理性层面经历重生，然后才是自然层面（参3493节）。自然层面的重生不仅来得较晚，而且过程更为艰难，这是因为这一层面存在更多混乱的元素，同时也更容易受到肉体和世界的影响。
　　正是这个原因，外在层面被认为不那么珍贵。然而，这些外在事物的价值取决于它们与内在的协调程度：它们越能促进生命的发展，越能帮助内在特质的显现，越有助于人的重生过程，就越显得珍贵。
　　3856、"使她开胎"象征由此产生教会的教义。"使开胎"或怀孕生产象征教会的形成，而这种形成是通过教义实现的，因此"使开胎"象征着教会的教义。在圣言中，怀孕和生产象征属灵层面的怀孕和生产，这与人的重生过程相对应（参1145，1255，1330，2584节）。
　　3857、"拉结不生育"象征内在真理尚未被接受。"拉结"象征内在真理的情感（如前所述），而“不生育"则象征无法产生教义，因此也就无法形成教会。这与利亚的情况形成对比。经上说"耶和华使她开胎"，象征教会教义的产生。内在真理之所以难以被接受，是因为这些真理超越了人的信仰认知范围。它们既难以被人理解，也不符合人们基于感官经验形成的外在认知和表象。人们往往倾向于被这些感官认知所引导，除非这些内在真理能在某种程度上与他们已有的认知相吻合，否则就难以被接受。
　　【2】让我们举个例子来说明：一个内在真理是关于来生没有时间和空间的概念，那里只有状态的变化。然而，在世上生活的人，其所有思维观念都建立在时空概念之上，若没有时空概念就无法进行思考（参3404节）。因此，若不是通过时间、空间或与之相关的形式来向人描述来生的状态，人们就无法理解，也就不会相信，更不会接受这样的真理。这样的结果就是教义无法结出果实，教会也就无法建立。
　　【3】让我们再看一个例子：若不借助世俗和肉体层面的情感来描述属天和属灵的情感，人们就无法理解。因为人们生活在物质世界中，只能通过已知的世俗情感来理解和认识属天和属灵的情感。虽然这两类情感之间存在着天地之别的差异（参3839节），但这种类比是必要的。就像理解天堂的荣耀或天使的荣耀时，人们必须首先从他们对世俗荣耀的认知出发，才能形成对天堂荣耀的理解。若没有这种类比，人们就无法理解，也就无法承认这些属天的真理。
　　【4】主在圣言中是按照人的理解能力和表象来说话的，这一原则适用于所有情况。圣言的字义虽是如此，但其中仍包含着内在意义，蕴含着内在的真理。这里说到耶和华"使她开胎"，而"拉结不生育"，是因为其中"利亚"象征对外在真理的情感，“拉结"象征对内在真理的情感。主已预见到，由于外在真理是人最初学习的真理，人可以通过这些真理逐步进入内在真理的认识。这就是神记念拉结并使她生育所象征的深层含义。
　　【5】从古教会的历史发展可以看出一个重要真理：人类对属灵真理的接受是循序渐进的。以洪水后的古教会为例，其教义体系主要建立在外在的代表和象征之上，这些外在形式实际上都包含着更深层的内在真理。当时的敬拜形式也主要体现在外在仪式上。
　　若在那时就直接告诉人们这些外在的代表和象征并非敬拜的核心，而是它们所指向的属灵和属天的实质才是根本，人们必定会予以抵制，这样教会就无法建立。这种情况在犹太教会中表现得更为明显：若有人告诉他们各种仪式的神圣性实际源于其中所蕴含的主的神性，他们必定会断然拒绝。这正是主降世时人类属灵认知的实际状况。
　　【6】人类对属灵真理的理解往往受限于感官和物质层面，这种倾向在教会成员中尤为明显。主的门徒就是最好的例证：尽管他们亲身跟随主，经常聆听关于天上的教导，却仍然难以领会其中的内在真理。他们对主的理解与当今犹太人期待弥赛亚的观念相似，以为他会建立一个统治全世界的地上王国。即便在反复聆听主讲解天堂的真理之后，门徒们仍然用世俗王国的框架来理解天堂，想象那里有等级制度：最上层是圣父，其次是圣子，然后是十二使徒依次排列。这种世俗思维导致了雅各和约翰请求在天堂中坐在主的左右（马可福音10:35-37），也导致其他门徒对此心生不满（马可福音10:41；马太福音20:24）。主虽然教导了他们在天堂中真正的伟大在于服侍（马太福音20:25-28；马可福音10:42-45），但仍然需要用他们能理解的方式来表达真理，因此提到他们将坐在十二个宝座上，审判以色列十二支派（路加福音22:24,30；马太福音19:28）。这表明主总是根据人的理解程度来传达真理。
　　【7】如果当时就告诉门徒们，"门徒"一词的真正含义并非指他们这些特定的人，而是象征所有在仁爱和信仰之良善中的人，并且在主的天堂里并不存在世俗意义上的宝座、权位和统治，他们甚至没有资格审判任何人的最小过错，他们必定会拒绝这些教导，各自离去，抛弃主。主之所以用他们能理解的方式说话，是为了让他们先接受这些教导，并通过这些外在的表述逐步引导他们理解内在的属灵真理。因为在主所说的这些表面的话语中，都蕴含着更深层的内在含义。这些内在含义会随着时间逐渐显明；当人们理解了内在含义后，那些外在的表述就会自然淡去，只作为理解和思考内在真理的参照和媒介。这个原则也帮助我们理解为什么耶和华要先使利亚开胎为雅各生子，然后才是拉结。这个次序本身就包含着深刻的属灵含义。
　　3858、接下来我们要讨论雅各的十二个儿子，以及以他们为族长而得名的以色列十二支派。在此之前，需要先解释"支派"的含义及其数目为十二的原因。这其中隐藏的奥秘至今鲜为人知，因为人们往往将圣言中的历史记载仅仅视为历史事实，认为其神性仅限于在讨论圣事时的应用。
　　人们一直认为十二支派不过是以色列民族被划分为若干独立的族群或大家族。然而，这其中实际包含着神性的奥秘：它们象征着信仰与仁爱的各个普遍层面，也就是主在天上和地上之王国的构成要素。每个支派都象征着一个普遍性的属灵真理。关于每个支派的具体含义，将在后面讨论雅各众子时详细阐述。总的来说，"十二支派"象征着一切真理与良善的教义，或说信仰与仁爱的教义。因为真理与良善（或说信仰与仁爱）构成了主的王国：真理或信仰构成那里的一切思维，良善或仁爱构成一切情感。犹太教会之所以被设立为十二支派的形式，就是为了象征主的王国。这就是此前未曾揭示的奥秘。
　　【2】"十二"象征着一切普遍性的事物（参577、2089、2129、2130、3272节）。而"支派"则象征着真理与良善，或说信仰与仁爱的事物。因此"十二支派"象征着这些事物的总和。这一点可以从圣言中得到证实，正如在启示录中所记载的：
　　圣城新耶路撒冷有十二个门，门上有十二位天使和以色列十二个支派的名字。城墙有十二根基，根基上有羔羊十二使徒的名字。他用苇子量那城，共有一万二千斯塔德，又量了城墙，按着人的尺寸，就是天使的尺寸，共有一百四十四肘。十二个门是十二颗珍珠。（启示录21:12，14，16，17，21）
　　"圣城"或"新耶路撒冷"象征着主的新教会，这从经文的每个细节都可以看出。在此之前经文论述的是教会在其终结前的状态，而这里则论述新教会。因此，"门""墙""根基"等都象征着构成教会的要素，即仁义与信仰。
　　【3】这些记载让我们明白，经文中多次提到的"十二"以及"支派"和"使徒"，并非指实际的数字或具体的群体，而是象征着一切事物的总和（参577，2089，2129，2130，3272节）。一百四十四这个数字（十二乘十二）也具有同样的象征意义。既然"十二"象征着一切事物，那么"十二支派"就象征着教会的一切要素，即真理与良善，或说信仰与仁爱。"十二使徒"同样象征着教会的一切要素（参2129，3354，3488，3857节）。当经文提到"人的尺寸，就是天使的尺寸"时，这象征着真理与良善的状态。其中"尺寸"象征状态（参3104节），"人"象征教会的要素（参478，479，565，768，1871，1894节）。这也体现在主的王国被称为"至大之人"，是由主所赐的良善与真理构成这一事实中（参3624-3649，3741-3750节）。"天使"也具有相同的象征含义（参1705，1754，1925，2821，3039节）。
　　【4】在旧约的先知书中，也论述了新耶路撒冷，同样象征着主的新教会，如以赛亚书65:18-19和撒迦利亚书第14章所示。特别是在以西结书40-48章中，通过新耶路撒冷、新圣殿和新地，在内在意义上描述了主在天上和地上的王国（即教会）。这些经文比其它地方更清楚地展示了"地""耶路撒冷""圣殿"等词的象征意义，以及"十二支派"的深层含义。经文详细描述了按支派划分土地、继承，以及城、城墙、根基、城门和圣殿的一切细节。关于支派的具体记载如下：
　　主耶和华如此说：这就是你们要承受这地为业的境界，要按以色列十二支派……你们要按以色列的支派分这地。你们要抓阄分这地为业，归与你们和寄居在你们中间的外人……他们在以色列支派中要与你们同得地业。（以西结书47:13，21-23）
　　【5】这段经文明确表明，这里提到的支派具有深层的象征意义，而非仅指历史上的以色列支派。这一点从历史背景可以得到印证：当时的十个支派已经分散在世界各处，此后再也没有返回故土，也不可能返回，因为他们已经融入了外邦人中。尽管如此，经文仍然详细记载了各支派继承土地的方式和边界划分。这些记载包括但支派、亚设支派的具体边界，以及拿弗他利、玛拿西、以法莲、流便、犹大等支派的疆界。同时还详细说明了利未人的产业，以及便雅悯、西缅、以萨迦、西布伦、迦得等支派的边界（第4-29节）。在城门的安排上，经文记载了按以色列十二支派的名字所设立的城门：北面设有流便、犹大、利未三个门；东面是约瑟、便雅悯、但三个门；南面有西缅、以萨迦、西布伦三个门；西面则是迦得、亚设、拿弗他利三个门（第31-34节）。这种精心的布局安排体现了深刻的属灵象征意义。
　　【6】"十二支派"象征着主王国中的一切要素，特别是信仰和仁爱的各个层面，因为这些正是构成主王国的基本要素。这种象征意义不仅体现在支派本身，更体现在他们的安营和行进方式上。在会幕周围的安营排列展现了深刻的属灵象征：东面是犹大、以萨迦、西布伦支派；南面是流便、西缅、迦得支派；西面是以法莲、玛拿西、便雅悯支派；北面是但、亚设、拿弗他利支派。他们的行进次序也与安营位置相对应（民数记2:1-34）。这种安排所象征的主王国的特质，在巴兰的预言中得到了生动的印证。当神的灵临到巴兰时，他看见以色列人按支派安营的景象，便发出预言：
　　雅各啊，你的帐棚何等华美！以色列啊，你的帐幕何其华丽！如接边的山谷，如河旁的园子，如耶和华栽种的沉香树，如水边的香柏树。（民数记24:2-3，5-6）
　　这段预言确实来自耶和华的启示，这一点在多处经文中都有明确记载（民数记22:8，18，19，35，38；23:5，12，16,26；24:2，13）。
　　【7】这些记载让我们更深入理解迦南地按支派分配的属灵象征意义。按照摩西的记载，土地分配是基于严格的人口统计：统计二十岁以上能打仗的人，然后通过抽签方式，按照各支派的名字分配产业（民数记26:2,7-56; 33:54；34:19-29）。约书亚后来也遵循这一原则，按支派抽签分地（约书亚记13,15-19章）。这种分配方式象征着主的国度的组织原则，这一点可以从多个层面得到证实。迦南地本身就象征着主的王国（参1585，1607，3038，3481，3705节）。
　　【8】值得注意的是，圣经称这些支派为"军队"，说他们"按军队安营，按军队前行"（民数记2:4-30）。这里的"军队"象征着真理与良善（参考3448节），这也是为什么主被称为"万军之耶和华"的原因。当以色列人出埃及时，他们被称为"耶和华的军队"：
　　正满了四百三十年的那一天，耶和华的军队都从埃及地出来了。（出埃及记12:41）
　　然而，需要明白的是，这个称号纯粹具有代表性的意义。因为历史表明，无论是在埃及时期还是在旷野漂流期间，这些人实际上并不具备真正的良善和真理，反而是当时最顽劣的民族之一。这进一步证实了圣经中的描述往往带有深层的属灵象征意义。
　　【9】亚伦所佩戴的胸牌（又称乌陵和土明）上的十二支派名字，具有深刻的属灵象征意义。按照经上的记载：
　　要按四行排列十二块宝石，按以色列儿子们的名字刻上十二个名字，每块石头对应一个支派。（出埃及记28:17,21; 39:14）
　　亚伦作为祭司长的身份本身就象征着主的神圣祭司职分，因此他所穿戴的每一件圣衣都带有属天和属灵的象征意义。这些深邃的象征含义，将在主的怜悯指引下，在适当时候得到详细阐释。胸牌作为至圣之物，完整地象征了对主之仁爱和信仰的各个层面，这就是乌陵和土明的本质。支派的名字被刻在宝石上具有特殊的含义："石头"本身象征真理（参考1298，3720节），而"宝石"则特指从良善发出光辉的真理（参114节）。每个支派的名字象征特定的属灵品质，每种宝石都经过精心挑选（出埃及记28:17-20；39:10-13），其颜色和透明度都与该支派所象征的属灵品质相对应。这种精妙的对应关系使得耶和华能够通过乌陵和土明向祭司传达神圣的指引。
　　【10】以弗得两肩上的两块红玛瑙石也有类似的象征意义，但程度较胸牌上的十二块宝石为小。"肩膀"象征一切能力，也就是主的全能（参考1085节）；而"胸部"，即"心脏和肺部"，象征神圣的属天之爱和属灵之爱，其中"心脏"象征神圣的属天之爱，"肺部"象征神圣的属灵之爱（参考3635节，以及本章末尾关于至大之人及其与心脏和肺部区域对应关系的论述）。关于以弗得肩上的两块宝石，经上是这样记载的：
　　要取两块红玛瑙，在上面刻以色列儿子们的名字：六个名字在这块宝石上，六个名字在那块宝石上，都照他们生来的次序。要将这两块石头镶在以弗得的两条肩带上，作为以色列人的纪念石。（出埃及记28:9-11，12；39:6，7）
　　【11】"支派"象征真理与良善的事物，即信仰与仁爱的事物，每个支派都代表其中的某个普遍性质。利未支派象征仁爱（这将在本章第34节的解释中详述）。由此可以理解，为何要在会幕中为每个支派放置一根杖，而唯独利未的杖开花结出杏仁。关于这点，经上是这样记载的：
　　要取十二根杖，按照各族长家族取一根，在利未的杖上写上亚伦的名字，将这些杖放在会幕中。次日，利未家的亚伦的杖发了芽，生了花苞，开了花，结出了杏仁。（民数记17:17-23）
　　这象征着在主的王国中，仁爱是最本质和最重要的元素，一切果实都由此而生。亚伦的名字被写在杖上，是因为亚伦代表主的神圣祭司职分。关于主的祭司职分象征着神性良善，即主的仁爱与怜悯；而主的王权则象征源自神性良善的神性真理（参1728，2015f，3670节）。
　　【12】从以上所引述的内容可以理解"支派"和"十二支派"在圣经各处的象征含义。在启示录中这样记载：
　　我听见以色列人各支派中受印的数目，共有十四万四千。犹大支派中受印的有一万二千；流便支派中有一万二千；迦得支派中有一万二千；亚设支派中有一万二千；拿弗他利支派中有一万二千；玛拿西支派中有一万二千；西缅支派中有一万二千；利未支派中有一万二千；以萨迦支派中有一万二千；西布伦支派中有一万二千；约瑟支派中有一万二千；便雅悯支派中有一万二千。（启示录7:4-8）
　　申命记中这样说：
　　你要追想上古之日，思念历代之年。至高者将地业赐给列国，将世人分开，就照以色列人的数目，立定万民的疆界。（申命记32:7，8）
　　诗篇中如此描述：
　　耶路撒冷被建造，如同连络整齐的一座城。众支派，就是耶和华的支派，上那里去，按以色列的常例称赞耶和华的名。（诗篇122:3，4）
　　【13】在约书亚记中记载了一个重要的历史时刻：耶和华全地之主的约柜要过约旦河时，约书亚吩咐从以色列各支派中选出十二个人，每支派一人。当抬约柜的祭司的脚掌一踏进约旦河水中，河水就断绝，立起成垒。约书亚又吩咐从祭司脚站之处，取十二块石头，按以色列十二支派之数，每人扛一块在肩上过河，作为记号，见证约旦河水的断绝。约书亚还在约旦河中，就是抬约柜的祭司脚站之处，另立十二块石头（约书亚记3:11-17；4:1-9）。
　　在列王纪上中记载，以利亚按照雅各子孙支派的数目，取了十二块石头。这雅各就是耶和华改名叫"以色列"的，以利亚用这些石头为耶和华的名筑了一座坛（列王纪上18:31，32）。
　　【14】"支派"象征着仁爱的良善和信仰的真理，这一含义可从主在福音书中的话语得到印证。在马太福音中记载：
　　那时，人子的征兆要显在天上，地上的万族（原文是“支派”）都要哀哭。他们要看见人子，有能力和大荣耀驾着天上的云降临。（马太福音24:30）
　　这段经文中"地上的万族都要哀哭"象征着将不再有对真理的认知和良善的生活，因为这里说的是世代的终结。同样，在启示录中也记载：
　　看哪，他驾云降临，众目要看见他，连刺他的人也要看见他，地上的万族（原文是“支派”）都要因他哀哭。（启示录1:7）
　　关于"驾着天上的云降临"的具体含义，可参见创世记第18章序言的解释。此外，关于"十二"这个数字的深层含义，我也通过亲身经历得到启示，详见2129-2130节的记载。
　　【15】"支派"一词包含了信仰和仁爱的全部含义，这源于该词在原文中同时具有"权杖"和“杖”的含义；关于"权杖"和"杖"作为能力象征的含义，将通过主的神圣怜悯在其它地方予以阐明。因此，"支派"这一称谓包含了所有来自主的良善与真理所具有的能力。因此，天使们也被称为"有能力的"和"有权柄的"，因为首领代表着仁义与信仰的首要事物，就如以实玛利的十二个首领（创世记25:16，参见2089节），以及各支派的首领们（民数记第7章全章，12:4-16）。
　　【16】从以上关于十二支派所说的，我们可以明白为什么主的门徒，后来被称为使徒的，为什么是十二个，以及他们如何象征主的教会的良善与真理，如同支派一样（参见2129，3354，3488，3857节）。"彼得"象征信仰，"雅各"象征仁义，"约翰"象征仁义的行为，这可见于创世记第18章序言和第22章序言，以及3750节。这也从主对他们所说的话和与他们的对话中清楚可见。
　　3859、第三十二节 利亚怀孕生子，就给他起名叫流便，因为她说：“耶和华看见我的苦情，如今我的丈夫必爱我。”
　　"利亚怀孕生子"象征从外在到内在的灵性孕育与分娩；"给他起名叫流便"象征其性质如下所述；"因为她说，耶和华看见"包含多层含义：在最高意义上象征预见，在内在意义上象征信仰，在较内在意义上象征理解，在外在意义上就是视觉，而在此处特指来自主的信仰；"我的苦情"象征达到良善的状态；"如今我的丈夫必爱我"象征由此而来的真理之善。
　　3860、"利亚怀孕生子"象征从外在到内在的灵性孕育与分娩，，这可从"怀孕和生产"在内在意义上象征重生得到证实。人在重生时需要重新受孕和出生，这就是为什么重生被称为灵性上再次出生。虽然人从父母而生为人，但在从主重生之前并非真正的人，因为正是属灵和属天的生命使人成为人，使人区别于野兽。这种属灵的孕育和分娩正是圣言中所记载的孕育和分娩所象征的，也是"利亚怀孕生子"所象征的深层含义。
　　生育和出生象征信仰和仁爱（参见613，1145，1255，2020，2584，3856节）。这些孕育和分娩从外在到内在的发生，由"利亚怀孕生子"所象征，因为"利亚"象征外在真理的情感（参3793，3819节），而"流便"象征信仰之真理，这是重生的第一步，也是开始的外在部分。关于这些事情的具体含义，将在后续讨论雅各从利亚和拉结所生诸子的内容中详细阐明。
　　3861、"给他起名叫流便"象征其性质如下所述，这可从"名字"和"起名"的含义得知。正如之前多处所述（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3421节），名字代表品质。这里的品质体现在其命名的原因中：耶和华看见我的苦情，如今我的丈夫必爱我。
　　圣经中的名字都具有象征意义，表示特定的事物（参1224，1264，1876，1888节）。在古时候，人们所取的名字都象征着某种状态（参340，1946，2643，3422节）。雅各众子的名字都象征着教会的普遍真理，这一点将会论证。每个名字都包含着某种普遍性的含义，但要理解这种普遍性，就必须先明白每个人名中所包含词语的内在含义。例如，要理解"流便"这个名字，就要明白"看见"在内在含义上代表什么；理解"西缅"，就要明白"听见"的内在含义；理解"利未"，就要明白"联合"的内在含义；理解"犹大"，就要明白"称赞"的内在含义，其它名字也是如此。
　　3862、在前文中已经说明，"十二支派"象征着一切真理和良善，也就是信仰与仁爱（参3858节）。现在我们要论述雅各的每个儿子，因为各支派都是以他们命名的，这里需要揭示另一个属灵奥秘，即这些名字所包含的深层含义。
　　在天堂中，所有属天的和属灵的热，也就是仁爱与仁义，在外在形式上被感知为来自太阳的火焰。同样，所有属天的和属灵的光，也就是信仰，在外在形式上显现为来自太阳的光。这属天的和属灵的热本身包含着智慧，而由此产生的光则包含着聪明。这一切都源自主，因为在天堂中主就是太阳（参1053，1521-1533，1619-1632，2441，2495，2776，3138，3167，3190，3195，3222，3223，3338，3339，3341，3413，3485，3636，3643节）。
　　由此我们可以明白，一切良善都来自主这太阳所发出的热，一切真理则来自这太阳所发出的光。这也让我们明白，一切属于仁爱或良善的情感，都是这来自主的属天和属灵之热的变化，这些变化会导致状态的改变。同样，一切属于信仰或真理的思维，都是这来自主的属天和属灵之光的变化，这些变化会产生聪明。天堂中的所有天使都生活在这样的状态中，他们的情感和思维完全源于此。这一点从天使的言语中可以看出来，因为他们的言语源于这光，是天堂之光的变化或调节，其中包含着天堂之热。正因如此，天使的言语是难以言表的，并且具有如此丰富的多样性，以至于人类难以理解（参3342，3344，3345节）。
　　【2】为了在世上具体展现这些属灵真理，雅各的每个儿子都被赋予了特定的名字。这些名字象征着良善和真理，或者说仁爱与信仰的普遍性质，具体来说就是属天和属灵之热的各种变化，以及由此而来之光的各种变化。这些普遍性质的秩序本身决定了火焰及其所产生的光辉。
　　当这个秩序是从仁爱开始时，那么按照正当秩序随之而来的一切都会呈现出火焰的形态；当秩序是从信仰开始时，那么按照正当秩序随之而来的一切都会呈现出光明的形态，但会根据随后的事物而有所不同。如果不遵循正当的秩序，则会显得晦暗，同样也会根据随后的事物而有所不同。关于这个秩序及其所产生的差异，我们将在后文中，依照主的神圣怜悯进行详细的解释。
　　这也解释了为什么主会通过乌陵和土明来给出回应，并且会根据事物的具体状态，通过那些刻有十二支派名字的宝石和透明石的光芒及其闪耀来作出回应。因为正如前面所说的，这些名字上刻有主王国中仁爱与信仰的普遍性质，也就是火焰和光的普遍性质，通过这些在天堂中展现那些属于仁爱与信仰的事物。
　　【3】首先，我们可以从圣言中看到，支派名字的排列顺序是会变化的，这种变化是根据所讨论事物的具体状态而定的。这也让我们明白，主通过乌陵和土明给出的回应，实际上是根据事物状态按照特定秩序所产生的光的闪耀。因为在天堂中，所有的光都会根据事物的状态而变化，而事物的状态则是由良善和真理的秩序决定的。
　　在解释这些名字的属灵含义时，我们可以看到“流便”象征着来自主的信仰；“西缅”象征意志层面的信仰，这种信仰的来源是主；“利未”则象征着属灵之爱，或仁义；“犹大”象征着神性之爱与主的属天王国。至于其余八个支派的灵义，我们将在下一章详细解释。
　　这些支派按照出生顺序排列如下：流便、西缅、利未、犹大、但、拿弗他利、迦得、亚设、以萨迦、西布伦、约瑟、便雅悯（创世记29:32-35；30:6，8，11，13，18，20，24；35:18）。这个特定的顺序是根据这里所讨论的主题——人的重生——而安排的。在重生的过程中，首先是从信仰的真理开始，这就是"流便"所象征的；然后发展到对真理的意愿，这就是"西缅"所象征的；接着进展到仁义，这就是"利未"所象征的；最后达到主，这在最高的意义上就是“犹大”所象征的。正如我们在前面（3860节）所说的，灵性的孕育和分娩，也就是重生的过程，是从外在到内在的发展过程，具体来说就是从信仰的真理发展到仁爱的良善。
　　【4】雅各来到幔利基列亚巴他父亲以撒那里之前，圣经按特定顺序记载了十二支派，其中利亚和拉结的儿子们在先，使女的儿子们在后，记载如下：流便、西缅、利未、犹大、以萨迦、西布伦、约瑟、便雅悯、但、拿弗他利、迦得、亚设（创世记35:23-26）。
　　这些支派在不同场合有着不同的排列顺序：来到埃及时（创世记46:9-19）、雅各临终祝福时（创世记49:3-27）、以及摩西祝福时（申命记33:6-24）都各有其序。在会幕四周安营时，他们按方位排列：东边是犹大、以萨迦、西布伦；南边是流便、西缅、迦得；西边是以法莲、玛拿西、便雅悯；北边是但、亚设、拿弗他利（民数记2章）。他们在基利心山祝福百姓和在以巴路山宣告咒诅时的站位可见于申命记27:12-13。
　　当各支派选派首领去窥探迦南地时，顺序是：流便、西缅、犹大、以萨迦、以法莲、便雅悯、西布伦、约瑟（即玛拿西）、但、亚设、拿弗他利、迦得（民数记13:4-16）。而负责分配产业的首领则按另一顺序记载（民数记34:19-29）。至于最终通过抽签分配土地的顺序，详见约书亚记第十三至十九章。
　　【5】以西结书描述新地或圣地的边界时，记载了各支派将要承受的产业。从东角到海角（西边）的顺序是：但、亚设、拿弗他利、玛拿西、以法莲、流便、犹大、便雅悯、西缅、以萨迦、西布伦，而迦得支派则位于南角朝南（以西结书48:1-7，23-26）。在描述新城或圣城的城门时，经文按方位记载：北面有流便、犹大、利未三个门；东面有约瑟、便雅悯、但三个门；南面有西缅、以萨迦、西布伦三个门；西面有迦得、亚设、拿弗他利三个门（以西结书48:31-34）。至于受印之人的记载，每个支派各有一万二千人，详见启示录7:5-8。这些经文中支派的排列顺序都是根据具体事项的属灵状态而定，其意义可从上下文中得知。每种排列顺序都与其所描述的属灵状态相对应，展现出深层的象征意义。
　　【6】关于乌陵和土明上的宝石排列，圣经虽有记载和描述，但并未说明各宝石与十二支派的具体对应关系。这是因为这些宝石代表了一切源自天堂之火的光辉，象征着从良善而出的真理，或说从仁爱而生的信仰。基于这种象征意义，天堂之光会随着所询问和回应之事的属灵状态而奇迹般地显现：当确认良善与真理时会"发光发亮"，并且会根据良善与真理状态的不同而呈现各种色彩变化，这与天堂中通过光及其变化来表达一切属天和属灵事物的方式相似。这种运作方式对人类来说是难以理解的，因为如前所述，天堂之光中含有从主而来的生命，因此也蕴含着智慧和聪明。
　　因此，光的不同层次表达了一切生命之事，即智慧和聪明的各个层面。而火焰、闪电和光辉的变化则象征着良善的生命之事，以及从良善而来的真理的生命之事，也就是对主的仁爱与由此而生的信仰。这就是乌陵和土明的本质，它被放置在以弗得的胸牌上，位于亚伦的心前。"乌陵和土明"的含义就是"光明与完全"，而胸牌被称为"决断的胸牌"，是因为决断象征着聪明和智慧（参2235节）。它之所以放在亚伦的心前，是因为"心"象征着神性之爱（参见3635节和本章末尾）。这些宝石都镶嵌在金框中，因为在内在意义上，"金"象征着仁爱的良善（参113，1551，1552节），而"宝石"则象征着从良善发出光辉的真理（参114节）。
　　【7】关于乌陵和土明，摩西详细记载了其制作方法：要用精巧的工艺制作决断的胸牌，其制作方式与以弗得相同。材料包括金线、蓝色线、紫色线、双重染色的朱红色线，以及精织的细麻。胸牌要做成正方形且双层。要在胸牌上镶嵌四排宝石，每颗宝石都要用金框镶嵌。这些宝石要对应以色列十二个支派的名字，每颗宝石都要像刻印章一样刻上一个支派的名字。
　　经文中还特别强调，这胸牌必须固定在以弗得上，不可分离。当亚伦进入圣所时，要将刻有以色列众子名字的决断胸牌贴在心上，作为在耶和华面前永远的记念。乌陵和土明要放在这决断的胸牌中，使亚伦在耶和华面前时常将以色列民的决断带在心上。
　　关于乌陵的使用，圣经记载了两个典型事例：一是耶和华指示摩西，让约书亚通过祭司以利亚撒用乌陵求问神的旨意；另一个是扫罗王晚期，当他试图寻求神的指引时，耶和华不再通过任何方式——无论是梦境、乌陵，还是先知来回应他。
　　3863、"因为她说，耶和华看见"包含多层含义：在最高意义上象征预见，在内在意义上象征信仰，在较内在意义上象征理解，在外在意义上就是视觉，而在此处特指来自主的信仰。这一点从"看见"一词的深层含义可以得知，我们将在后文详细讨论。
　　从前面的讨论中我们可以了解到，雅各十二个儿子所对应的十二支派象征着一切真理与良善，或者说信仰和仁爱，也就是教会的全部要素。每个支派都代表一个普遍性原则，这十二个支派共同构成了十二个基本原则，它们包含并统领着教会的一切整体与细节，从更广泛的意义上说，包含主王国的一切。在这些原则中，流便所代表的是信仰。信仰被置于第一位是有其深刻原因的：当一个人经历重生或成为教会的成员时，他首先需要学习和接受的就是与信仰相关的事物，也就是属灵的真理。因为人要通过信仰的教义或真理才能被引导。这是因为人类的本性使然——人无法凭借自己就知道什么是天堂的良善，必须通过所谓的信仰教义来学习和认识。
　　【2】所有信仰的教义最终都是以生命为其目标。既然以生命为目标，就必然以良善为目标，因为良善就是生命的本质。在古代曾有一个重要的神学争议：到底什么是教会的"长子权"——是信仰的真理，还是仁爱的良善？那些主张信仰真理具有长子权的人，是基于表面现象作出判断的。他们之所以认为真理是长子，有两个理由：真理是人首先需要学习的；人是通过真理被引导到良善的。然而，他们没有认识到一个更深层的事实：良善才是本质上的长子。这良善是由主通过人的内在部分注入的，其目的是要接纳并接受那些通过外在途径引入的真理。此外：生命是从主通过良善而来的；真理若不是通过良善，就没有生命；良善是真理的灵魂，占有并装饰真理，就像灵魂与身体的关系一样。因此我们可以理解：虽然从外表看，在人重生的过程中，真理似乎居于首位，像是长子；但本质上良善才是真正的长子，这一点在人完全重生后就会变得明显。这个真理可以在本著作的第3539，3546，3556，3563，3570，3576，3603，3701节中得到证实。
　　【3】本章和前几章的主题是关于人的自然层面如何重生。在这里特别讨论的是重生的第一个阶段，也就是通过真理被引导到良善的过程。正是因为这个原因，雅各的第一个儿子被命名为流便，这个名字来源于"耶和华看见"，在其内在含义上代表从主而来的信仰。
　　关于信仰，我们需要从两个层面来理解：理智层面的信仰；意志层面的信仰。具体来说，理层面的信仰指的是知道并理解信仰的真理；意志层面的信仰，指的是愿意接受并实践信仰的真理。在这个体系中，"流便"代表理智层面的信仰；"西缅"代表意志层面的信仰。为什么理智层面的信仰要先于意志层面的信仰呢？这是因为对于人类来说，对于完全陌生的事物（比如属天的良善），必须遵循一个自然的认知过程：首先要知道这件事物的存在；然后要理解它的本质；最后才能产生想要得到它的愿望。这个过程是符合人类认知规律的，也是不可逾越的。
　　【4】"看见"这个概念在最表层的外在意义上，显然就是指我们日常的视觉功能，这一点是不言而喻的。但在更深的内在意义上，"看见"象征着理解。这种对应关系其实在我们的日常生活中就能发现：我们经常把理解称为"内在视觉"。就像外在的视觉需要物理世界的光明一样，理解也需要一种特殊的光——理解之光。在信仰的层面上，"看见"象征从主而来的信仰。这是因为更深层的理解只关注两个核心对象：真理和良善，这正是信仰的核心要素。这种更深层的内在视觉，它所关注的对象是信仰的真理，与我们日常生活中关注世俗事务和道德行为的普通理解很不相同。它不那么容易被察觉，因为它位于更深的层面，存在于天堂之光中。当人沉浸在世界之光中时，这种天堂之光往往显得模糊不清。不过，对于那些已经经历重生的人来说，这种内在视觉会通过良心的形式显现出来。这种显现是真实的，尽管可能并不像我们对物质世界的感知那样直接和明显。在最高的意义上，当我们谈论主的时候，"看见"象征的是预见。这是因为主具有无限的理解，而这种无限的理解本质上就是预见。这种预见超越了时间和空间的限制，是完全的、全面的认知。
　　【5】流便这个名字源于"看见"一词，在其内在含义上代表从主而来的信仰。这一深层含义在圣言中多次得到印证，让我们来看一个具体的例子。在摩西五经的记载中，我们读到一段重要的记述：
　　耶和华对摩西说：“你制造一条火蛇，挂在杆子上；凡被咬的，一望这蛇，就必得活。” 摩西便制造一条铜蛇，挂在杆子上；凡被蛇咬的，一望这铜蛇就活了。（民数记21:8-9）
　　这个记载蕴含着深刻的象征意义：”铜蛇“象征着主在感官和自然层面的显现（这一点在第197节已有详细说明）。而铜本身则代表自然层面的特质（参425，1551节）。那些看见铜蛇而得以复活的人，正是象征着对主的信仰。这一点得到了主自己在约翰福音中的确认，他说：
　　摩西在旷野怎样举蛇，人子也必照样被举起来，叫一切信他的都得永生，不至灭亡。（约翰福音3:14-15）
　　【6】在以赛亚书中，主说：
　　你去告诉这百姓说：你们听是要听见，却不明白；看是要看见，却不晓得。要使这百姓心蒙脂油，耳朵发沉，眼睛昏迷；恐怕眼睛看见，耳朵听见，心里明白。（以赛亚书6:9-10）
　　在这段经文中，"看见却不晓得"显然是指理解真理却不承认它；"使眼睛昏迷，恐怕眼睛看见”就是剥夺对真理的理解。这里的"看见"所表示的是对主的信仰，这一点从主在马太福音（13:13-14）和约翰福音（12:36，37，39，40）中的话语可以得到证实。
　　【7】以西结书中说：
　　人子啊，你住在悖逆的家中。他们有眼睛看不见，有耳朵听不见，因为他们是悖逆之家。（以西结书12:2）
　　"有眼睛看不见"是指他们本能理解信仰的真理，却不愿意这样做，这是因为邪恶，也就是"悖逆之家"的缘故，他们使伪谬披上真理的外衣，使真理陷入黑暗。这正如以赛亚书所说：
　　因为他们是悖逆的百姓、说谎的儿女，不肯听从耶和华训诲的儿女。他们对先见说：不要望见不吉利的事，对先知说：不要向我们讲正直的话；要向我们说柔和的话，言虚幻的事。（以赛亚书30:9-10）
　　在黑暗中行走的百姓看见了大光，住在死荫之地的人有光照耀他们。（以赛亚书9:2）
　　"看见大光"指的是接受并相信信仰的真理，这光照耀在那些有信仰的人身上。天堂的光被称为"照耀"，因为天堂中的光就是从神性良善发出的神性真理。
　　【8】因为耶和华将沉睡的灵浇灌你们，封闭你们的眼，蒙盖你们的头，就是先见。（以赛亚书29:10）
　　这段经文中的"封闭眼睛"象征着对真理的理解丧失（参2701节）。当经文提到"蒙住先见”时，是指那些原本知晓并教导信仰真理的人。在古时，这些"先见"就是先知，他们既是教导者，也是信仰真理的传授者（参2534节）。这种属灵状态的严重性在另一段经文中得到进一步描述：
　　祭司和先知因浓酒摇摇晃晃，被酒所困，因浓酒东倒西歪。他们错解默示，谬行审判。（以赛亚书28:7）
　　这里提到的判断正是指信仰的真理（参2235节）。然而，经文中也包含了希望的信息：
　　那能看的人，眼不再昏迷；能听的人，耳必得听闻。（以赛亚书32:3）
　　这预示着属灵理解力的恢复。
　　【9】更进一步，先知宣告：
　　你的眼必见王的荣美，必见辽阔之地。（以赛亚书33:17）
　　这里的"见王的荣美"象征着从主而来的信仰真理，这些真理因良善而显得美好；而"见辽阔之地"则象征着仁爱的良善。值得注意的是，"王"象征着信仰的真理（参1672，2015，2069，3009，3670节），"荣美"源于良善（参553，3080，3821节），而"地"象征着仁爱的良善（参620，636，3368，3379节）。
　　这一属灵真理在新约中得到进一步确认：
　　清心的人有福了，因为他们必得见神。（马太福音5:8）
　　这里的"见神"并非指肉眼的看见，而是象征着对神的信仰。因为真正的信仰者是通过信仰来"看见"神的，神存在于信仰之中，神就是真实信仰的本质。
　　【10】倘若你一只眼叫你跌倒，就把它剜出来丢掉。你只有一只眼进入永生，强如有两只眼被丢在地狱的火里。（马太福音18:9）
　　这段经文中的"眼"并非指物质的眼睛，也不是字面意义上的要剜出眼睛，因为肉眼本身不会导致属灵的跌倒。这里的"眼"象征着对真理的理解（参2701节）。这个比喻传达了一个深刻的属灵教训：与其拥有对信仰真理的完全认知却活在罪恶中，不如保持有限的认知而活出正直的生命。
　　【11】但你们的眼睛是有福的，因为看见了；你们的耳朵也是有福的，因为听见了。我实在告诉你们，从前有许多先知和义人，要看你们所看的，却没有看见。（马太福音13:16-17；约翰福音12:40）
　　这里的"看见"象征着对主的信仰真理的认知和理解。值得注意的是，门徒们蒙福并非因为他们亲眼见到了主或目睹了神迹，而是因为他们怀着信心接受了真理。这一点在约翰福音中得到进一步阐明：
　　我对你们说过，你们已经看见我，还是不信。差我来者的意思是叫一切见子而信的人得永生。从来没有人看见父，只有从父来的，他看见过父。我实实在在地告诉你们，信的人有永生。（约翰福音6:36，40，46，47）
　　在这段经文中，"看见却不信"象征着知道信仰的真理却不愿接受，而"看见并相信"则象征着既知道又接受这些真理。当经文说"除了从父来的，没有人看见父"时，是在教导我们：只有通过神性真理，才能认识神性良善。这里的"父"象征着神性良善，而"子"象征着神性真理（参3704节）。这揭示了一个根本的属灵原则：若不承认并接受主，人就无法获得天堂的良善。
　　【12】从来没有人看见神，只有在父怀里的独生子将他表明出来。（约翰福音1:18）
　　这段经文揭示了一个重要的属灵真理：神性真理（子）是认识神性良善（父）的唯一途径。这一真理在耶稣的教导中得到进一步阐明：
　　人看见我，就是看见那差我来的。我到世上来，乃是光，叫凡信我的，不住在黑暗里。（约翰福音12:45-46）
　　在这里，"看见"明确地指向信仰的行为，而不是物质意义上的视觉。这一点在后续的经文中得到进一步确认：
　　你们若认识我，也就认识我的父。从今以后，你们认识他，并且已经看见他……人看见了我，就是看见了父。（约翰福音14:7，9）
　　关于属灵的"看见"，经文还提供了更深入的教导：
　　真理的灵，世人不能接受，因为不见他，也不认识他……我不撇下你们为孤儿，我必到你们这里来。还有不多的时候，世人不再看见我，你们却看见我；因为我活着，你们也要活着。（约翰福音14:17-19）
　　这里的"看见"完全是指属灵的认知和信仰。因为只有通过信仰，人才能真正"看见"主。信仰就像是仁爱的眼睛，通过这个属灵的视觉，我们能从仁爱中看见主。仁爱就是信仰的生命力量，这就是为什么主说："你们看见我，因为我活着，你们也要活着。"这表明真实的信仰不仅仅是知识上的认知，更是一种充满生命力的属灵体验，是通过仁爱与主建立的活泼关系。
　　【13】我为审判到这世上来，叫不能看见的，可以看见；能看见的，反瞎了眼。法利赛人就说：难道我们也瞎了眼吗？耶稣回答说：你们若瞎了眼，就没有罪了；但如今你们说“我们能看见”，所以你们的罪还在。（约翰福音9:39-41）
　　这段经文中的"能看见的"指那些自认为具有超越他人的智慧和洞察力的人。当经文说他们"瞎了眼"，实际上是在预示他们将无法接受真实的信仰。这种灵性的盲目与物质意义上的视力无关，而是关乎心灵对真理的接受能力。在属灵意义上，"不能看见"或"瞎眼"象征着两种状态：一是陷入伪谬观念的人，二是处于无知状态的人（参见2383节）。这一点在路加福音中得到进一步阐明：
　　神国的奥秘只叫你们知道，至于别人，就用比喻，叫他们看也看不见，听也听不明。（路加福音8:10）
　　当主说"我实在告诉你们，站在这里的，有人在没尝死味以前，必看见神的国"（路加福音9:27；马可福音9:1）时，"看见神的国"象征着对信仰的真实领受。这种属灵的"看见"超越了肉眼的视觉，指向对神性真理的内在认知和接受。特别值得注意的是主对门徒的预言：
　　日子将到，你们巴不得看见人子的一个日子，却不得看见。（路加福音17:22）
　　这段预言指向世代的终结时期，或说教会的最后阶段，那时真实的信仰将变得罕见。这预示了一个属灵荒凉的时期，人们虽然渴望看见真理，却因为心灵的盲目而无法认识和接受它。
　　【14】到了坐席的时候，耶稣拿起饼来，祝谢了，掰开，递给他们。他们的眼睛明亮了，这才认出他来。（路加福音24:30-31）
　　这段经文蕴含着深刻的属灵含义：主是通过良善而显现的，而不是通过缺乏良善的纯粹真理。这里的"饼"象征着仁爱的良善（参276，680，2165，2177，3478，3735，3813节）。从这段经文和其它众多经文中，我们可以理解"看见"在内在意义上指的是从主而来的信仰。这是唯一真实的信仰，因为它使人能真正地"看见"，即真正地相信。相反，源于自我或人自己的信仰并非真正的信仰，因为这种信仰使人把伪谬看作真理，把真理看作伪谬；即使表面上认识到真理，也无法真正理解和接受，因为这种信仰的焦点始终停留在自我而非主身上。
　　【15】特别值得注意的是关于天堂之光的教导。天堂之光来自主，具有独特的属灵特质：它包含着智慧和聪明，携带着对主的信仰，而主自己就在这光中。这光照亮具有真实信仰之人的良心，使他们能够真正地"看见"属灵真理。然而，当我们活在物质世界中时，往往意识不到这种属灵之光的存在，因为世界之光（即世俗的认知和理解）会遮蔽它。
　　3864、"我的苦情"象征达到良善的状态，这可从"苦情"的含义得知，"苦情"表示试探（参1846节）。由于试探是达到善的媒介，所以这里"我的苦情"表示从外在的真理达到内在的良善的状态。
　　3865、"如今我的丈夫必爱我"象征由此而来的真理之善。这里的"爱"象征由此而来的良善，因为一切良善都源于爱；而"丈夫"则象征真理。真理之善的本质，就是为了实践生活而对真理的情感。对于那些走在重生之路上的人来说，生活本身就是他们在真理中所追求的良善。这个原则告诉我们，如果不将真理付诸实践，真理就无法与良善真正结合，也就无法成为我们生命的一部分。我们可以通过观察不同的生活方式来理解这一点。那些生活在邪恶中的人，即使从小接受过教会的教导，当我们深入考察他们对主的信仰、对主的信靠以及对教会真理的态度时，会发现他们实际上并不真正相信。相反，那些过着良善生活的人，都能真诚地相信他们认定的真理。
　　特别值得注意的是那些担任教会领袖的人。如果他们虽然教导真理却过着与之相违背的生活，即使他们声称相信，但这种信仰往往是表面的。有些人可能拥有某种程度的确信，但这种确信仅仅建立在职务、荣誉或利益的基础上，而不是源于对真理本身的认识。这样的信仰只是停留在表面层次，从耳朵进入记忆，再从记忆传到嘴边，却从未真正触及内心，因此也就不可能成为真实的信仰告白。这些观察让我们明白，一个人的生活方式最能体现他对真理的真实理解和信仰的本质。那种认为信仰可以与生活完全分离，认为仅凭恩典就能得救而不顾及生活品质的观点，实际上违背了这个基本原则。这种观点也否认了一个重要的真理：每个人死后都要为自己的生活负责。
　　3866、利亚在流便出生时说的话："耶和华看见我的苦情，现在我丈夫必爱我"，其内在意义揭示了"流便"这个教会以及以流便命名的支派所代表的深层属灵含义。这个含义指向重生过程中的第一个关键阶段，也就是人开始真正成为教会成员时的初始状态。具体来说，流便代表了一种属灵发展的起点：通过接受和理解教义真理，为达到良善生活创造条件。这表明在属灵成长的过程中，对真理的认识和理解是第一步，但这种理解的最终目的是为了引导人进入良善的生活。这个过程展现了从认识真理到实践真理，最终达到良善生活的完整属灵发展路径。
　　3867、第三十三节 她又怀孕生子，就说："因为耶和华听见我被厌恶，所以又赐给我这个（儿子）"，于是给他起名叫西缅。
　　"又怀孕生子"象征从外在向更内在进行的灵性怀孕和分娩；"因为耶和华听见"在至高的意义上象征神的圣治，在内在意义上象征意志层面的信仰，在较内在意义上象征顺从，在外在意义上就是听见，这里表示单单来自主的意志层面的信仰；"我被厌恶"象征若意愿与信仰不相符时的信仰状态；"又赐给我这个（儿子）"象征连续的过程；"给他起名叫西缅"象征其性质。
　　3868、"又怀孕生子"象征从外在向更内在进行的灵性怀孕和分娩，这一点从前面3860节所说的相同词语可以看出。之所以说从外在向更内在发展，是因为这是从属于理智的知识进展到意志，或者用属灵的话说，就是从信仰之真理进展到仁义。因为理智是从意志而来的，并以某种可见的形式显明意志，同样，信仰也是从仁义而来，并以某种形式显明仁义。由此可见，意志的外在就是理智，仁义的外在就是信仰，或者说，理智的内在就是意志，信仰的内在就是仁义。因此，从外在向更内在发展，就是从理智层面的信仰进展到意志层面的信仰，也就是从信仰进展到仁义，这由接下来要说的"利未"所代表。
　　【2】我们需要理解，当我们将信仰与仁义分开讨论时，信仰通常指的是教义中的真理，也就是在所谓"使徒信经"中所宣告的那种真理。这种理解在教会中被广泛接受，因为人们普遍认为相信这些真理就构成了使人得救的信仰。然而，真正理解信仰本质是信任和信赖的人很少。更为罕见的是，在这些已经理解信仰本质的少数人中，能够认识到信任或信赖实际上是源于仁义的人更是寥寥无几。这里揭示了一个重要真理：若一个人没有活出仁义的生命，就不可能拥有真正的信任和信赖。这段话揭示了一个深刻的属灵真理：真正的信仰不仅仅是对教义的认同，而是一种建立在仁义基础上的信任与信赖。这种信仰必须通过仁义的生活来培养和实现，没有仁义的实践，就不可能有真实的信仰。这种理解完全改变了我们对信仰本质的认识，指出了仁义生活在属灵成长中的核心地位。
　　3869、"耶和华听见"在至高的意义上象征神的圣治，在内在意义上象征意志层面的信仰，在较内在意义上象征顺从，在外在意义上就是听见，这里表示单单来自主的意志层面的信仰。要理解"听见"这个词的深层含义，我们需要从多个层面来探讨：首先，它最基本的含义是听觉，这一点显而易见。但在更深的层面上，"听见"代表顺服，这可以从圣言中的诸多经文得到证实。更深入地看，我们可以通过比较听觉和视觉的特质来理解这一点。正如在3863节中所述，视觉在内在层面代表理解，在更深层面代表理智层面的信仰。这是因为通过内在视觉，我们能够察觉事物的本质，从而通过理智层面的信仰来接受真理。有趣的是，当我们通过听觉接收的信息渗透到内在时，它们也会转化为类似视觉的形式——我们在内在"看见"所听到的内容。因此，听觉不仅包含了视觉所具有的理解和信仰的功能，还具有额外的特质：它能够带来确信，并且同时影响人的理智和意志两个层面。这种影响比单纯的视觉更为深入，因为它直接触及意志，促使人愿意实践所领悟的真理。这就是为什么"听见"在属灵意义上代表了对真理的理解和顺服，更深层地表示了意志层面的信仰。
　　【2】"听见"这个概念中蕴含着顺服和意愿层面的信仰，这一点在我们的日常语言中也有体现。比如，当我们说"听从"时，实际上就是在表达"顺服"的意思；当我们说"倾听某人"时，也暗含着顺服的含义。这种语言现象的深层原因在于：人的灵在思考并感知言语的意义时，与天使和灵界保持着某种交流联系，而这些天使和灵界存在于言语的本源之中。在人的认知和行为过程中，存在着一个完整的循环：信息首先通过感官（耳朵和眼睛，即听觉和视觉）进入；然后传递到理智中；通过理智进入意志；最后从意志转化为具体行动。信仰的真理也遵循这样的发展过程：首先是知识层面的信仰真理（理解阶段）；然后发展为意志层面的信仰真理（接受阶段）；最终成为行动中的信仰真理（实践阶段），这时才真正成为仁义。这个过程可以用三个圣经人物来象征："流便"象征知识或理智层面的信仰；"西缅"象征意志层面的信仰；"利未”象征当意志层面的信仰最终转化为仁义的状态。
　　【3】"听见"在其最高意义上代表预见，这一点可从之前关于"看见"的讨论得到印证（参3863节）。主的预见意味着从永恒到永恒地洞察事物的本质，而主的圣治则体现在引导事物朝向其应有的方向。这种引导尤其表现在主按照他所预见的程度，温和地引导人的自由意志趋向良善（参3854节）。
　　【4】"耶和华听见"这一概念，也就是西缅名字的来源，在内在意义上象征顺服，在更深层的内在意义上则表示完全源于主的意志层面的信仰。这一深层含义可以从圣言中多处经文得到证实。在马太福音中记载：
　　看哪，有声音从云中说：这是我的爱子，我所喜悦的，你们要听从他！（马太福音17:5）
　　这里的"听从"包含了对主的信仰和对其诫命的顺服，体现了意志层面的信仰。同样，在约翰福音中也有类似的启示：
　　我实实在在地告诉你们，时候将到，死人要听见神儿子的声音，听见的人就要活了。你们不要把这事看作希奇，因为时候将到，凡在坟墓里的，都要听见他的声音。（约翰福音5:25，28）
　　"听见神儿子的声音"象征着对主话语的信仰和遵行的意愿。当人在意志层面接受这样的信仰时，就能获得生命，这就是为什么经文说"听见的人就要活了"。这种听见不仅仅是外在的听觉感知，更是内在的接受与顺服，最终带来生命的更新与转化。
　　【5】约翰福音中记载了主关于牧人与羊的教导：
　　从门进去的，才是羊的牧人。看门的就给他开门，羊也听他的声音。我另外有羊，不是这圈里的；我必须领他们来，他们也要听我的声音，并且要合成一群，归一个牧人。我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟随我。（约翰福音10:2，3，16，27）
　　这里的"听声音"明确象征着源于意志信仰的顺服。这一含义在同一福音书中得到进一步印证：
　　凡属真理的人就听我的声音。（约翰福音18:37）
　　路加福音中也有类似的教导：
　　亚伯拉罕说：他们有摩西和先知的话可以听从。若不听从摩西和先知的话，就是有一个从死里复活的，他们也是不听劝。（路加福音16:29，31）
　　"听从摩西和先知"象征着认识并信仰圣言的内容，更重要的是愿意付诸实践。这里揭示了一个重要真理：单有认知而无意愿的信仰，就像有视觉却无听觉；唯有将认知与意愿结合的信仰，才能真正做到既看见又听见。这就是为什么圣言中经常将"看见"和"听见"并列使用，其中“看见"象征着流便所代表的特质，而"听见"则象征着西缅所代表的特质。这两个概念如同兄弟般密不可分，共同构成了完整的信仰体系。
　　【6】"看见"和"听见"经常同时出现，这一特点在多处经文中都有体现，例如：
　　我用比喻对他们讲，是因他们看也看不见，听也听不见，也不明白。在他们身上，正应验了以赛亚的预言说：你们听是要听见，却不明白；看是要看见，却不晓得。因为这百姓心蒙脂油，耳朵发沉，眼睛闭着，恐怕眼睛看见，耳朵听见，心里明白。但你们的眼睛是有福的，因为看见了；你们的耳朵也是有福的，因为听见了。我实在告诉你们，从前有许多先知和义人要看你们所看的，却没有看见；要听你们所听的，却没有听见。（马太福音13:13-17；约翰福音12:40；以赛亚书6:9）
　　这一真理在马可福音中也得到了印证：
　　耶稣看出来，就说：你们为什么因为没有饼就议论呢？你们还不省悟，还不明白吗？你们的心还是愚顽吗？你们有眼睛，看不见吗？有耳朵，听不见吗？（马可福音8:17-18）
　　【7】圣言中多处经文展现了"看见"与"听见"的深层关联。在路加福音中记载：
　　你们已经蒙恩得知神国的奥秘，但对其他人就用比喻，叫他们看也看不见，听也听不明白。（路加福音8:17-18）
　　那时瞎子的眼必睁开，聋子的耳必开通。（以赛亚书35:5）
　　到那日，聋子必听见这书上的话；瞎子的眼必从迷蒙黑暗中得以看见。（以赛亚书29:18）
　　你们这耳聋的听吧！你们这眼瞎的看吧！（以赛亚书42:18）
　　领出那有眼而瞎，有耳而聋的民来。（以赛亚书43:8）
　　看见的人，眼不再昏花；听见的人，耳必得听闻。（以赛亚书32:3）
　　你的眼必看见你的教师；你的耳必听见后边有声音说。（以赛亚书30:20-21）
　　塞耳不听流血的话，闭眼不看邪恶事的，他必居住在高处。（以赛亚书33:15-16）
　　人子啊，你住在悖逆的家中。他们有眼睛看不见，有耳朵听不见。（以西结书12:2）
　　圣言中频繁地将"看见"和"听见"并列使用，这绝非偶然。这两个概念之间存在着本质的关联：理智层面的信仰表现为"看见"，而意志层面的信仰则表现为"听见"。
　　【8】"看见"和"听见"在圣言中具有深层的属灵含义。"看见"象征着通过知识和理解而来的信仰，而"听见"则象征着通过顺从和意愿而来的信仰。这种象征意义源于灵性世界的对应关系：那些通过理解获得信仰的人属于眼睛的区域，而那些通过顺从获得信仰的人则属于耳朵的区域。这一真理将在论述至大之人及其与人体各部分对应关系的章节中，借着主的神圣怜悯得到详细阐述。
　　【9】因此，在内在意义上，"眼睛"象征理解（参2701节），而"耳朵"象征顺从，在属灵层面上表示由顺从而来的信仰，即意志层面的信仰。这一真理在圣言中多处得到印证：
　　这事你未曾听见，未曾知道；你的耳朵从来未曾开通。（以赛亚书48:8）
　　主耶和华开通我的耳朵，使我能听，像受教者一样。主耶和华开通我的耳朵；我并没有违背。（以赛亚书50:4-5）
　　你们要留意听我的话，就能吃那美物，得享肥甘，心中喜乐。你们当侧耳而听，就必得活。（以赛亚书55:2-3）
　　我向谁说话作见证，使他们听呢？看哪，他们的耳朵未受割礼，不能听见。（耶利米书6:10）
　　我吩咐他们说：你们当听从我的话，我就作你们的神，你们也作我的子民。他们却不听从，不侧耳而听。（耶利米书7:23-24，26）
　　你们这些妇女啊，当听耶和华的话，你们的耳朵要领受他口中的言语。（耶利米书9:19）
　　你们没有侧耳而听，没有听从我。（耶利米书35:15）
　　人子啊，我对你所说的一切话，你要心里领会，用耳听。（以西结书3:10）
　　我必以妒恨待你，他们必以忿怒办你。他们必割去你的鼻子和耳朵。（以西结书23:25）
　　这里"割去鼻子和耳朵"象征着失去对真理和良善的感知能力，以及信仰的顺从。撒迦利亚书中警告说：
　　他们不肯听从，扭转肩头，塞耳不听。使心硬如金钢石，不听律法。（撒迦利亚书7:11-12）
　　【10】耶和华如此说：“牧人怎样从狮子口中抢回两条腿或一片耳朵，住在撒玛利亚的以色列人躺卧在床角上和榻上，也必照样被抢回。"（阿摩司书3:12）
　　这段经文中的象征意义十分深远，"抢回两条腿"象征着对良善的意愿，而"一片耳朵"则象征着对真理的意愿。这种象征意义的理解来源于灵性世界的对应关系，这些对应关系不仅解释了圣言的内在意义，也解释了以色列和犹太教会的各种仪式的深层含义。这一原则在祭司就职礼中得到了具体体现。当亚伦和他的儿子们接受祭司职分时，耶和华给出了具体的仪式指示：
　　摩西要取些血，抹在亚伦的右耳垂上和他儿子的右耳垂上，又抹在他们右手的大拇指上和右脚的大拇指上。（出埃及记29:20）
　　这个仪式的重要性体现在几个方面：它象征着信仰的意愿，这是祭司职分的核心要素；这个仪式的神圣性是毋庸置疑的，因为这是耶和华亲自命令摩西执行的；而在耳垂上抹血这一特殊行为具有深刻的属灵含义。然而，要真正理解这仪式的神圣含义，我们需要透过圣言的内在意义来理解。这个仪式的核心意义在于：通过意志来保守信仰的神圣性。
　　【11】"耳朵"意味着顺从，而在内在意义上象征由此而来的信仰，这一点从关于不愿离开服侍的仆人的仪式中更加明显地表明出来。关于这点，摩西五经是这样记载的：
　　倘若奴仆不愿意自由离去，他的主人就要带他到审判官那里，又要带他到门前，靠近门框，用锥子穿他的耳朵，他就永远服侍主人。（出埃及记21:5-6；申命记15:17）
　　"用锥子在门框前穿耳朵"表示永远服侍或顺从，在属灵意义上表示不是要理解真理本身，而是要出于顺从而接受真理，这相对而言不是自由的。
　　【12】在圣经的内在意义上，"耳朵"象征着对信仰的顺从，而"听"则象征着顺从的行为。这一深层含义帮助我们理解为什么主在福音书中多次强调”有耳可听的，就应当听“（马太福音13:9,43；马可福音4:9,23；7:16；路加福音8:8；14:35；启示录2:7,11,29；3:13,22）
　　【13】在圣经的最高意义上，"听"象征着神的圣治，而"看"则象征着神的预见。这种象征意义在圣经中多处得到体现，特别是在那些描述耶和华的耳朵和眼睛的经文中。例如在先知书中这样记载：
　　耶和华啊，求你侧耳而听，睁眼而看。（以赛亚书37:17）
　　我的神啊，求你侧耳而听，睁眼而看我们的荒凉。（但以理书9:18）
　　在诗篇中也多次出现类似的祈求：
　　神啊，求你向我侧耳，听我的言语。（诗篇17:6）
　　求你侧耳听我，拯救我。（诗篇71:2）
　　耶和华啊，求你因你的诚实听我的祈祷，按你的公义应允我。（诗篇143:1）
　　在先知耶利米的哀歌中也说：
　　耶和华啊，你曾听见我的声音；求你不要掩耳不听我的叹息、我的呼求。（耶利米哀歌3:56）
　　大卫王更是恳切地祈求说：
　　耶和华啊，我在急难的日子，求你不要向我掩面。求你侧耳听我，我呼求的日子，求你快快应允我。（诗篇102:2）
　　【14】众所周知，耶和华并没有像人那样的耳朵和眼睛，但这是可以用来描述神性的属性，即通过耳朵和眼睛所表示的：无限的意志和无限的理智。无限的意志就是圣治，无限的理智就是预见；当这些词用于耶和华时，在最高意义上就是这样理解的。从这些现在就可以明白，"耶和华听见"（西缅名字的由来）在各个意义层面上表示什么。
　　3870、"我被厌恶"象征若意愿与信仰不相符时的信仰状态，这可以从"被厌恶"的含义中看出：当意愿与信仰不相符时，信仰就会处于这样的状态。在内在意义上，这里论述的是人从外在到内在的重生过程，即从信仰的真理到仁义的良善的转化。信仰的真理属于外在层面，而仁义的良善则属于内在层面。为使信仰的真理获得生命，它必须被引入意愿之中，因为真理不是通过知识而活着，而是通过意愿而活着。生命是通过主在人里面所创造的新意愿，从主自己流入的。
　　这种生命的发展有两个阶段：第一个阶段表现为顺从，这是意愿的第一步；第二个阶段表现为行真理的情感，这是意愿的进阶。在这个阶段，人在行真理时就能感受到喜悦和福乐。如果信仰没有这样的进展，真理就不会成为真正的真理，而是会变成某种与生命分离的东西。这种分离的真理有时会沦为对伪谬的确认，有时则会成为一种单纯的说服力。它会变得污秽，因为它与人的邪恶情感或欲望相结合，也就是与人自私的意愿结合，而这种意愿本质上是与仁义相对立的。这正是今天许多人所持有的信仰观——他们认为仅凭这样的信仰，不需要仁义的行为就能得救。
　　【2】与仁义分离，因而与仁义对立的信仰，在下文中由"流便与他父亲的妾辟拉同寝"（创世记35:22）来代表，而雅各，即以色列，用这些话谴责他说：
　　流便啊，你是我的长子，是我的能力，是我力量的开端…………你轻浮如水，必不得居首位，因为你上了你父亲的床，污秽了我的榻。（创世记49:3-4）
　　这种信仰，即与仁义分离的信仰，其与仁义相对的意愿和情感，在那里也由西缅和利未来描述，用这些话说：
　　西缅和利未是弟兄，他们的刀剑是强暴的器具。我的灵啊，不要与他们商议；我的荣耀啊，不要与他们联合。因为他们在怒中杀害人命，任意砍断牛腿大筋。他们的怒气暴烈可咒，他们的忿恨残忍可诅。我要使他们分居在雅各家里，散住在以色列中。（创世记49:5-7）
　　这些经文所描述的是与仁义分离的信仰，这一点将在后文中，借着主的神圣怜悯来说明。
　　3871、"又赐给我这个（儿子）"象征连续的过程，也就是从顺从或意愿的信仰而来，它是在知识或理智层面的信仰之后产生的，这一点在前文已经说明。这就是"又赐给我这个"所象征的。
　　3872、"给他起名叫西缅"象征其性质。这一点可以从"名字"和"起名"的象征意义得知，正如在前文多处所述（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3421节）。这种性质的具体内涵蕴含在利亚所说"耶和华听见我被厌恶，又赐给我这个"这句话的内在意义中。这就是“西缅”所象征的性质，同时也是以他的名字命名的支派所象征的含义。这代表着教会的第二个普遍性质，也就是人在重生过程中成为教会时的第二个阶段。具体来说，这性质是指顺从，或行信之真理的意愿。在这种顺从和意愿中，仁义被植入并随之显现，这后续的仁义则由"利未"来象征。
　　3873、第三十四节 她又怀孕生子，说："这一次我丈夫必与我联合，因为我给他生了三个儿子。”所以给他起名叫利未。
　　"又怀孕生子"象征，如前所述，从外在到内在更进一步的属灵的怀孕和分娩；“这一次我丈夫必与我联合"在至高意义上象征慈爱和怜悯，在内在意义上象征仁义，在外在意义上就是结合，此处指属灵之爱；"因为我给他生了三个儿子"象征渐进的过程；"所以给他起名叫利未"象征其性质。
　　3874、"又怀孕生子"象征，如前所述，从外在到内在更进一步的属灵的怀孕和分娩。这一含义可以参考之前的内容（参3860，3868节），那里也提到了相同的话语，进一步阐明了这种属灵过程的意义。
　　3875、“这一次我丈夫必与我联合"在至高意义上象征慈爱和怜悯，在内在意义上象征仁义，在外在意义上就是结合，此处指属灵之爱。这一象征意义可以从“联合”的含义中得知。在外在或较接近内在的意义上，“联合”是指结合，这一点无需进一步解释；而在内在意义上，“联合”象征仁义，因为仁义，也即相互之爱，是一种属灵的结合。这种结合表现为意志的情感结合，以及因此而来的理智（即思维）的和谐，因此是心灵在意志与理智两方面的结合。
　　在至高意义上，“联合”象征慈爱与怜悯。这是因为当无限与永恒的属性赋予仁义或属灵之爱时，就表现为怜悯。怜悯是神性之爱对处于极大苦难中的人类的体现。由于人本身完全是邪恶的，从自身来看，仅仅是地狱性的，当主从神性之爱中看顾人类，并将其从自身的地狱状态中提升和拯救时，这被称为怜悯。因此，因为怜悯源于神性之爱，在至高意义上，“联合”象征慈爱爱和怜悯。
　　【2】“联合”在内在意义上象征属灵之爱，也就是对邻舍的仁义。这一点可以从圣经的其它经文中得知，例如：
　　与耶和华联合的外邦人不要说，耶和华必定将我从他民中分别出来……那些与耶和华联合的外邦人，要侍奉他，要爱耶和华的名，要作他的仆人。（以赛亚书56:3，6）
　　这里的“与耶和华联合”象征遵守他的诫命，这是属灵之爱的表现。因为没有人会从内心遵守神的诫命，除非他处于对邻舍仁义的良善中。在耶利米书中也提到：
　　当那日子，那时候，以色列人要和犹大人同来，随走随哭，寻求耶和华他们的神。他们必询问锡安，又面向这里说：来吧，我们要与耶和华联合为永远不忘的约。（耶利米书50:4-5）
　　这里的“与耶和华联合”同样象征从内心遵守他的诫命，也就是从仁义的良善中遵守。
　　【3】在撒迦利亚书中提到：
　　那日，必有许多国的民归附（与联合同一词）耶和华，作他的子民。（撒迦利亚书2:11）
　　类似地，以赛亚书中写道：
　　耶和华要怜悯雅各，必再拣选以色列，将他们安置在本地。寄居的必与他们联合，紧贴雅各家。（以赛亚书14:1）
　　这里的“寄居的紧贴他们”象征对律法的相似遵守，而“联合雅各家”则象征处于仁义良善中，因为“雅各家”所象征的正是那些处于仁义良善中的人。在马太福音中也提到：
　　一个人不能侍奉两个主。不是恶这个爱那个，就是重这个轻那个。你们不能又侍奉神，又侍奉玛门。（马太福音6:24）
　　这里，“爱”象征属天的爱，“重”（原文的意思是联合、依附、忠诚）象征属灵的爱。二者被提及，是因为属天的爱与属灵的爱是彼此不同的，否则只提及其一即可。
　　【4】那些处于属灵之爱中的人，被称为“利未的子孙”。如玛拉基书中所言：
　　他来的日子，谁能当得起呢？他显现的时候，谁能立得住呢？因为他如炼金之人的火，如漂布之人的碱。他必坐下如炼净银子的，必洁净利未人，熬炼他们像金银一样。（玛拉基书3:2-3）
　　在至高的意义上，“利未”象征主，因为他对那些处于属灵之爱中的人怀有神性的慈爱与怜悯。正如玛拉基书中进一步提到：
　　使你们知道我曾命定这诫命，使我与利未立约。这约是生命和平安的约……你们偏离正道，使许多人在律法上跌倒，破坏了利未的约，所以我使你们被众人藐视。（玛拉基书2:4-5，8-9）
　　因为在至高的意义上，“利未”象征主的神性慈爱和怜悯，而在内在意义上象征属灵之爱，因此“利未支派”被设立为祭司职分。在内在意义上，“祭司职分”象征神圣的爱，“王权”象征神圣的信仰（参1728，2015，3670节）。
　　【5】“联合”一词是“利未”名字的来源，象征属灵的爱，这种爱是相互之爱。在原文中，这个词也表示互相给予和接受。通过互相给予和接受，在犹太教会中象征了互爱。互爱与友情不同。互爱关注的是人内的良善，因为它是面向良善的，因此也面向那些处于良善中的人。而友情则是关注人本身。当友情基于良善或为了良善时，它也可以是互爱。但当它不是基于良善或为了良善，而是为了个人利益（即自以为善）时，这种友情就不再是互爱，而更接近于自爱。友情越接近自爱，就越与互爱相对立。
　　互爱本质上就是对邻舍的仁义。在内在意义上，“邻舍”象征良善；在最高意义上，“邻舍”象征主，因为所有的良善都来自于主，而主本身就是良善（参2425，3419节）。这样的互爱或对邻舍的仁义，就是属灵的爱，也是“利未”所象征的。
　　在圣经中，“联合”一词在字面意义上还表达属天的爱，以及婚姻之爱。但这些意义来自于原文中与“利未”名字来源不同的另一个词汇。
　　【6】“联合”这个词还有”专靠““紧贴”“依附”的意思，表示更为紧密的结合，如以下经文所示：
　　你要敬畏耶和华你的神，事奉他，专靠他。（申命记10:20）
　　你们要顺从耶和华你们的神，敬畏他，遵守他的诫命，听从他的话，侍奉他，专靠他。（申命记13:4）
　　爱耶和华你们的神，行他的道，专靠他。（申命记11:22）
　　爱耶和华你的神，听从他的话，专靠他，因为他是你的生命。（申命记30:20）
　　只要切切地谨慎遵行耶和华仆人摩西所吩咐你们的诫命律法，爱耶和华你们的神，行他一切的道，守他的诫命，专靠他，尽心尽意侍奉他。（约书亚记22:5）
　　希西家倚靠耶和华以色列的神……他专靠耶和华，总不离开，遵守耶和华所吩咐摩西的诫命。（列王记下18:5-6）
　　腰带怎样贴紧人腰，照样，我也怎样使以色列全家和犹大家紧贴我，好叫他们属我为子民，使我得名声，得颂赞，得荣耀；他们却不听从。（耶利米书13:11）
　　【7】婚姻之爱通过“连合””系恋“（与“联合”同一词）这样的词语表达，这在以下经文中可以清楚地看出：
　　因此，人要离开父母，与妻子连合，二人成为一体。（创世记2:24）
　　耶稣回答说：“摩西因为你们心硬，所以写这条例给你们；但从起初创造的时候，神造男造女。因此，人要离开父母，与妻子连合，二人成为一体。所以神配合的，人不可分开。”（马可福音10:5-9；马太福音19:5）
　　示剑的心系恋雅各的女儿底拿，喜爱这女子，甜言密语地安慰她。（创世记34:3）
　　所罗门宠爱许多外邦女子……所罗门系恋着爱她们。（列王记上11:1-2）
　　由此可见，“连合””系恋“等词语象征爱，在古教会中被用作表达象征意义的词汇；它在内在意义上表示一种属灵的结合，即仁义和仁爱。
　　3876、"因为我给他生了三个儿子"象征渐进的过程，这一点可从前文得知（参3871节）。这里"三个儿子"象征着仁义到来的过程。当一个人经历重生，也就是成为教会的过程中，首先需要"知道并理解"何为信仰的真理，接着需要有"决心去意愿并实行"这些真理，最后达到"对真理产生情感"的状态。当一个人真正对真理产生了情感，也就是在按照真理行事时能体验到喜悦与幸福，这时仁义或相互之爱就在他里面形成了。这种逐步发展的过程，正是"我给他生了三个儿子"所象征的内在意义。
　　3877、"所以给他起名叫利未"象征其性质，这可从"名字"和"起名"的象征含义得知（参3871节）。这性质包含在"这一次我丈夫必与我联合，因为我给他生了三个儿子"这句话中（参3875，3876节）。这种性质就是由"利未"，以及以他命名的支派所象征的。
　　这是教会的第三个普遍性质，也就是人在重生或成为教会过程中的第三个阶段，这就是“仁义”。关于仁义的本质是这样的：它本身包含意愿层面的真理，并借此在自身中包含了理智层面的真理，因为凡在仁义中的人，就具备这些品质。但在人达到仁义之前，他首先处于外在层面，也就是在理知层面的真理中，然后在意志层面的真理中，最后才能达到被真理感动的状态，这就是仁义的状态。当人处于仁义的状态时，他就会仰望主，这在至高的意义上是由雅各的第四个儿子"犹大"所象征的。
　　3878、第三十五节 她又怀孕生子，说："这回我要向耶和华告白"，因此给他起名叫犹大；她就停了生育。
　　"又怀孕生子"象征从外在到内在更进一步的灵性孕育和生产；"她说，这回我要向耶和华告白"在至高的意义上象征主，在内在意义上象征圣言，在外在意义上表示由此而来的教义，在此处象征神性之爱，和他的属天王国；"因此给他起名叫犹大"象征其性质；"她就停了生育"象征通过阶梯从地上升直到耶和华或主那里。
　　3879、"又怀孕生子"象征从外在到内在更进一步的灵性孕育和生产，表示从外在层面向内在层面的进一步提升。这一解释的依据可以在前文第3860和3868节中找到，那里有类似的表述。
　　3880、"这回我要向耶和华告白"在至高的意义上象征主，在内在意义上象征圣言，在外在意义上表示由此而来的教义，在此处象征神性之爱和他的属天王国。这一解释可以从"告白"的含义来理解。"告白"在外在意义或较近的内在意义上表示来自圣言的教义，这是显而易见的，因为告白即使在普通用语中也无非是在主面前宣告自己的信仰，因此包含了人所信的内容，也就是对他而言构成教义的内容。"告白"在内在意义上是指圣言，这是必然的结果，因为所有关于信仰和仁义的教义都必须来自圣言；人凭自己对属天和属灵的事物一无所知，因此必须依靠神圣启示，也就是圣言。在至高的意义上，"告白"象征主自己，因为主就是圣言，因此也是源自圣言的教义。而且圣言在其内在意义上专注于主，论用他的王国（参3245，3305，3393，3432，3439，3454节）。
　　因此，"向耶和华告白"象征着神性之爱和主的属天王国。这是因为主本身就是神性之爱，而这爱的流注形成了他的王国，这是通过从他而来的圣言实现的。至于"犹大"这个名字，因向耶和华告白而得名，象征主的神性之爱和属天的王国，这一点在前文已有说明（参3654节）。这就是为什么在此处"告白"具有这样的含义。
　　【2】"告白"和告白行为是什么意思，可以从圣言中提到这些词的地方得知。：
　　在那日，你必说：耶和华啊，我要向你告白！因为你虽然向我发怒，你的怒气却已转消，你又安慰了我……在那日，你们要说：当称谢耶和华，求告他的名，将他所行的传扬在万民中，提说他的名已被尊崇。（以赛亚书12:1，4）
　　神啊，我们称谢你，我们称谢你，因为你的名相近，人都述说你奇妙的作为。（诗篇75:1）
　　（这是告白的诗。）全地都要向耶和华欢呼……是他造了我们，而不是我们自己，我们是他的民，也他草场的羊。你们当以告白进入他的门，以赞美进入他的院，向他告白，称颂他的名，因为耶和华本为善，他的慈爱存到永远，他的信实直到万代。（诗篇100:1-5）
　　从这些经文中，我们可以清楚地看到"告白"及其本质含义：它象征着对耶和华或主的认知与承认，以及对属于他的一切事物的认知与承认。这种承认本身就体现了教义和圣言的内容，这一点是显而易见的。
　　【3】耶和华必安慰锡安和锡安她一切的荒场。在其中必寻见欢喜、快乐、告白和歌唱的声音。（以赛亚书51:3）
　　耶和华如此说：我必使雅各被掳去的帐棚归回，也必怜悯他的住处。城必建造在原旧的山冈，宫殿也照旧有人居住。必有告白和欢乐的声音从其中发出。（耶利米书30:18-19）
　　我要照耶和华的公义向他告白，歌颂耶和华至高者的名。（诗篇7:17）
　　我从前与众人同往，用歌唱和告白的声音领他们到神的家。（诗篇42:4）
　　主啊，我要在列邦中向你告白，我要在万民中歌颂你。因为你的慈爱广大，达到诸天。（诗篇57:9-10）
　　【4】从这些经文明显可见，告白是指向属天之爱的，因为它与那些属灵之爱的事物有所区别。因为经上说"告白和歌唱的声音""告白和欢乐的声音"，还说"我要在列族中向你告白，在万民中歌颂你"。告白是属天的层面，而歌唱和欢乐的声音以及歌颂则是属灵的层面。经上说在"列族"中告白，在"万民"中歌颂，这是因为"民族"象征那些在良善中的人，而"人民"象征那些在真理中的人。在圣言中，尤其是先知书中，大多出现成对的表达，其中一个指向属天的事物或指向良善，另一个指向属灵的事物或指向真理，为要在圣言的每个细节中形成神性的结合，即良善与真理的结合（参683，793，801，2173，2516，2712，3132节）。由此也明显可见，告白包含属天之爱，真正的告白或发自内心的告白只能出自良善；而那来自真理的，则被称为"歌唱的声音、欢乐的声音和歌颂"。
　　【5】同样在这些经文中，大卫说：
　　我要用诗歌赞美神的名，用告白尊崇他。（诗篇69:30）
　　我的神啊，我要用琴瑟向你告白你的诚实，以色列的圣者啊，我要用竖琴歌颂你。（诗篇71:22）
　　"用竖琴歌唱"和其它弦乐器都象征属灵之事（参418-420节）。又说：
　　当称谢进入他的门，以赞美进入他的院，当向他告白，称颂他的名。（诗篇100:4）
　　"告白"源于对良善的爱，而"赞美"和"称颂"则源于对真理的爱。又说：
　　你们要以告白回应耶和华，用竖琴向我们的神歌颂。（诗篇147:7）
　　我要在大会中向你告白，在众民中我要赞美你。（诗篇35:18）
　　我要用口向耶和华告白，在众人中间我要赞美他。（诗篇109:30）
　　我们是你的民，你草场的羊。我们要永远向你告白，要世世代代述说你的赞美。（诗篇79:13）
　　但愿人因耶和华的慈爱和他向世人所行的奇事都称赞他。愿他们以告白为祭献给他，欢呼传扬他的作为。（诗篇107:21-22）
　　【6】在这些经文中，显然出现了同一事物的两种表达，如果不是一个涉及属天之事（即良善），另一个涉及属灵之事（即真理），从而形成神性的结合，这些表达就会显得像是无意义的重复。主的王国本身就是这样的结合。这个奥秘存在于圣言的各处，但若不通过内在意义，以及由此而来的对哪些词属于属天类别、哪些词属于属灵类别的认识，就无法在任何地方被揭示。
　　【7】但总的来说，必须知道何为属天，何为属灵，这些在前面已多次提到。发自内心的告白，因为源于属天之爱，就是最真实意义上的告白。处于这种状态的人承认一切良善都来自主，一切邪恶都来自自己；当他处于这种承认中时，就是在谦卑的状态中，因为这时他承认主是他一切的一切，而相比之下他自己什么都不是。当告白从这种状态发出时，就是源于属天之爱。
　　【8】在犹太教会中的告白祭，是感恩的表示，在普遍意义上被称为感恩祭和报答祭，这些祭分为两类，即告白祭和许愿祭。告白祭包含了属天之爱，这可从摩西所立的规矩得到证实，其中说：感恩祭的律法是这样的，就是向耶和华献上的：若为告白而献，就要在告白祭的祭牲以外，献上调油的无酵饼，抹油的无酵薄饼，用细面调油作的饼，并有搀油的有酵饼，要与感谢为祭的平安祭一同献上（利未记7:11-13，15）。
　　其中提到的所有物品，如"调油的无酵饼""抹油的无酵薄饼""细面"和"有酵饼"，都象征着爱与信仰的属天事物，以及由此而来的告白，这些都应当在谦卑中献上。"细面"和由此制成的饼象征着爱的属天性质和由此而来的信仰的属灵性质，也就是仁义（参2177节）；"无酵"象征从邪恶和伪谬中净化（参2342节）；"油"象征属天之爱（参见886，3728节）；"饼"也是如此（参2165，2177，3464，3478，3735节）。
　　【9】许愿祭是感恩祭的另一种形式，在外在意义上表示报答，在内在意义上表示愿主治理的心愿，在最高意义上表示神的圣治状态（参3732节）。因此这两种祭在圣言中经常被提及，如诗篇中所说：
　　你要以告白为祭献与神，向至高者还你的愿。......凡以告白献上为祭的便是荣耀我；那按正路而行的，我必使他得着神的救恩。（诗篇50:14，23）
　　神啊，你的誓愿在我身上，我要向你献上告白。（诗篇56:12）
　　我要向你献上告白的祭，并要求告耶和华的名，我要向耶和华还我的誓愿。（诗篇116:17，18）
　　【10】约拿书中说：
　　我要用告白的声音向你献祭，我所许的愿，我必偿还。（约拿书2:9）
　　从这些经文现在可以看出，“犹大”这个名字所源自的"告白"是什么意思：即在最高意义上是主和神性之爱，在内在意义上是圣言和主的属天王国，在外在意义上是源自圣言的教义，也就是属天的教会；这些意义是由圣言中的犹大所表示的，这可以从接下来的内容得到证实。
　　3881、"因此给他起名叫犹大"象征其性质。这点从"名字"和"起名"的含义可知，即表示性质（参144，145，1754，1896，2009，2724，3006，3421节）。当利亚说"这回我要向耶和华告白"时（参3880节），这句话的内在意义揭示了"犹大"这个名字的多重象征：在至高意义上象征主和祂的神性之爱，在内在意义上象征圣言和主的属天王国，在外在意义上则象征源自圣言的属天教会之教义。
　　然而，几乎没有人理解"犹大"在圣言中所蕴含的这些深层含义。人们往往将圣经中的历史记载仅视为历史事实，将先知书的内容视为已经过时的记录，只在需要提取教义时才加以关注。现今的人们普遍不相信圣言存在属灵意义，因为他们既不了解什么是圣言的"灵义"，也不理解什么是灵性的事物。
　　这种情况主要源于人们沉浸在世俗生活中。当世俗生活成为人生的唯一目标和所爱时，就会逐渐消磨对知识和信仰的追求。因此，一旦提到灵性生活和灵性意义，人们就会将其视为虚无缥缈，或是某种令人不快且悲伤的事物。由于这些与世俗生活格格不入，人们往往会对其产生厌恶感。在这种状态下，当人们在圣言中读到各种名字时，只能也只愿意将其理解为字面上的含义，如民族、百姓、人物、地区、城市、山脉、河流等，却未能认识到这些名字在灵义上所象征的深层含义。
　　【2】"犹大"在圣言中具有多重象征意义：在内在意义上象征主的属天教会，在普遍意义上象征他的属天王国，在至高意义上则象征主自己。这些象征意义可以从旧约圣经中多处提到犹大的经文得到证实，其中最显著的例证之一来自摩西五经：
　　犹大啊，你弟兄们必赞美你；你手必掐住仇敌的颈项；你父亲的儿子们必向你下拜。犹大是个小狮子；我儿啊，你抓了食便上去。他屈下身去，卧如公狮，蹲如母狮，谁敢惹你？圭必不离犹大，杖必不离他两脚之间，直等细罗来到，万民都必归顺他。犹大将小驴拴在葡萄树上，将驴驹拴在美好的葡萄树上；他在葡萄酒中洗了衣服，在葡萄汁中洗了袍褂；他的眼睛必因酒红润，他的牙齿必因奶白亮。（创世记49:8-12）
　　【3】雅各（后称以色列）关于犹大的这段预言性经文，若不从内在意义来理解，其中的奥秘就无人能知，甚至连单个词句的真实含义都无法理解。例如，当经文提到"他的弟兄们必赞美他，他父亲的儿子们必向他下拜"，"如小狮子从猎物上去"，"如狮子屈身躺卧"，以及"细罗"等表达时，这些都包含着深层的属灵意义。同样，"将驴驹拴在葡萄树上，将驴驹拴在美好的葡萄树上"，"在葡萄酒中洗衣服，在葡萄汁中洗袍褂"，"眼睛因酒红润"，"牙齿因奶白亮"等描述，若不从内在意义来理解，也无人能真正领会其中的含义。
　　这些表达的每一个细节都象征着主王国中的属天事物和神性事物。通过这些预言性的描述，圣言揭示了"犹大"所代表的深层含义：在普遍意义上象征主的属天王国，在至高意义上则代表主自己。关于这些内容的详细解释，蒙主的神圣怜悯，将在相关章节的阐释中详细说明。
　　【4】这种解释方式同样适用于圣言中其它提到犹大的地方，特别是在先知书中。以西结书就提供了一个典型的例子：
　　人子啊，你要取一根木杖，在其上写“为犹大和他的同伴以色列人”；又取一根木杖，在其上写“为约瑟，就是为以法莲，又为他的同伴以色列全家”。你要使这两根木杖接连为一，在你手中成为一根。……我要使他们在那地，在以色列山上成为一国，有一王作他们众民的王。我的仆人大卫必作他们的王，众民必归一个牧人。他们必顺从我的典章，谨守遵行我的律例。他们必住在我赐给我仆人雅各的地上，就是你们列祖所住之地。他们和他们的子孙，并子孙的子孙，都永远住在那里。我的仆人大卫必作他们的王，直到永远。并且我要与他们立平安的约，作为永约。我要使他们的人数增多，又在他们中间设立我的圣所，直到永远。我的居所必在他们中间。我要作他们的神，他们要作我的子民。（以西结书37:15-28）
　　如果我们仅从字面意思来理解这段经文，把"犹大"理解为历史上的犹大国，把"以色列"理解为以色列国，"约瑟"和"以法莲"理解为具体的支派，"大卫"理解为历史上的大卫王，就会误以为这些预言都将按照字面意思实现：比如以色列将与犹大重新联合，以法莲支派将归回，大卫将重新统治，他们将永远居住在应许之地，与他们立永约，圣所将永远设立等等。
　　然而，这段经文的内在意义完全不是指这个地上的民族。在这里："犹大"象征主的属天王国；"以色列"象征主的属灵王国；"大卫"象征主自己。由此我们可以清楚地看到，这些名字并非指向具体的历史人物，而是象征着天堂和神性的事物。这种解经方法帮助我们理解圣言更深层的灵义。
　　【5】在撒迦利亚书中也有类似的描述：
　　在那些日子，必有十个人从列国诸族（原文是方言）中出来，拉住一个犹大人的衣襟，说：“我们要与你们同去，因为我们听见神与你们同在了。”(撒迦利亚书8:23 )
　　如果我们仅从字面意思来理解这段预言，就会像犹太民族至今仍持守的观点那样认为：由于这个预言尚未实现，将来必定会按字面意思应验。他们相信自己将重返迦南地，届时会有来自各国各族的许多人追随他们，这些人会抓住犹大人的衣襟，恳求准许跟随。他们还相信那时神（即弥赛亚，就是基督徒所称的主）将与他们同在，而他们将率先归向他。这就是如果将"犹大人"理解为实际的犹大民族时得出的字面解释。
　　然而，这段经文的内在意义实际上是在描述将在外邦人中建立全新的属灵教会。在这里，"犹大人"象征着源于对主之爱的得救信仰。
　　【6】"犹大"的含义并非指实际的犹大民族，而是如前所述，在内在意义上是指主的天堂。这一真理曾在犹大或犹太人中建立的教会中得到体现，这一点可从以下圣经经文中得到明确印证：
　　他必向列国竖立大旗，招回以色列被赶散的人，又从地的四方聚集分散的犹大人。以法莲的嫉妒就必消散；扰害犹大的必被剪除。以法莲必不嫉妒犹大，犹大也不扰害以法莲。（以赛亚书11:12-13）
　　耶和华说："日子将到，我要给大卫兴起一个公义的苗裔；他必掌王权，行事有智慧，在地上施行公平和公义。在他的日子，犹大必得救，以色列也安然居住。他的名必称为'耶和华─我们的义'。"（耶利米书23:5-6）
　　你们就知道我是耶和华─你们的神，且又住在锡安─我的圣山。耶路撒冷必成为圣；外邦人不再从其中经过。到那日，大山要滴甜酒，小山要流奶子；犹大溪河都有水流。必有泉源从耶和华的殿中流出来，滋润什亭谷。……但犹大必存到永远；耶路撒冷必存到万代。（约珥书3:17-18，20）
　　【7】在撒迦利亚书中这样记载：
　　到那日，我必使一切马匹惊惶，使骑马的颠狂，我必看顾犹大家，使列国的一切马匹瞎眼。犹大的首领必心里说："耶路撒冷的居民倚靠万军之耶和华─他们的神，就作我们的能力。"到那日，我必使犹大的首领如火盆在木柴中，又如火把在禾捆里；他们必左右烧灭周围列国的民。耶路撒冷人必仍住本处，就是耶路撒冷。耶和华必先拯救犹大的帐棚，免得大卫家的荣耀和耶路撒冷居民的荣耀胜过犹大。那日，耶和华必保护耶路撒冷的居民。大卫家必如神，如行在他们前面之耶和华的使者。我必将那施恩叫人恳求的灵，浇灌大卫家和耶路撒冷的居民。（撒迦利亚书12:4-10）
　　这段经文描述的是主之天堂的状态，其中阐明了真理与良善之间的关系：真理不应凌驾于良善之上，而应当服从于良善。在这里，"大卫家"和"耶路撒冷的居民"象征真理，而"犹大"则象征良善。这就解释了为什么经文首先强调大卫家和耶路撒冷居民的荣耀不能胜过犹大，随后又说大卫家将如同神和耶和华的使者，并且将有施恩的灵浇灌在他们身上。这正是当真理服从于良善，或说当信仰服从于仁爱时所呈现的状态。经文中提到的"惊惶的马"和"瞎眼的马"象征人自己的理解（参2761，2762，3217节）。
　　【8】当那日，马的铃铛上必有'归耶和华为圣'的这句话；耶和华殿内的锅必如祭坛前的碗一样。凡耶路撒冷和犹大的锅都必归万军之耶和华为圣。（撒迦利亚书14:20-21）
　　万军之耶和华说：我要差遣我的使者在我前面预备道路。你们所寻求的主必忽然进入他的殿；立约的使者，就是你们所仰慕的，快要来到。他来的日子，谁能当得起呢？……那时，犹大和耶路撒冷所献的供物必蒙耶和华悦纳，仿佛往日和上古之年。（玛拉基书3:1-2，4）
　　这些经文明确地预言了主的降临。众所周知，在那个时期，犹大和耶路撒冷所献的实际供物并不蒙悦纳。这里的"犹大的供物"象征源于仁爱的敬拜，而"耶路撒冷的供物"则象征由这种仁爱而生发的信仰之敬拜。
　　【9】万军之耶和华如此说：我使被掳之人归回的时候，人必在犹大地和其中的城邑再说这话，说：公义的居所啊，圣山哪，愿耶和华赐福给你。犹大和属犹大的一切城邑的人必一同住在其中。……耶和华说：日子将到，我要使人的种和牲畜的种播种在以色列家和犹大家。……耶和华说：日子将到，我要与以色列家和犹大家另立新约，不像我拉着他们祖宗的手，领他们出埃及地的时候，与他们所立的约。（耶利米书31:23-24，27，31-32）
　　他却拣选犹大支派─他所喜爱的锡安山；盖造他的圣所，好像高峰，又像他建立永存之地。（诗篇78:68-69）
　　【10】从这些经文和其它许多未引用的经文中，我们可以明白圣言中"犹大"的真正含义。它并非单指犹太民族，因为这个民族与属天教会或主的属天王国完全相反。在对主的仁爱、对邻舍的仁义和信仰方面，他们是所有民族中最败坏的，从他们最早的祖先雅各的儿子们直到今日都是如此。然而，他们仍能代表主王国中的属天和属灵之事（参3479-3481节），因为在代表中重要的不是人本身，而是所代表的事物（参665，1097，1361，3147，3670节）。
　　【11】当他们不再遵守耶和华或主所命定的仪式，转而崇拜偶像时，他们就不再代表这些事物，而是代表相反的事物，即地狱和魔鬼的事物，正如主在福音书中所说：
　　你们是出于你们的父魔鬼；你们父的私欲你们偏要行。他从起初是杀人的，不守真理。（约翰福音8:44）
　　"犹大"在反面意义上的含义可从以下经文中看出：
　　耶路撒冷败落，犹大倾倒，因为他们的舌头和行为与耶和华反对，惹了他荣光的眼目。（以赛亚书3:8）
　　犹大行事诡诈，在以色列和耶路撒冷中行了一件可憎的事。因为犹大亵渎耶和华所爱的圣洁，娶事奉外邦神的女子为妻。（玛拉基书2:11）
　　此外，经上还有大量类似的描述（以赛亚书3:1及后续经文，8:7-8，耶利米书2:28，3:7-11，9:26，11:9-10，12，13:9，14:2，17:1，18:11-13，19:7，32:35，36:31，44:12，14，26，28，何西阿书5:5，8:14，阿摩司书2:4-5，西番雅书1:4，以及其它多处经文）。
　　3882、"她就停了生育"象征通过阶梯从地上升直到耶和华或主那里。这可从"生育"的属灵含义得知，因为在属灵意义上，"生育"象征真与善，人就是通过真与善而得以重生或重新出生。这一含义也体现在利亚的四次生产中，即生下流便、西缅、利未和犹大时所表示的属灵意义。
　　"流便"象征重生过程中的第一个真理状态，这是关乎知识方面的，即认知真理。"西缅"象征重生过程中的第二个真理状态，这是关乎意愿方面的，即意愿真理。"利未"象征重生过程中的第三个真理状态，这是关乎情感层面的，即对真理的情感，这与仁义的本质相同。"犹大"则象征重生过程中的第四个状态，这是属天的仁爱之善。当人经历重生达到这个程度时，主就会向他显现，因为此时他已经从最低层次如同通过梯子上升到主所在的层次。
　　【2】这种上升的过程正是雅各梦中所见梯子的象征意义。那梯子立在地上，顶通到天，有神的使者在梯子上上去下来，耶和华站在梯子以上。这记载在28章12节。由此可见"停止生育"所蕴含的属灵意义。四次提到的怀孕和生育表示一个从外在到内在的进程，即从真理到良善的上升过程，也就是从地上到天堂的提升（参3860，3868，3874，3879节）。在这上升之后必有下降，因为若不先上升就无法下降。
　　这里的下降指的是从良善的高度来观察真理。这就像一个人登上山顶后能够一览众山小，将山下的景物尽收眼底，看到无数在山下或山谷中的人所无法看到的事物。同样的原理也适用于灵性生活：那些处于良善中的人，也就是生活在对主之仁爱与对邻之仁义中的人，能够拥有更广阔的灵性视野；而那些仅停留在真理层面的人，也就是仅在信仰认知中的人，则无法获得这样的洞见。
论“至大之人”及其对应关系：与心肺的对应
　　3883、关于"至大之人"的本质及其对应关系的含义，我们在前文中已有论述。"至大之人"象征整个天堂，从整体来看是主的样式和形像。对应关系是主的神性与天堂中属天和属灵事物之间的关系，以及天堂中的属天与属灵事物与世界上自然之物的关系，主要是与人体各个部分的关系。这意味着主的神性通过天堂（即”至大之人”）与人类及其一切组成部分建立联系，使人得以存在，并使这种存在得以持续，也就是维系人的生命。
　　3884、世人对于天堂（即“至大之人”）与人体各部分之间的对应关系完全不了解，也不知道正是这种对应关系使人得以存在和维系。因此，当我谈论这个主题时，所说的话可能会显得不可思议，甚至令人难以置信。然而，我仍要分享这些源于亲身经历并由此确认的信仰真理。
　　有一次，当我的内在天堂被开启，得以与天使交谈时，我观察到了一些特殊的现象。值得注意的是，在这个过程中，虽然我的灵进入了天堂境界，但我的意识并未离开肉体，因为天堂其实就存在于人的内在，不受物理位置的限制。这意味着，当主允许时，人可以在保持肉体意识的同时进入天堂状态。在这种状态下，我能够像使用普通感官一样清晰地感知到天堂的运作。
　　具体而言，我感知到了四种不同的运作。第一种运作发生在大脑的左侧太阳穴处，这种运作与理性功能有关。这种对应关系体现在大脑的两侧分工上：左半球对应理性或理智功能，右半球则对应情感或意志功能。
　　【2】我感知到的第二种运作与肺部呼吸有关。这种运作以一种柔和的方式从内在引导着我的呼吸，使我不需要通过自主意志来控制呼吸过程。在那时，我能清楚地感知到天堂的呼吸。这种天堂的呼吸本质上是内在的，因此在正常情况下人是无法感知的。然而，它通过一种奇妙的对应关系流入人的外在呼吸，也就是身体层面的呼吸。这种流注对于维持生命至关重要，若是失去这种天堂气息的流入，人就会立即死亡。
　　【3】第三种我所感知的运作与心脏的收缩和舒张有关。这种心脏运作呈现出一种异常柔和的状态，与我平常感受到的心跳明显不同。我观察到脉搏呈现出规律的节奏：在每个完整的呼吸周期中大约有三次心跳。值得注意的是，这些心跳运作都是以肺部运作为终点，显示出肺部对心跳的调节作用。
　　特别有趣的是，我能够清楚地观察到在每次呼吸即将结束时，心脏运作是如何细微地融入肺部运作的过程。这些脉搏节奏非常明显，使我能够准确地计数。整个过程中的心跳既清晰可辨，又保持着柔和的特质。
　　【4】第四种普遍运作与肾脏有关。虽然我也被允许感知到这种运作，但这种感知相对模糊。通过以上所有的观察经历，一个重要的真理变得清晰可见：天堂（即“至大之人”）确实存在着类似心跳和呼吸的运作。更进一步地说，天堂的心跳运作与人体心脏的收缩舒张运动之间存在着对应关系，同样，天堂的呼吸运作也与人体肺部的呼吸活动有着对应关系。然而，这些天堂层面的运作通常是人无法觉察的，因为它们属于内在的属灵层面，超出了人的自然感官所能感知的范围。
　　3885、在一次特殊的经历中，当我的意识被引导远离肉体感官的思维时，天堂之光向我显现。这光本身具有将我进一步提升离开感官思维的能力，因为正如在天堂的奥秘1524，2776，3167，3195，3339，3636，3643节所述，天堂之光中蕴含着属灵的生命。当我沉浸在这光中时，所有属于肉体和世俗的事物都仿佛在我脚下，虽然我仍能觉察它们的存在，但它们似乎离我很远，与我已经没有直接关联。在那一刻，我感觉自己仿佛只有意识存在于天堂境界，而肉体仍在世间。
　　在这种提升的状态下，我被允许观察到天堂普遍的呼吸运作及其特质。这种天堂的呼吸具有三个显著特征：它是内在的、轻松的、自发的。我注意到它与我个人的呼吸之间存在着三比一的对应关系。同时，我也被允许观察到天堂心跳的往复运动。天使们向我揭示了一个重要的真理：地上所有人的心跳和呼吸都源自这种天堂的运作。
　　至于为什么每个人的心跳和呼吸节奏会有所不同，天使解释说，这是因为天堂中的心跳和肺部呼吸会转化为一种连续的运动流，形成一种基本的生命倾向。这种倾向会根据每个人的独特灵性状态，以不同的方式激发和调节其生理运动。
　　3886、关于天堂的心跳和呼吸，有一个重要的认识需要说明：这些运作在天堂中呈现出丰富的多样性，其变化的种类与天堂群体的数量相对应。这是因为每个群体都有其独特的思维和情感状态，而这些状态又源自于他们在信仰和仁爱方面的不同状态。尽管如此，如前所述，天堂仍存在着一种普遍的、基本的心跳和呼吸模式。
　　在另一次特殊的经历中，我被允许观察那些与后脑区域相对应的天使群体的心跳特征。我清楚地分辨出属天天使和属灵天使的心跳特点。属天天使的心跳表现出安静、柔和的特质，而属灵天使的心跳则显得有力且富有震动。这两类心跳之间存在着五比二的比例关系。这种关系揭示了一个重要的规律：属天天使的心跳会流入属灵天使的心跳，最终这种流入会转化为自然界中的运动。
　　更为奇妙的是，我观察到一个特别的现象：属灵天使虽然无法直接听到属天天使的言语，却能以心跳的形式感知它。这种现象的原因在于两类天使交流方式的本质差异：属天天使的言语是通过爱的情感来形成的，而属灵天使的言语则是通过理性思维的观念来形成的（详见天堂的奥秘1647，1759，2157，3343节）。这种差异也反映在他们所对应的身体区域上：属天天使的交流方式对应于心脏区域，而属灵天使的交流方式则对应于肺部区域。
　　3887、在天堂（或“至大之人”）中有两大王国：属天王国和属灵王国。属天王国由属天天使组成，这他们生前活在对主的仁爱中，因此具有一切智慧，因为他们比其他天使更亲近主，因此也比其他天使更具有平安与纯真的状态。他们在其他天使眼中显现如婴儿，因为平安与纯真的状态产生这种显现。在那里的一切事物在他们面前都仿佛是活的，因为直接从主而来的一切都是活的。这就是属天王国。
　　另一个国度称为属灵王国，是由称为属灵天使的天使们构成的，他们生前处于对邻舍的仁义之善中。他们的生命喜乐在于能够无偿地为他人行善，能够为他人行善本身就是他们的报酬。他们越是想要并渴望这样做，就越具有更大的聪明和幸福，因为在来世，每个人都按照他出于意愿情感所提供的功用，从主那里获得聪明和幸福。这就是属灵王国。
　　【2】在主的属天王国中的人，都属于心脏的区域；在属灵王国中的人，都属于肺部的区域。从属天王国流入属灵王国的关系，类似于心脏流入肺部的关系，也类似于心脏的一切事物流入肺部事物的关系。因为心脏通过血管在整个身体及其各个部分中运行，肺部也通过呼吸在其各个部分中运行，因此在身体各处都有如同心脏流入肺部的关系，但是根据各处的形式和状态而有所不同。由此产生一切感觉，以及一切属于身体本身的行动。这一点从胚胎和新生婴儿也可以证实：在他们的肺部打开之前，在一个流入另一个的关系建立之前，他们无法有任何身体感觉，也无法有任何自主行动。
　　在灵性世界中的情况也是类似的，但有所区别，因为在那里不是肉体的和自然的事物，而是属天的和属灵的事物，也就是仁爱的良善与信仰的良善，因此他们的心跳运动是根据仁爱的状态，呼吸运动是根据信仰的状态；一个流入另一个产生属灵的感知和属灵的行动。这些对人来说可能显得很奇特，因为对于仁爱的良善与信仰的真理，人们只有抽象的概念，认为它们没有产生任何效果的能力，然而事实恰恰相反，即一切感知和感觉，以及人里面的一切能力和行动都是由此而来。
　　3888、那两个王国是通过人里面的两个王国而在人里面显现的，即通过意志的王国和理智的王国；这两者构成人的心智，实际上构成了人本身。意志对应于心脏的跳动，理智对应于肺部的呼吸；因此在人的身体中也存在着两个王国，即心脏和肺部的王国。凡知道这个奥秘的人，就能知道意志如何流入理智、理智又如何流入意志，因而也能知道仁爱之善如何流入信仰之真，以及反之亦然，由此也就能知道人是如何重生的。
　　然而，那些仅停留在肉体观念中的人，也就是那些处于邪恶意志和虚假理智中的人，是无法理解这些的。他们对属灵和属天的事物只能从感官和肉体的角度思考，因此对于属于天堂之光的事物（即信仰之真）只能在黑暗中摸索，对于属于天堂之火焰的事物（即仁爱之善）只能在寒冷中体会。这种黑暗和寒冷会如此彻底地熄灭属天和属灵的事物，以至于这些事物在他们看来似乎完全不存在。
　　3889、为了让我理解属天之事（即属于仁爱的事物）与心脏运动之间的对应关系，以及属灵之事（即源于仁爱的信仰）与肺部运动之间的对应关系，更重要的是要了解这种对应关系的本质，我被允许在相当长的时间内与天使同在，这些天使以生动的方式向我展示了这一切。
　　他们以一种奇妙的、无法用言语描述的方式，形成了循环流动的形态，如同心脏和肺部的运作，包含了这些器官所有内在和外在的构造。他们自然地随着天堂的流动而动，因为天堂在主的爱之流注下本就倾向于形成这样的形式。通过这种方式，他们展示了心脏的每一个细节，以及心脏与肺部之间的结合，并通过善与真的婚配来表现这种结合。
　　这些显示清楚表明：心脏对应于属天之善，肺部对应于属灵之真，而这两者在物质形式上的结合就如同心脏和肺部的关系。他们进一步指出，这种关系存在于整个身体中，即存在于所有肢体、器官和内脏中，都与其中的心脏和肺部功能相对应。若某处缺少这两种力量的共同运作，或它们无法各自履行其职责，那里就不可能存在源于意志原则的生命运动，也不可能有源于理智原则的生命感知。
　　3890、此前已多次提到，天堂（或“至大之人”）由无数群体组成，这些群体在功能上对应于人体的各个器官和内脏，每个类别的群体都对应着某一种器官或内脏的功能（参3745节）。这些群体虽然数不胜数且各具特色，却能如同人体的各个部分那样和谐统一地运作。在这些群体中，那些对应心脏区域的是属天的群体，它们位于中心或最内层位置；而那些对应肺部区域的是属灵的群体，它们则分布在周围和外层区域。主的流注是从属天群体流向属灵群体，即从中心流向周围，从最内层流向外层。这种流注的方式之所以如此，是因为主首先通过仁爱或怜悯来流注，由此在他的王国中产生一切属天的事物；然后通过仁爱或怜悯流入信仰之善，由此在他的王国中产生一切属灵的事物。这种流注虽然呈现出难以言表的多样性，但这种多样性并非源于流注本身，而是取决于接受的方式。
　　3891、通过多次生动的体验，我得以证实不仅整个天堂如同一个人那样呼吸，每个群体也在共同呼吸，甚至所有天使和灵也都如此，以至于我对此毫无疑问。灵对有人会怀疑这一点感到惊讶。然而，很少有人对天使和灵有正确的概念，他们认为天使和灵是非物质的，因此只是某种思维形式，几乎不是实体，更不用说像人一样具有视觉、听觉和触觉的感官，更不用说他们有呼吸，因而有如同人一样的生命，只是更内在的生命，就像灵相对于人的生命那样。因此，有必要提供更多的经验证据。
　　【2】在我就寝之前，有人预言说有许多人密谋要通过窒息来结束我的生命。但我对他们的威胁毫不在意，因为我受主的保护，所以安然入睡。然而在午夜时分，我醒来时清楚地感觉到我并非靠自己呼吸，而是从天堂而来的呼吸。因为那呼吸不是我的，但我仍在呼吸。此外，在无数次的经历中，我得以感受到灵和天使的生气或呼吸，因为他们通过我呼吸，而我自己的呼吸同时也清晰可辨。但这种感受只有在内在被打开并因此与天堂建立交流的人才能体验到。
　　3892、我从上古教会的属天之人那里得到启示，他们与后代不同。这些属天之人因着对主之爱超越他人，他们没有外在的呼吸，而是具有内在的呼吸。由于他们处在属天之爱中，他们能够与作为他们伙伴的天使一同呼吸。这种呼吸的状态完全取决于他们爱的状态，进而取决于他们信仰的状态（参608，805，1118-1120节）。
　　3893、天使们组成合唱团，怀着内心的喜悦一同颂赞主。这颂赞声有时听起来如同甜美的歌声。在灵和天使之间，声音是清晰可闻的，他们彼此能够像世间人类交谈那样清楚地听到对方。然而，人间的歌声无论在甜美度还是和谐性上，都无法与天上的歌声相比。通过声音的变化，我察觉到存在多个合唱团。我身边的天使向我解释说，这些合唱团属于掌管肺部及其功能的区域，因为歌唱本是肺的职责。这一点通过实际经验得到了证实，因为这些天使被允许调节我的呼吸。他们的调节如此轻柔甜美且内在，以致我几乎感觉不到自己在呼吸。天使们还告诉我，掌管非自主呼吸和自主呼吸的天使是各不相同的。那些掌管非自主呼吸的天使会在人睡眠时在场，因为当人入睡后，自主呼吸便会停止，转而由非自主呼吸接管。
　　3894、如前所述（参3892节），天使和灵的呼吸完全取决于其爱的状态及由此产生的信仰状态。正因如此，每个天使群体都有其独特的呼吸方式。那些沉浸在自我之爱和世俗之爱中，因而陷入伪廖的恶人，无法与善人群体相处。当这些恶人试图接近善人时，就会发现自己无法呼吸，仿佛要窒息一般。他们会变得如同半死之人，并像石头一样坠入地狱。在那里，他们才能重获呼吸，与地狱的其他居民共享相同的呼吸方式。
　　这一现象清楚地表明，那些陷入邪恶和伪谬中的人无法存在于至大之人（即天堂）之中。当他们试图接近天堂时，不仅呼吸会开始停止，他们的一切感知和思维也会消失。更重要的是，他们作恶和传播伪谬的一切企图都会瓦解，随之而来的是他们所有的行动和生命活动都会终止。因此，他们除了从天堂坠落外别无选择。
　　3894、a 当善人进入来生时，他们首先会回到其世间生活的状态（参2119节），包括回到他们在世时的爱与快乐中。在完成必要的预备之前，他们无法加入天使的团契，这种预备也包括呼吸的调和。在预备过程中，他们首先要通过协调一致的呼吸来逐步融入天使的生活。随着呼吸的协调，他们也同时获得内在的感知能力和天堂的自由。
　　这种转化过程是在较大的灵性群体或称"合唱团"中进行的。在这些群体中，所有成员都达到呼吸的和谐一致，共享相似的感知，并在相同的自由中行动。这个奇妙的过程我曾亲眼目睹其运作方式。
　　3895、在来生，邪恶和伪谬的说服力，以及那些生活在邪恶中却持有真理的人所具有的说服力，都具有一种使他人窒息的特性。这种说服力不仅影响其他人，也会影响那些尚未适应天使呼吸方式的善灵。因此，主将这些具有强烈说服力的灵移除，并将他们拘禁在地狱中。在那里，他们无法伤害他人，因为地狱中每个人的说服力都相近，他们的呼吸方式也因此相互协调。我曾亲身经历过这样的遭遇：一些具有这种说服力的灵来到我这里，企图使我窒息，确实给我带来了一定程度的窒息感。但主拯救了我。在那时，主派来了一个婴儿；这些灵在婴儿面前感到极度痛苦，几乎无法呼吸。他们被保持在这种状态，直到他们开始恳求怜悯，随后被投入地狱。
　　【2】当人处于邪恶生活中却拥有真理的说服力时，他们会说服自己相信真理，但这并非出于对良善的追求，而是为了达到邪恶的目的，比如通过说服力来获取财富。即使是最邪恶的人也能具有这种说服力，他们甚至可能表现出极大的热忱，以至于将所有不持守他们所谓"真理"的人都判入地狱，即使那些人实际上生活在善中。关于这种说服力的详细讨论可参见2689和3865节。
　　这些人在刚进入来生时，往往认为自己就是天使，但实际上他们无法靠近任何天使群体，因为他们会被自己的说服力所产生的影响而窒息。这正是主在福音书中所指的那些人：
　　当那日，必有许多人对我说：“主啊，主啊，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名行了许多异能吗？”那时，我就要向他们明明地说：“我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离开我去吧！”（马太福音7:22-23）
　　3896、关于“至大之人”及其对应关系的讨论将在下一章末继续。
创世记第三十章
　　3897、遵循在本章之前确立的惯例，我们现在要解释主在马太福音24章中关于最后审判或教会末期所教导的内容。在前一章之前，我们已经解释了第19至22节的内容。现在让我们继续解释第23至28节的内容：
　　那时，若有人对你们说：“基督在这里”，或说：“基督在那里”，你们不要信！ 因为假基督、假先知将要起来，显大神迹、大奇事，倘若能行，连选民也就迷惑了。看哪，我预先告诉你们了。若有人对你们说：“看哪，基督在旷野里”，你们不要出去！或说：“看哪，基督在内屋中”，你们不要信！ 闪电从东边发出，直照到西边。人子降临也要这样。尸首在哪里，鹰也必聚在那里。(马太福音24:23-28）
　　3898、这段经文的深层含义若不通过内在意义来理解，实在无人能够明白。比如经文中提到假基督将要兴起并显出神迹奇事，又说若有人宣称基督在旷野里不要出去，在内屋中也不要相信，还说人子降临如同闪电从东方发出直照到西方，以及尸首在哪里鹰也必聚在那里。这些内容乍看之下，与本章其它经文一样，似乎缺乏逻辑连贯性，但从内在意义来看却展现出极其优美的连贯性。这种内在的连贯性只有在我们理解了以下象征含义后才能显现：即"假基督"所象征的含义，"神迹和奇事"所代表的意义，"旷野和内屋"的象征意义，以及"人子的降临"和"尸首与鹰”各自所表达的深层含义。
　　【2】主以这种方式讲话是有其深意的，目的是使人不轻易理解圣言的奥秘，以免亵渎它。当时的犹太教会已处于荒废状态，如果他们完全理解了这些真理，就会亵渎它。这也是为什么主常用比喻来讲道的原因，这一点他在福音书中多次提到：
　　我用比喻对他们讲，是因他们看也看不见，听也听不见，也不明白。（马太福音13:13-15）
　　我对你们讲神国的奥秘，只是向外人用比喻。（马可福音4:11-12）
　　神国的奥秘只叫你们知道，至于别人，就用比喻。（路加福音8:10）
　　圣言的亵渎并非来自那些不知道其奥秘的人，而是来自那些已经知道这些真理的人（参301-303，593，1008，1010，1059，1327，1328，2051，3398，3402节）。更值得注意的是，那些自以为有学问的人比那些承认自己无知的人更容易陷入亵渎的危险。
　　【3】如今圣言的内在意义得以揭示，其原因在于当今的教会已经荒废到了极点，完全失去了信仰与仁爱。即便人们在知识和理解层面上接触到真理，却既不承认也不相信这些真理（参3398，3399节）。只有少数过着良善生活的人，他们被称为选民，才能接受教导，新教会将在他们当中建立。这些选民的所在之处唯有主知晓。值得注意的是，在现有教会体系内的选民将会很少。历史告诉我们，新教会往往是在外邦人中间建立的（参2986节）。
　　3899、在马太福音这一章的前文中，详细描述了教会逐渐荒废的四个阶段：首先是人们不再理解何为良善和真理，转而对这些展开争论；其次是开始轻视和蔑视这些真理；第三阶段是完全不再承认这些真理；最后发展到亵渎这些真理（参见3754节）。
　　现在经文转而讨论当时教会在教义方面的整体状况，特别聚焦于那些表里不一的人：他们在外表的崇拜上看似圣洁，内心却充满亵渎。这些人口头上以虔诚的态度承认主，但内心只关注自己和世俗利益，把对主的崇拜仅仅当作获取名利的工具。
　　这里需要特别注意的是：这些人越是曾经承认过主、认识天堂生命、拥有信仰，后来就越容易在同等程度上亵渎这些神圣的事物。现在所讨论的正是教会处于这种状态时的情况，这一点可以从主前述话语的内在意义中得到更清晰的理解。
　　3900、"那时，若有人对你们说，看哪，基督在这里，或在那里，不要信"象征要警惕他们的教义。"基督"是指主在神性真理方面，因此也指圣言和源自圣言的教义；这里指的是相反的情况，即被歪曲的神性真理，或伪廖的教义，这是显而易见的。"耶稣"是指神性良善，而"基督"是指神性真理，参见3004，3005，3008，3009节。
　　【2】"必有假基督和假先知兴起"象征那教义的伪谬。"假基督"是指从圣言中歪曲的教义，即非神性的真理，这从前面所说的内容可以看出（参3010，3732节）；而"假先知"是指那些教导这些伪谬的人（参2534节）。在基督教界中，那些以自我卓越和世俗财富为目标的人，主要就是教导伪谬的人；因为他们为了对自己有利而歪曲圣言的真理；当以自我和世界为目标时，人就不会想到其它事物；这些就是"假基督和假先知"。
　　【3】"他们将显大神迹和奇事"象征通过外在表象和欺骗性手段来确认和说服，借此简单的人容易被引诱；关于这些"显神迹和奇事"的含义，将在其它地方，凭主的神圣怜悯来阐明。
　　【4】"若是可能，连选民也被迷惑"象征那些过着良善与真理生活，因而属于主的人；这些人在圣言中被称为选民。他们在那些用神圣外表掩盖亵渎崇拜的群体中很少出现，即使出现也不为人所识，因为主将他们隐藏起来，从而保护他们。在他们尚未得到坚固之前，容易被外在的神圣表象所引诱，但一旦得到坚固，就能持守。因为他们被主保持在天使的群体中，虽然他们自己并不知道，这样就不可能被那邪恶的群体所迷惑。
　　【5】"看哪，我预先告诉你们了"象征对谨慎的劝诫，即要当心防备，因为在假先知中，“有披着羊皮，里面却是残暴的狼"（马太福音7:15）。这些假先知就是"今世之子，他们在世事上比光明之子更加精明"，也就是比"光明之子更加狡猾"，如路加福音16:8所说；因此，主用这些话劝诫他们：
　　看哪，我差你们去，如同羊进入狼群；所以你们要灵巧像蛇，驯良像鸽子。（马太福音10:16）
　　【6】"若有人对你们说：'看哪，基督在旷野里'，你们不要出去；'看哪，在内屋中'，你们不要信"象征不要相信他们所说的关于真理的话，也不要相信他们所说的关于良善的话，以及其他。除非知道内在意义，否则没有人能看出这些话的含义，因为这些话中包含着奥秘。
　　这可以从主说这些话的事实看出，若没有更深层的内在意义，这些话就毫无意义，即若有人说基督在旷野里就不要出去，若说在内屋中就不要相信。但"旷野"所象征的是被荒废的真理，"内屋"或隐密处所象征的是被荒废的良善。"旷野"象征被荒废的真理，是因为当教会被荒废时，也就是当其中不再有神圣真理时，因为不再有良善或对主的仁爱与对邻人的仁义，那时就说它是"旷野"，或"在旷野中"。因为"旷野"指的是一切未经耕种或无人居住之地（参2708节），也指生机微弱之处（参1927节），就如当时教会中的真理。由此可见，这里的"旷野"是指没有真理的教会。
　　【7】"内屋"或隐密处在内在意义上象征关乎良善的教会，以及单纯的良善。在良善中的教会被称为"神的家"，内屋就是家中的良善。关于“神的家”象征神圣良善，而“家”在一般意义上象征仁爱与仁义的良善，可参见2233，2234，2559，3142，3652，3720节。之所以不要相信他们所说的关于真理和良善的话，原因是他们把伪谬称作真理，把邪恶称作良善。因为那些以自我和世界为目的的人，他们所理解的真理和良善无非是他们自己应当被崇拜，他们自己应当得到好处。如果他们表现出虔诚，那只是为了显得像披着羊皮的样子。
　　【8】此外，因为主所说的圣言内含无数意义，而"旷野"一词含义广泛（因为一切未经耕种和无人居住之地都被称为旷野），而"内屋"指的是一切内在之物。因此"旷野"也象征旧约圣言，因为这被认为已废止，而"内屋"象征新约圣言，因为它教导内在之事或关于内在人的事。
　　同样，当圣言不再用于教义时，整部圣言也被称为"旷野"，而人的制度被称为"内屋"，这些制度因偏离圣言的诫命和规定，使圣言成为旷野。这在基督教世界是众所周知的。那些在外在敬拜上是圣洁的，而在内在上却是亵渎的人，因着他们为了自己的目的而作出的创新（即追求凌驾于众人之上的地位和超越众人的财富），他们废弃圣言，甚至不允许他人阅读。
　　而那些没有这种亵渎敬拜的人，虽然持有圣言，并允许普通人接触，却仍然将一切教义曲解和解释，这使得圣言中不符合他们教义的其它部分成为"旷野"。这从那些只将救恩置于信仰中而轻视仁义之工的人身上可以清楚看出：他们使主自己在新约中，以及在旧约中多次谈到的关于仁爱与仁义的一切成为"旷野"，而将没有行为的信仰之事视为"内屋"。由此可见"若有人对你们说：看哪，在旷野里，你们不要出去；看哪，在内屋中，你们不要信"所象征的含义。
　　【9】"如同闪电从东方发出，直照到西方，人子的降临也要这样"象征着对主的内在敬拜将如同闪电般迅速消散。因为"闪电"象征属于天堂之光的事物，也就是关于仁爱与信仰所宣讲的，因为这些属于天堂之光。
　　"东方"在最高意义上是主，在内在意义上是来自主的仁爱之善、仁义之善和信仰之善（参101，1250，3249节）。而"西方"在内在意义上是已经没落或不复存在的，也就是不承认主，也不承认仁爱之善、仁义之善和信仰之善。因此"从东方发出直照到西方的闪电"是指消散。
　　主的降临并非按字面意思说他将再次在世上显现，而是指他在每个人里面的临在，这种临在每当福音被宣讲，以及人思想神圣之事时就会发生。
　　【10】"尸首在哪里，鹰也必聚在那里"象征着在被荒废的教会中，通过推理对伪谬的确认将会增多。当教会缺乏良善，因而缺乏信仰真理时，或当它被荒废时，就被称为死的，因为它的生命来自良善与真理。因此当它死了时就被比作"尸首"。
　　关于良善与真的推理，认为它们只在被理解的范围内才存在，以及通过这些推理对邪恶与伪廖的确认，就是"鹰"，这从接下来的内容可以看出。这里的"尸首"是指缺乏仁义与信仰生命的教会，这从主在路加福音中论及世代终结时的话语可以看出。当门徒们问："主啊，在哪里呢？"（指世代终结或最后审判），耶稣对他们说："尸体在哪里，鹰也必聚在那里"（路加福音17:37）。
　　在那段经文中用"尸体"代替尸首，因为这里指的是死去的身体，它象征教会，因为审判将从神的家或教会开始，这在圣言中多处可见。这就是主所说的这些话在内在意义上的含义。虽然在字面意义上可能不太明显，但当人按照解释考察其联系时，就能看出这些话是以最美好的次序排列的。
　　3901、教会的最后状态被比作聚集在尸首或尸体旁的鹰，这是因为"鹰"象征人的理性，当论及善人时，它们是理性的真理，但当论及恶人时，它们是理性的伪谬或推理；"鸟"一般象征人的思维，在两种意义上都是如此（参见40，745，776，866，991，3219节）；而每一种鸟都象征某种特殊的事物，鹰因其高飞和敏锐的视觉，象征理性。这一点可以从圣言中的多处经文得到证实，这里可以引用以下经文来确认；首先是在摩西五经中象征理性真理的段落：
　　耶和华遇见他的百姓在旷野——荒凉、野兽嚎叫之地，就环绕他，看顾他，保护他，如同保护眼中的瞳人。又如鹰搅动巢窝，在雏鹰以上两翅搧展，接取雏鹰，背在两翼之上。（申命记32:10-11）
　　这里描述的是对信仰之真理和闻善的教导，并将其比作鹰；这个比喻包含了人成为理性和属灵的整个过程。圣言中的所有比喻都是通过象征性的事物来进行的，因此这里用"鹰"来象征理性。
　　【2】在同一本书中，耶和华对摩西说：
　　我向埃及人所行的事，你们都看见了，且看见我如鹰将你们背在翅膀上，带来归我。（出埃及记19:3-4）
　　类似地，在以赛亚书中说：
　　但那等候耶和华的必从新得力；他们必如鹰展翅上腾；他们奔跑却不困倦，行走却不疲乏。（以赛亚书40:31）
　　"从新得力"象征在良善意愿方面的成长，"如鹰展翅上腾"象征在真理理解方面的成长，也就是在理性方面的成长。这里像在其它地方一样，事物通过两种表达方式来阐述，一种涉及属于意志的良善，另一种涉及属于理智的真理。同样地，"奔跑却不困倦，行走却不疲乏"也是如此。
　　【3】你要向以色列家设比喻，说，主耶和华如此说：有一大鹰，翅膀长大，羽毛丰满，彩色纷然，来到黎巴嫩，将香柏树梢取去……把它带到贸易之地，栽于商人之城。它就生长，成为蔓延的葡萄树。……又有一大鹰，翅膀大，羽毛多。这葡萄树从栽种的畦中向这鹰弯过根来，发出枝子，要它浇灌。其实这葡萄树栽于肥田多水的地方……但它必要毁坏。……它打发使者往埃及去，要他们给它马匹和多人。（以西结书17:2-9，15）
　　这里第一个"鹰"象征被神性启示的理性，第二个"鹰"象征后来通过感官和知识的推理而变得扭曲的自我理性。"埃及"象征知识（参1164，1165，1186，1462节），"马"象征由此产生的理解力（参2762，2762，3217节）。
　　【4】有四个兽从海中上来，形状各不相同。头一个像狮子，有鹰的翅膀。我正观看的时候，兽的翅膀被拔去，兽从地上得立起来，用两脚站立，像人一样，又得了人心。（但以理书7:3-4）
　　这是教会第一个状态的象征，通过“有鹰翅膀的狮子”来描述。这里的“鹰的翅膀”象征出于自我的理性。当这些翅膀被拔除后，就赐予了从神性而来的理性和意志。这一点由“兽从地上得立起来，用两脚站立，像人一样，又得了人心”来表达。
　　【5】在以西结书中，四活物的面貌是这样的：四活物各有四个脸面，右边是人的脸和狮子的脸，左边是牛的脸，还有鹰的脸（以西结书1:10）。这些活物的轮子被称为“旋转轮”，每个活物都有四个脸面：第一面是基路伯的脸，第二面是人的脸，第三面是狮子的脸，第四面是鹰的脸。（以西结书10:13-14）在启示录中记载，宝座周围有四个活物，前后满了眼睛。第一个活物像狮子，第二个活物像牛犊，第三个活物有人的脸，第四个活物像飞鹰（启示录4:7）。
　　这些活物象征神圣的奥秘，而它们的脸面所代表的奥秘，只有通过理解“狮子”“牛犊”“人”和“鹰”在内在意义上的象征才能知晓。“鹰的脸”象征远见和神的预见，因为基路伯代表神的预见，防止人类依靠自己的理性进入信仰的奥秘。由此可见，“鹰”在内在意义上象征理性，因为鹰飞得很高，可以从高处俯瞰下面的事物。
　　【6】约伯记这样说：
　　鹰雀飞翔，展开翅膀一直向南，岂是藉你的智慧吗？大鹰上腾在高处搭窝，岂是听你的吩咐吗？（约伯记39:26-27）
　　在这段经文中，"鹰"象征理性，即聪明的能力。在上古教会中，鹰具有这样的象征意义，因为约伯记是上古教会的典籍（参3540节）。那时期的典籍几乎都是通过象征性的方式写成的，但这些象征随着时间的推移已经变得非常模糊，以至于人们甚至不知道"鸟"通常象征思维。尽管"鸟"在圣言中多次被提及，并且在经文中明显可见它们象征着其它事物。
　　【7】在圣经中，"鹰"在反面意义上象征着不真实的理性，还象征伪谬。这一象征意义可以从多处经文中得到印证：
　　耶和华必从远方、地极带一国的民，如鹰飞来攻击你。这民的言语，你不懂得。这民的面貌凶恶。（申命记28:49-50）
　　看哪，仇敌必如云上来，他的战车如旋风，他的马比鹰更快。我们有祸了，我们败落了！（耶利米书4:13）
　　住在山穴中据守山顶的啊，你因狂傲自欺，你虽如鹰高高搭窝，我必从那里拉下你来。这是耶和华说的。...看哪，仇敌必如大鹰飞起，展开翅膀攻击波斯拉。到那日，以东的勇士心中疼痛，如临产的妇人一样。（耶利米书49:16-17，22）
　　追赶我们的比空中的鹰更快，他们在山上追逼我们，在旷野埋伏，要害我们。（耶利米哀歌4:19）
　　要为你所喜爱的儿女剪除你的头发，使头光秃如同鹰，因为他们都被掳去离开你。（弥迦书1:16）
　　你虽如鹰高飞，在星宿之间搭窝，我必从那里拉下你来。（俄巴底亚书第4节）
　　我必兴起迦勒底人，就是那残忍暴躁之民，通行遍地，占据那不属自己的住处。他们的马比豹更快，比晚上的豺狼更猛。马兵都从远方而来，飞跑如鹰急速抓食。（哈巴谷书1:6，8）
　　【8】在这些经文中，"鹰"象征着通过推理产生的伪谬，这种推理来自感官的错误判断和外表现象。在最后引用的先知书中，"迦勒底人"象征那些表面虔诚但内心充满伪谬的人（参1368节）。这些人就像巴别塔一样破坏教会（参1327节）。"地的宽度"象征真理（参3433，3434节），而"遍行地的宽度"则象征对真理的破坏。"马"象征与之相似的理解力（参2761，2762，3217节）。由此可以理解"急速抓食的鹰"的含义，就是剥夺人的真理，因为这里讨论的是教会的荒凉。这些比喻都用"鹰"来作比，但如前所述，圣言中的比喻都是通过象征意义形成的。这样我们就能明白"鹰必聚集在尸首那里"这个比喻的象征含义。
经文
概览
　　3902、前一章通过雅各从利亚所生的四个儿子，讨论了教会及其成员的状态，说明了从信仰的真理提升至仁爱的良善的过程。本章则通过雅各从拉结和利亚的使女，再从利亚本人，以及最后从拉结所生的儿子们，阐述了自然层面的真理如何通过各种媒介与灵性层面的良善结合。这个过程完全遵循人重生时的神性秩序。
　　3903、在这种结合之后，真理与良善开始结出果实并倍增，这一过程由雅各通过拉班的羊群而获得自己羊群的故事来象征。
内义
　　3904、第一节至第二节 拉结见她没有给雅各生子，拉结嫉妒她姐姐，对雅各说：“给我儿子，不然我就死了。”雅各向拉结生气，说：“叫你不能生育的是神，我岂能代替他呢？”
　　"拉结见她没有给雅各生子"象征内在真理尚未被承认；"拉结嫉妒她姐姐"象征因未能如同外在真理那样被承认而感到愤慨；"对雅各说，给我儿子"象征希望从自然真理的良善获得内在真理；"不然我就死了”象征如此就不能复活；"雅各向拉结生气"象征自然之善方面的不悦；“说，我岂能代替神"象征这对他来说是不可能的；"叫你不能生育的是神"象征这来自于内在。
　　3905、"拉结见她没有给雅各生子"象征内在真理尚未被承认。这里的"拉结"象征内在真理的情感或内在真理本身（参3758，3782，3793，3819节），而"雅各"则象征自然真理的良善（参3669，3677，3829节）。在圣言中，"生产"象征灵性层面的生产（参1145，1255，3860，3868节），也就是对真理和良善的承认与信仰。在这节经文中特别强调，这种承认不仅要存在于信仰层面，也要体现在行为中，这就是对"拉结"所象征的内在真理的承认。一个人必须按照真理生活，才能真正在信仰中承认它，这就是为什么经文特别强调在行为上和信仰上的承认。如果人学习信仰的真理仅仅是为了获取知识，而不是为了付诸实践，这些真理就会与邪恶和伪谬的情感相结合。这样的学习不仅不能产生真正的信仰，反而会在内在上与信仰相对立。
　　3906、"拉结嫉妒她姐姐"象征因未能如同外在真理那样被承认而感到愤慨。这里的"拉结"象征内在真理（参3905节），而"姐姐"利亚则象征外在真理（参3793，3819节）。"嫉妒"象征一种愤慨之情，特别体现在拉结无法像利亚那样生育的事实上。
　　在重生过程中，人们虽然能够认识内在真理，但最初并不能真正地承认它并付诸实践。这是因为内在真理与属灵的情感密切相关，而这种情感只有在外在真理准备好与内在真理相对应时才能流入。
　　【2】举例来说，"一切良善都来自主，而源自人自己的都不是良善"就是这样一个内在真理。在重生的初期，人们虽然可以在知识层面理解这一真理，但还不能在信仰和行为上真正承认它。真正的承认需要具备两个要素：一是深刻地直接领受这真理确实如此，二是发自内心地愿意遵行这真理。这种直接领受和情感应当贯穿于每一个良善的行为中。
　　在外在真理尚未与内在真理结合时，人从自我出发的良善往往带有这样的特征：过分关注自我，将自己置于他人之上，轻视他人，并且在行善时带有功德心。只有当人开始减少对自我的关注，转而真正关心邻舍时，内在真理与外在真理的结合才能实现。这就解释了为什么内在真理尚未能像外在真理那样被承认时会产生愤慨之情。
　　3907、"对雅各说，给我儿子"象征希望从自然真理的良善获得内在真理。这里的"雅各"象征自然真理的良善（参3905节），而"儿子"则象征真理（参489，491，533，1147，2623节）。由于这话是从拉结口中说出的，而"拉结"象征内在真理（参3758，3782，3793，3819节），因此这里特指内在真理。
　　3908、"不然我就死了”象征如此就不能复活。在古代，当妇女无法生育时，她们会说自己已经死了，也确实这样相信，因为她们认为这意味着在后代中将不会留下任何关于自己的记忆或生命的延续。这种观念虽然表面上源于世俗原因，但实际上有更深层的属灵意义。因为一切自然界的原因都源于灵界的原因，这种情况也不例外。在灵界，这与天堂良善和真理的婚姻有关，其中所生的"儿女"象征着信仰之真理和仁爱之良善。正如在圣言中，"儿子和女儿"象征这些属灵的果实。若一个人缺乏这些属灵的果实——信仰之真理和仁爱之良善，在属灵意义上就如同死了一般，也就是说，处于无法复活进入属灵生命或天堂的状态中。这就是拉结说"不然我就死了"这句话的深层含义。
　　3909、"雅各向拉结生气"象征自然之善方面的不悦。这里的"雅各"象征自然之善，而之所以说是"向拉结"，是因为"拉结"所象征的内在真理尚未能被自然之善在信仰和行为层面上真正承认。在内在意义上，"生气"象征着不悦。这是因为当自然的情感向内在或天堂上升时，会逐渐变得温和，最终转化为属天的情感。在字义层面上出现的表达，如"生气"这样的词，相对而言是比较粗糙的，因为它们属于自然和肉体层面。但当这些表达从肉体和自然人的层面提升到内在或属灵人的层面时，就会变得温和柔顺。这就是为什么字义适应自然人的理解，而内在意义则适应属灵人的理解。
　　属灵的不悦，更不用说属天的不悦，与自然人的愤怒完全不同。它源于热忱的内在本质，虽然在外表上可能看似愤怒，但其内在既不是愤怒，也不是愤怒式的不悦，而是一种带有希望改变现状的忧伤。在更深层的形式中，它仅仅表现为一种模糊的感觉，是因他人的不善与不真而对属天的喜悦造成的暂时干扰。
　　3910、“说，我岂能代替神"象征这对他来说是不可能的。在圣言中，"神"这个称谓与能力或权能有关，而"耶和华"则与存在或本质有关（参300节）。当论及真理时使用"神"这个称谓，而论及良善时则使用"耶和华"（参2769，2807，2822节），这是因为能力与真理相关，而存在与良善相关。良善通过真理获得一切存在的能力。因此，"我岂能代替神呢？"这句话在内在意义上象征着这件事对他来说是不可能的。
　　3911、"叫你不能生育的是神"象征这来自于内在。在内在意义上，"生育"象征着与分娩相似的事物，即在信仰和行为上对真理与良善的承认（参3905节），更深层来说，是由此产生的真理与良善的结合。这种认识和结合不可能来自外在人，而必须来自内在人。一切良善都是从主通过内在人流入外在人，并采纳那些通过外在人感官所接受的真理。这使人能在信仰和行为上承认这些真理，使它们与人结合，从而成为人的所有物。关于一切良善如何从主经由内在人流入存储在外在人记忆中的真理，这一点已在前文多次阐述。这就是这段经文所要表达的内在含义：一切皆源于内在。
　　3912、第三节至第五节 她说：看哪，我的使女辟拉，你可以到她那里去，使她在我膝上生下，我也将从她那里被建造。她将她的使女辟拉给他为妻。雅各便到她那里去，辟拉就怀孕，给雅各生了一个儿子。
　　“她说：看哪，我的使女辟拉”象征一个肯定的媒介，位于自然真理与内在真理之间。“到她那里去”象征此时有结合的可能性。“让她在我膝上生下”象征内在真理情感的认定，由此产生结合。“我也将从她那里被建造”象征如此获得生命。“将她的使女辟拉给他为妻”象征联结肯定的媒介。“雅各到她那里去”象征结合。“辟拉怀孕，给雅各生了一个儿子”象征接受和认定。
　　3913、“她说：看哪，我的使女辟拉”象征一个肯定的媒介，位于自然真理与内在真理之间。这一点可以从“使女”以及“婢女”的象征意义中看出，因为它们象征外在人知识的情感（参1895，2567，3835，3849节）。由于这种情感起到了连接内在真理与自然真理或外在真理的媒介作用，因此这里的“使女”象征这些之间的肯定媒介，而“辟拉”象征这种媒介的性质。创世记中提到，拉结和利亚将婢女给雅各为妻，以生育后代。在内义中，这象征了某种服务于媒介作用的事物，这里是作为连接内在真理与外在真理的媒介。“拉结”象征"内在真理"，而“利亚”象征"外在真理"（参3793，3819节）。雅各的十二个儿子代表人在重生或成为教会时，通过十二个共同或核心的事物被引导进入属灵和属天之事。
　　【2】也就是当他从死的人变为活的人，或从属肉体的变为属天的时，他被主引导经历许多状态。那些共同的状态是由十二个儿子所象征的，后来又由十二个支派所象征。因此，“十二支派”象征信仰与仁爱的所有事物（参3858节）。共同的事物包含所有特殊和个别事物，而这些特殊和个别事物都与共同的事物相对应。
　　当人被重生时，内在人必须与外在人结合。因此，内在人的良善与真理必须与外在人的良善与真理结合，因为人之所以为人，是因其良善与真理。这些良善与真理若没有媒介是无法结合的。媒介是那些从一方汲取一些内容，又从另一方汲取一些内容的事物，并使得当人接近一方时，另一方也相应地从属。这样的媒介由“使女”象征，属于内在之人的媒介由“拉结的使女”象征，属于外在之人的媒介由“利亚的使女”象征。
　　【3】媒介如何成为结合的手段，可以从以下事实中看出：自然人本身完全无法与属灵人协调，反而与其完全对立。因为自然人关注并爱自己和世界，而属灵人则仅在这些有助于促进灵性世界中的功用时才关注自己和世界。因此，属灵人关注并爱这些事物，是基于功用和目的。
　　自然人认为自己拥有生命，是当他被提升到尊贵的地位，从而凌驾于他人之上。而属灵人则认为自己拥有生命，是在谦卑中，并且成为最小的。然而，属灵人并不轻视尊贵的地位，只要通过这些地位作为媒介，可以为邻舍、社会以及教会服务。他也不会因被提升到尊贵的地位而关注自己，而是关注那些作为他最终目标的功用。
　　自然人在他拥有比他人更多财富和世间财产时感到幸福，而属灵人则在拥有真理与良善的知识中找到幸福，这些知识对他而言是财富，尤其是在他按照真理行善时更加感到幸福。然而，属灵人并不轻视财富，因为通过财富，他可以在世界中行善并履行功用。
　　【4】从这些事实可以看出，自然人的状态与属灵人的状态因目的的不同而彼此对立，但它们仍然可以结合。这种结合发生在外在人的事物从属于并服务于内在人的目的时。因此，为了使人成为属灵人，必须使外在人的事物服从于内在人的目的。也就是说，必须脱去以自己和世界为目的的事物，而穿上以邻舍和主的王国为目的的事物。这些事物的脱去和穿上，以及它们的结合，只有通过媒介才能实现。这些媒介由“使女”象征，具体来说，由使女或婢女所生的四个儿子象征。
　　【5】第一个媒介是对内在真理的确认或肯定，即认定其确实如此。当人作出肯定时，就进入了重生的起始阶段，此时良善从内在起作用，并促成这种肯定。在肯定形成之前，良善无法流入否定的状态，甚至无法流入怀疑的状态。一旦肯定形成，良善便通过情感显现出来，也就是人开始对真理产生情感上的触动，或因真理而感到喜悦。最初，人因知道真理而感到喜悦，随后因按照真理行事而感到喜悦。
　　例如，主是人类的救赎者；如果人未对此作出肯定，那么他从圣言或教会中学到的关于主的一切知识，这些存储在他自然记忆中的事实性知识，就无法与他的内在人结合，也无法与那些可以成为信仰的事物结合。因此，情感也无法流入，甚至无法流入那些与人类救赎相关的普遍事物中。但当肯定形成时，无数的事物就会随之而来，并被流入的良善充满。良善不断地从主流入，但如果没有肯定，就无法被接受。因此，肯定是第一个媒介，也是主所流入的良善的第一个居所。同样的情况也适用于所有被称为信仰的事物。
　　3914、“到她那里去”象征此时有结合的可能性，这一点可从“到某人那里去”或“进入”在婚姻意义上的象征中看出，即象征结合。结合的可能性在此处以肯定的方式显现，因为只有当人对真理作出肯定时，结合的第一步才能实现。也就是说，必须认定“事情确实如此”。
　　3915、“让她在我膝上生下”象征通过内在真理情感的认定，由此产生结合。这可以从“分娩”的意义看出，它表示通过信仰以及行动的认定（参见第3905号）；也可以从“膝盖”或“大腿”的意义看出，它们象征婚姻之爱的事物（参3021号）。因此，这里指信仰之真与仁爱之善的结合，因为这种结合正是主王国中的婚姻本质。因此，“让她在我膝上生下”象征内在真理（即拉结）的认定。
　　在古代，婢女所生的儿女若经妻子同意，会被认定为合法子女。为了表示这种认定，婢女会在主人膝上生下孩子。这种仪式源自古教会，其敬拜由象征和代表属天与属灵事物的仪式组成。在古教会中，“分娩”象征对真理的认定，而“膝盖”象征婚姻之爱，因此这种仪式象征良善与真理出于情感的结合。当妻子不育时，这样的仪式被采用，目的是避免象征那些无法复活进入生命的死者（参3908节）。
　　【2】通过这些话，在内在意义上，象征肯定或认定的另一个阶段，即来自情感的肯定或认定。情感是结合认定或肯定的关键，因为所有的结合都是通过情感实现的。没有情感的真理是没有生命的。
　　例如，知道邻舍应当被爱，以及在爱邻舍中包含仁义，而仁义是属灵生命的本质，这仅仅是一种知识，除非情感融入其中，即从心底愿意这样做。没有情感的真理是没有生命的，即使人知道这些真理，他仍然不会真正爱邻舍，而是爱自己胜过邻舍，因而仍然停留在自然的生命中，而非灵性的生命中。当自然的情感支配灵性的情感时，人被称为“死的”，因为他的生命与天堂的生命相对立。而天堂的生命才是真正的生命（参1230，347节）。
　　3916、“我也将从她那里被建造”象征如此获得生命。“被建造”象征不死（参3908节），因此也象征复活或生命。
　　3917、“并将她的使女辟拉给他为妻”象征联结肯定的媒介。这可以从“辟拉”的象征得知；也可以从“使女”的意义得知，即肯定的媒介，如刚刚在第3913节中所述；还可以从“给为妻”的意义得知，即联结。
　　3918、“雅各到她那里去”象征结合。这可以从“来到或进入某人那里”的意义得知，当涉及婚姻时，这象征结合，如刚刚在第3914节中所述。
　　3919、“辟拉怀孕，给雅各生了一个儿子”象征接受和认定。“怀孕”象征接受，“生育”象征认定（参3860，3868，3905，3911节）。在属灵意义上，怀孕和生育意味着从良善中接受真理，并因此而认定。
　　3920、第六节 拉结说：“神审判了我，也听了我的声音，赐我一个儿子。”因此她给他起名叫但。
　　“拉结说：‘神审判了我，也听了我的声音’”在至高意义上象征公义与怜悯，在内在意义上象征神圣的信仰，在外在意义上象征良善的生活；“赐我一个儿子”象征对这个真理的认定；“因此她给他起名叫但”象征其性质。
　　3921、“拉结说：‘神审判了我，也听了我的声音’”在至高意义上象征公义与怜悯，在内在意义上象征信仰的神圣，在外在意义上象征生活的良善，这可以从“神审判了我”和“听了我的声音”的象征意义中得知。“神审判了我”象征主的公义，这无需进一步解释；“听了我的声音”象征怜悯，同样无需解释。主以公义审判所有人，并以怜悯垂听所有人。主以公义审判，是因为这源于神性真理；以怜悯垂听，则是因为这源于神性良善。对于那些不接受神性良善的人，他施以公义的审判；对于接受的人，他则施以怜悯。值得注意的是，即使在施行公义审判时，也总是伴随着怜悯，因为在一切神性公义中都包含着怜悯，就如同在神性真理中包含着神性良善一样。这些深奥的真理难以用简短的话语完全说明，将在其它地方，依靠主的神圣怜悯，作更详尽的阐述。
　　【2】"神审判了我，也听了我的声音"在内在意义上象征信仰的神圣，这是因为归于真理的信仰对应于神性公义，而作为良善的神圣对应于主的神性怜悯；此外，判断或审判这个概念是与信仰的真理相关的（参2235节）。又因为说到神审判，这就象征良善或神圣。由此可知，信仰的神圣是由这两者共同象征的；正因为这两者共同象征着同一个概念，所以它们由"也"字连接起来。在外在意义上象征生活的良善，这也是出于对应关系，因为信仰的神圣对应于生活的良善。若不理解内在意义，就无法知道"神审判了我，也听了我"象征什么，这从字面意义上无法形成一个连贯的理解概念就可明白。
　　【3】在这节经文和接下来直到约瑟的经文中使用"神"，而在前面的经文中使用"耶和华"，这是因为这些经文论述的是属灵人的重生，而前面的经文论述的是属天人的重生。当论述属灵人的信仰之善时，使用"神"这个称呼；而当论述属天人的仁爱之善时，则使用"耶和华"这个称呼（参2586，2769，2807，2822节）。因为犹大（在前一章中提到的）代表属天人（参3881节），而约瑟（在本章中提到的）则代表属灵人，这在后面第23和24节中会讲到。当论述继续到犹大时使用"耶和华"，这可见于前一章第32，33，35节；当论述继续到约瑟时使用“神”，这可见于本章第6，8，17，18，20，22，23节，之后又回到使用"耶和华"，因为这表示从属灵人进展到属天人。这是隐藏在这些经文中的奥秘，若不通过内在意义，没有人能知道；同样，若不知道什么是属天人，什么是属灵人，也无法理解。
　　3922、“赐我一个儿子”象征对这个真理的认定。这可从"儿子"象征真理得到证实（参489，491，533，1147节）。"赐一个儿子"象征赐予这个真理，也就是认定这个真理，因为每一个被认定的真理都是由主所赐的。"赐儿子"与"生产"具有相似的含义，而"生产"象征认定（参3905，3915，3919节）。
　　3923、“因此她给他起名叫但”象征其性质。这从"名字"和"起名"象征品质可以得到证实（参144，145，1754，1896，2009，2724，3421节）。这品质蕴含在但的名字中，虽然他的名字来源于审判，但它包含了拉结这些话所象征的一切含义："神审判了我，也听了我的声音"。这在至高意义上象征主的公义与怜悯，也象征生活的良善与信仰的神圣。
　　"但"象征教会的共同要素，这也是由以但命名的支派所代表的。这共同要素是人在能够重生或成为教会之前必须首先肯定和认定的基础。若不能肯定和认定这些，其它属于信仰和生活的事物就无法被接受，更无法被肯定和认定。若有人只肯定信仰本身，而不肯定信仰的神圣，即仁义（因为仁义是信仰的神圣），并且不通过良善的生活（即仁义的行为）来肯定这一点，就无法进一步理解信仰的本质，因为他实际上是在拒绝信仰。
　　对于正在重生的人来说，肯定和认定是首要的共同要素，但对已经重生的人来说却是最后的要素。因此"但"对正在重生的人是首要的，而"约瑟"是最后的，因为"约瑟"象征属灵的人本身。然而对已经重生的人来说，"约瑟"反而成为首要的，而"但"成为最后的。这是因为正在重生的人始于肯定，即肯定信仰的神圣和生活的良善的存在；而已经重生的属灵之人则是在属灵的良善中，并从这良善的角度将肯定视为最后的事物，因为信仰的神圣和生活的良善在他那里已经得到完全的肯定。
　　【2】"但"象征人在重生过程中首要的肯定，这可以从圣言中其它提到但的经文得到证实。例如，在雅各（后称以色列）对他儿子们的预言中说：
　　但必判断他的民，如以色列的一个支派。但必作道上的蛇，路中的虺，咬伤马蹄，使骑马的向后坠落。耶和华啊，我向来等候你的救恩。（创世记49:16-18）
　　在这段经文中，"但"代表对真理的确认。当经文说他"必作道上的蛇，路中的虺"，是在描述人从感官层面推理真理的状态。"咬伤马蹄"象征人倚靠最低层的理解机能，即事实性知识，并试图从这些作出结论。这样的推理会导致人偏离真理，这就是"骑马的向后坠落"所象征的含义。正因如此，经文随后说"耶和华啊，我向来等候你的救恩"。
　　这些象征意义的详细解释如下：在圣言中，"蛇"象征那些从感官和知识层面推理神性奥秘的人（参见195-197节）；"道"和"路"象征真理（参见627，2333节）；"马蹄"象征最低层的理解机能，即感官知识（参见259节）；而"马"则象征理解机能（参见2761，2762节），其"蹄"代表理解机能的最低层。
　　【3】在摩西关于十二支派的预言中：
　　论但说：但是小狮子，从巴珊跳出来。（申命记33:22）
　　"狮子"在圣言的内在意义上象征教会的真理，这是因其力量；因为真理是争战并得胜的，所以"小狮子"象征真理的初始状态，即确认和承认。说"从巴珊出来"是因为这来自自然之善。在耶利米书中说：
　　耶路撒冷啊，你当洗去心中的恶，使你可以得救。恶念存在你心里要到几时呢？有声音从但传扬，从以法莲山报祸患。（耶利米书4:14-15）
　　"从但来"象征需要确认的真理，"从以法莲山来"象征出于对真理的情感。
　　【4】在同一先知书中又说：
　　我们指望平安，却得不着好处；指望痊愈的时候，不料，受了惊惶。听见从但那里敌人的马喷鼻气，他的壮马发嘶声，全地就都震动；因为他们来吞灭这地和其上所有的，吞灭这城与其中的居民。看哪，我必使毒蛇到你们中间，是不服法术的，必咬你们。（耶利米书8:15-17）
　　"听见从但那里敌人的马喷鼻气"象征从不确认的状态推理真理，"震动的全地和其上所有的”象征教会及教会中的一切。因为凡从不确认或否定的状态推理真理的人，就会破坏一切信仰的事物。至于"毒蛇"，如前所述，象征推理。
　　【5】在以西结书中说：
　　但人和雅完人拿亮铁、桂皮、菖蒲与你交易，作你的货物。（以西结书27:19）
　　这里说的是推罗，推罗象征真理和良善的知识（参1201节）。"但"象征首先被肯定的真理，"贸易和交易"象征获得真理和良善（参2967节）。"亮铁"象征自然的真理，这是最初的真理（参425，426节）。"桂皮和菖蒲"象征类似的事物，但是从良善而来。
　　【6】在阿摩司书中说：
　　当那日，美貌的处女和少年的男子必因干渴发昏。那些指着撒马利亚的罪起誓的说：“但啊，我指着你的神起誓。”又说：“我指着别是巴的道起誓。这些人都必仆倒，永不再起来。"（阿摩司书8:13-14）
　　"指着但的神起誓和指着别是巴的道起誓"象征否定信仰和其教义中的一切。"道路"象征真理（参627，2333节），"别是巴"象征教义（参2723，2858，2859，3466节）。这象征否定信仰中的一切，是因为但是迦南地的最远界限，而别是巴是最初的界限，或说是这地的中心或最内在部分。因为迦南地代表并象征主的王国，也就是教会（参1607，3038，3481节），因此象征仁义与信仰的一切，因为这些构成主的王国和教会。所以，迦南地中的一切事物都根据其距离、位置和界限而具有代表性（参1585，1866，3686节）。
　　【7】在耶路撒冷成为中心之前，别是巴曾是这地最初的界限，或说是中心与最内在部分，因为亚伯拉罕和以撒都曾在那里居住。而但则是最远或最外的界限。因此，当要表达完整性时，经常使用"从但直到别是巴"这样的表述。如在撒母耳记下中说，要将国从扫罗家转移，在以色列和犹大立大卫的宝座，从但直到别是巴（3:10）。在同一书中说，以色列众人必聚集，从但直到别是巴（17:11）。大卫对约押说，你要走遍以色列众支派，从但直到别是巴（24:2，15）。在列王记上中说，犹大人和以色列人都在自己的葡萄树下和无花果树下安然居住，从但直到别是巴（4:25）。这些在历史意义上是指迦南全地，但在内在意义上是指主王国的一切，以及教会的一切。
　　【8】但既是第一界限，也是最后界限，这一点前面已经提到。这种双重性质的象征意义在于：对真理和良善的肯定是人开始建立信仰和仁义时的第一步，同时也是人在实践仁义并由此获得信仰时的最后一步。这一象征意义体现在几个方面：
　　在分配迦南地时，但支派抽中最后一块地业（约书亚记19:40及后）。这抽签是在耶和华面前进行的（约书亚记18:6），其结果符合各支派的象征意义。
　　【9】由于但支派没有在其它支派的地业中得到产业，而是在其界限之外（士师记18:1），在启示录7:5-8论及十二万受印者时，但支派被略过了。这象征着那些仅停留在对真理和良善的认知确认阶段，而不继续向前进深的人，无法进入主的王国，也就不在受印者之列。要知道，即使是最邪恶的人也能知道并认可真理和良善，但真正的确认品质要从生活中体现出来。
　　【10】但作为界限的象征意义也出现在创世记14:14中，描述亚伯拉罕追击敌人直到但的记载中。虽然但城不是在那时由但的后裔建造的，而是后来才建立的（约书亚记19:47；士师记18:29），但这地方在当时就被视为进入迦南地的第一界限，或离开迦南地的最后界限。而希伯仑，后来是别是巴，作为亚伯拉罕和以撒的居所，则代表这地的最内在部分。
　　3924、第七节至第八节 拉结的使女辟拉又怀孕，给雅各生了第二个儿子。拉结说："我与我姐姐大大相争，并且得胜"，就给他起名叫拿弗他利。
　　"拉结的使女辟拉又怀孕生子"象征如前所述的接受和认定；"给雅各生了第二个儿子"象征另一个普遍的真理；"拉结说：'我以神的角力方式与我姐妹角力，我也得胜了'"在至高意义上象征主自己的能力，在内在意义上象征在试探中得胜，在外在意义上象征自然人的抵抗；"就给他起名叫拿弗他利"象征其性质。
　　3925、"拉结的使女辟拉又怀孕生子"象征如前所述的接受和认定。其中，"怀孕"象征着接受，“生产"则象征着认定（参3919节）。而"使女"在此象征一个服务性的媒介（参3913，3917节）。这整段经文描述的是另一个促进内在人与外在人结合的普遍媒介。
　　3926、"给雅各生了第二个儿子"象征另一个普遍的真理。"儿子"在此象征真理（参489，491，533，1147节）。这里所说的普遍性，可以从雅各的十二个儿子和由他们命名的十二个支派的象征意义得到理解。这些支派象征着教会中的普遍事物，特别是信仰和仁爱的普遍特质，或者说真理和良善的普遍形式。然而，在相反的意义上，这些支派也可以象征与信仰和仁爱相对立的普遍事物，即一切伪谬和邪恶的事物，这一点将在后文中详细阐述。
　　3927、"拉结说：'我以神的角力方式与我姐妹角力，我也得胜了'"在至高意义上象征主自己的能力，在内在意义上象征在试探中得胜，在外在意义上象征自然人的抵抗。这里的"神的角力"和"角力"象征着试探。试探本质上就是内在人与外在人之间的争战，或说属灵人与自然人之间的冲突。这种冲突发生是因为两个都想要主导权，当涉及主导权的争夺时，就会产生争战，这就是这里所说的"角力"。至于"得胜"所象征的胜利，其含义是不言自明的。
　　【2】这些话语在最高意义上象征着主自己的能力，因为主在世上并处于人性时，凭借自身的能力承受了所有的试探，并且凭借自己的能力战胜了它们。这与普通人类完全不同，因为没有任何人能够依靠自己的能力承受属灵试探并在其中得胜，是人里面的主完成了这一切。参考之前的论述与证明，主所经历的试探比其他任何人都更加严峻（参1663，1668，1690，1737，1787，1789，1812，1813，1815，1820，2776，2786，2795，2813，2816，3318节）。主凭借自己的能力战斗并取得胜利（参1616，1692，1813，1815节），并且主独自在人里面战斗（参1692节）。
　　【3】在内义中，“神的争斗”和“得胜”象征人在试探中获得胜利的过程。这一点可从上文所述得以确认。然而，在外在意义上象征自然人的抵抗，是因为所有试探的本质无非是如此。在属灵试探中，争论的是谁将拥有主权，即属灵人还是自然人；换句话说，是内在人还是外在人。二者之间彼此对立（参3913节）。
　　当人在试探中时，他的内在人或属灵人由主通过天使引导，而外在人或自然人则由地狱的灵引导。这种冲突在人看来就是试探。当一个人通过信仰与生活能够重生时，他便在试探中得胜；但当他无法重生时，他便在试探中失败。自然人的抵抗象征为“与她的姐妹角力”，因为“利亚”象征自然人的情感，而“拉结”象征内在人的情感（参3793节，3819节）。
　　3928、"就给他起名叫拿弗他利"象征其性质，即人在试探中得胜的性质，以及来自自然人抵抗的性质。这可以从“名字”和“起名”的象征意义得知，其意为性质（参144，145，1754，1896，2009，2724，3421节）。拿弗他利这个名字因争斗而得名，因此象征教会的另一种普遍真理。
　　试探是内在人与外在人结合的媒介，因为二者本性上彼此冲突，但通过试探得以调和并达成对应。自然人本性上只渴望属肉体和自然的事物，这些事物是他生活的乐趣。然而，当内在人向天堂敞开时，他便渴望天堂的事物，就像那些能够重生之人的状态一样，此时天堂的事物成为他的乐趣。当人在试探中时，这两种乐趣之间便产生了争斗。人自己并不知道这一点，因为他不知道什么是天堂之乐，什么是地狱之乐，更不知道二者是完全对立的。
　　天堂的天使绝不能与人同在于他的属肉体和属自然的乐趣中，除非这些乐趣被降服，即属肉体和属自然的乐趣不再成为目的，而是为天堂之乐服务的工具（参3913节）。当这一点实现后，天使便能与人同在于这两样乐趣之中，而此时，人的乐趣便成为祝福，并最终在来生成为幸福。
　　【2】凡认为人在重生之前，其自然人的乐趣不是来自地狱，并且没有被魔鬼和撒旦占据，这种想法是错误的。他们不了解人的真实状况，即人在重生之前，其自然人完全被地狱的魔鬼和撒旦占据。尽管这样的人外表看起来与其他人无异，甚至可以在圣洁的场合中敬拜，与他人一同参与属灵活动，也能够讨论信仰的真理与良善，甚至相信自己已经坚定地接受了这些，但如果他在自己的职务中对公义与公平没有任何真实的爱，在聚会和生活中对真理与良善没有任何真实的爱，那么他应当明白，他的乐趣与地狱灵的乐趣是相同的。因为他的乐趣中没有其他的爱，只有对自我和世界的爱。当这些爱成为他乐趣的源泉时，其中就没有仁义，也没有信仰。
　　这种乐趣一旦占据主导地位，唯有通过确认信仰的神圣与生命的良善才能削弱和消散。这是第一个媒介，由“但”象征（参1230，347节）。随后通过试探，这是第二个媒介，由“拿弗他利”象征，因为试探紧随信仰的确认与认定之后。凡不确认信仰的真理与仁义的良善的人，就无法经历任何试探的争战，因为他们内在没有任何东西可以反对恶与伪，而这些正是自然人的乐趣所引导的。
　　【3】在圣经其它提到拿弗他利的地方，其象征意义是人经历试探后的状态。例如，在雅各（当时称为以色列）对他的预言中：
　　拿弗他利是被释放的母鹿，他出嘉美的言语。（创世记 49:21）
　　“被释放的母鹿”象征在试探后达到自由状态的自然真理之情感。这个状态同时也反映了试探中的情形，因为试探的争战本质上是关于自由的争夺。类似地，在摩西五经的预言中：
　　论拿弗他利说：拿弗他利啊，你足沾恩惠，满得耶和华的福，可以得西方和南方为业。（申命记 33:23）
　　雅各儿子及其支派的象征性含义是按照他们被提及的顺序而定的（参见 3862 节）；而在底波拉和巴拉的预言中也提到：
　　西布伦人是拚命敢死的；拿弗他利人在田野的高处也是如此。（士师记 5:18）
　　在内义中，这段经文同样涉及试探的争战，那些在真理与良善中坚定的人毫无畏惧，正如“在田野高处”的状态所象征的那样。
　　3929、第九节至第十一节 利亚见自己停止生育，就把她的使女悉帕给雅各为妻。利亚的使女悉帕给雅各生了一个儿子。利亚说：“来了一队！”于是给他起名叫迦得。
　　“利亚见自己停止生育”象征没有其它外在的真理被承认；“就把她的使女悉帕”象征一种联结的肯定性媒介；“给雅各为妻”象征将其联结起来；“利亚的使女悉帕给雅各生了一个儿子”象征着认定；“利亚说，来了一队”在至高意义上象征全能与全知，在内在意义上象征信仰的良善，在外在意义上象征行为；“于是给他起名叫迦得”象征其性质。
　　3930、“利亚见自己停止生育”象征没有其它外在的真理被承认。“利亚”象征外在的真理（参3793，3819节）；“生育”象征通过信心和行动来认定（参3905节，3915节，3919节）。因此，“利亚停止生育”在内在意义上象征没有其它外在的真理被承认。
　　3931、“就把她的使女悉帕”象征一种联结的肯定性媒介，这是从"使女"的象征意义可以得知的，即它是一个服务于外在人与内在人之间用于联结的肯定性媒介，这在3913节和3917节中有所论述。
　　3932、“给雅各为妻”象征将其联结起来。这表明那个肯定的媒介（即悉帕所象征的）通过婚姻的形式完成了其联结的功能（参3915，3917节）。
　　3933、“利亚的使女悉帕给雅各生了一个儿子”象征着认定，即外在真理的认定。这可从以下象征意义得知："生产"象征着认定；"使女"象征用于联结的肯定性媒介；"儿子"象征真理（参489，491，533，1147节）。
　　3934、“利亚说，来了一队”在至高意义上象征全能与全知，在内在意义上象征信仰的良善，在外在意义上象征行为。这可从此处"队"的象征意义得知。"队"在至高意义上象征全能和全知，是因为这里的队是众多，而当众多被用来描述主的神性时，就是无限的众多，这无非就是全能和全知；但全能是从量的大小方面来说的，而全知是从量的众多方面来说的。此外，全能是从无限之善来说的，或者说是一样的，是从神性之爱，因此是从神性的意志来说的。而全知是从无限之真来说的，或者说是一样的，是从神性智慧来说的。"队"在内在意义上象征信仰的良善，这是出于对应关系，因为主的神性全能对应于仁义之善，而全知对应于信仰之真。
　　【2】"队"在外在意义上象征行为，这是因为行为对应于信仰的良善。信仰的良善必然会产生行为，因为没有行为的信仰之善是不可能存在的，就像良善的思维和良善的意愿若不付诸行动也无法真正存在一样。思维和意愿是内在的，而行为是与之对应的外在表现。
　　关于行为的性质，需要明白：若行为不对应于信仰的良善，它们就不能称为仁义的行为或信仰的行为，因为这样的行为不是源于内在，而是死的行为，其中既无良善也无真理。只有当行为与信仰的良善相对应时，它们才能成为真正仁义的行为或信仰的行为。仁义的行为如同从灵魂流出一般，从仁义涌现；而信仰的行为则是从信仰流出。这两种行为的区别体现在不同阶段的人身上。重生者的行为是出于对良善的情感而行善，源于愿意行善的内在驱动；而正在重生过程中的人则是出于对真理的情感而行善，也就是说，是基于对良善的认知而行动。关于这种区别的性质，在前文中已经多次说明。由此我们就能明白什么是行为了。
　　【3】信仰之善与行为的关系，可以比作人的意愿及其所生发的思维与面容的关系。我们都知道，面容是心灵的映照，也就是人的意愿及其所生发的思维的外在表现。若意愿和思维未能在面容上真实呈现，那就不是真正的意愿和思维，而是伪装或欺骗，因为它展现出与内心意愿和思维不符的表情。
　　这个原理同样适用于身体的一切行为与内在思维、意愿的关系。人的内在生命是通过行为或行动在外在中体现出来的。如果行为或行动与内在不相符合，这就表明要么这行为并非源于内在，而仅仅是习惯性的重复动作，要么就是伪装的表现，如同虚伪和欺骗一般。
　　由此我们可以清楚地认识到行为的本质：任何人若声称自己有信仰，特别是声称拥有信仰之善，却否认行为的重要性，甚至完全拒绝行为，这样的人实际上是没有真实的信仰的，更谈不上有任何仁义。
　　【4】仁义与信仰必须通过行为来体现，人若不在行为中就不可能真正拥有仁义和信仰。因此圣言中多次强调行为的重要性，这一点在以下经文中清楚可见：
　　你注目观看世人一切的举动，为要照各人所行的和他做事的结果报应他。（耶利米书32:19）
　　你们各人当回头，离开恶道，改正行为。（耶利米书35:15）
　　我必照他们的行为，按他们手所做的报应他们。（耶利米书25:14）
　　我必因他们所行的惩罚他们，照他们所做的报应他们。（何西阿书4:9）
　　这地因居民的缘故，又因他们行事的结果，必然荒凉。（弥迦书7:13）
　　万军之耶和华如此说：“你们要回头离开你们的恶道和恶行。......万军之耶和华定意按我们的行动作为向我们怎样行，他也照样行了。”（撒迦利亚书1:4，6）
　　从今以后，在主里面而死的人有福了。圣灵说：“是的，他们息了自己的劳苦，做工的果效也随着他们。”（启示录14:13）
　　【5】经上还记载：
　　我又看见死了的人，无论大小，都站在神面前。案卷展开了，并且另有一卷展开，就是生命册。死了的人都凭这些案卷所记载的，照他们的行为受审判。于是海交出其中的死人，死亡和阴间也交出其中的死人。他们都照各人的行为受审判。（启示录20:12,13）
　　看哪，我必快来！赏罚在我，要照各人的行为报应他。（启示录22:12）
　　光来到世间，世人因自己的行为是恶的，不爱光倒爱黑暗，定他们的罪就是在此。凡作恶的便恨光，并不来就光，恐怕他的行为受责备。但行真理的必来就光，要显明他所行的是靠神而行。（约翰福音3:19-21）
　　世界不能恨你们，却是恨我，因为我指证他们所作的事是恶的。（约翰福音7:7）
　　耶稣对犹太人说：你们若是亚伯拉罕的儿子，就必行亚伯拉罕所行的事。你们是行你们父所行的事。（约翰福音8:39，41）
　　你们既知道这事，若是去行就有福了。（约翰福音13:17）
　　【6】马太福音中说：
　　你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为。无论何人遵行这诫命，又教训人遵行的，他在天国要称为大。（马太福音5:16，19）
　　不是每一个称呼我主啊，主啊的人都能进天国；惟独遵行我天父旨意的人才能进去。当那日必有许多人对我说：主啊，主啊，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名行许多异能吗？我就要向他们宣告说：我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离开我去吧！（马太福音7:21-22）
　　凡听见我这话就去行的，好比一个聪明人；凡听见我这话不去行的，好比一个无知的人。（马太福音7:24,26）
　　人子要在祂父的荣耀里，同着众使者降临，那时候，祂要照各人的行为报应各人。（马太福音16:27）
　　路加福音中说：
　　家主回答说，我不知道你们是哪里来的。那时，你们要说，我们在你面前吃过喝过，你也在我们的街上教训过人。但主说，我告诉你们，我不知道你们是哪里来的，你们这一切作恶的人，离开我去吧！（马太福音13:25-27）
　　【7】这些经文清楚表明，行为决定一个人是得救还是被定罪——良善的行为带来救赎，邪恶的行为导致定罪。这是因为人的意愿体现在行为中：愿意良善的人必行良善；而不行良善的人，即使口称愿意良善，只要不付诸行动，就证明他并非真心愿意。这就像一个人说"我想要，但我又不想要"一样自相矛盾。由于意愿体现在行为中，而意愿属于仁义，仁义又与信仰相连，因此当一个人不行善，特别是当他做出相反的事——即邪恶的行为时，就清楚地显明了他的意愿本质，也就是他的仁义与信仰的真实状态。
　　【8】需要明白，主的国度在人里面是从行为的生命开始的，这标志着重生的起点。当主的王国在人里面建立时，最终也体现在行为中，这时人就完成了重生。这是因为内在人此时与外在人相对应：外在人表现为行为，内在人体现为仁义及由此产生的信仰，因此这时的行为就是仁义的具体体现。正因为内在人的生命如此存在于外在人的行为中，所以主在论及最后审判时（马太福音25:32-46），只提到行为，说明行善的要进入永生，作恶的要被定罪。
　　从这个角度，我们也可以理解为什么约翰靠着耶稣的胸膛，在他怀里，并且主特别爱他（约翰福音13:23，25；21:20）。"约翰"象征良善的行为（参见创世记第18章序言和第20章序言）。至于信仰的行为（也可称为信仰的果实）以及仁义的行为的具体含义，将依靠主的神圣怜悯在其它地方作更详尽的阐述。
　　3935、“于是给他起名叫迦得”象征其性质。这里的"名"和"起名"象征性质，正如前文所述。"迦得"本身象征信仰之善和行为之善的性质。这种性质包含了存在于信仰之善和行为中的一切要素，其内容是无穷尽的，因为每个人都具有独特的性质。相反地，那些不在信仰之善中的人，也就是不行善事的人，也具有与之相对的性质。当"迦得"在相反意义上被提及时，也象征这种对立的性质。内在人的信仰之善和与之相应的外在人的善行，如前所述，构成了第三个共同的媒介。在人能够进入主的王国之前，也就是通过重生成为教会成员之前，必须在信仰和行为两个层面上认识并接受这一真理。
　　3936、第十二节至第十三节 利亚的使女悉帕给雅各生了第二个儿子。利亚说："我有福啊，众女子都要称我是有福的。"于是给他起名叫亚设。
　　"利亚的使女悉帕给雅各生了第二个儿子"象征对另一个真理的认定。"利亚说：'我有福啊，众女子都要称我是有福的'"在至高意义上象征永恒，在内在意义上象征永生的福乐，在外在意义上象征情感的愉悦。"于是给他起名叫亚设"象征其性质。
　　3937、"利亚的使女悉帕给雅各生了第二个儿子"象征对另一个真理的认定。这可以从以下几个方面来理解："生"象征着认定（参3911，3915，3919节）；"使女"象征一个肯定的媒介，其作用是促进外在人与内在人的结合（参3913，3917节）；"儿子"真理，这里指共同真理（参3926节）。结合"雅各""利亚"和"悉帕"的象征意义，我们可以理解这段经文的内在意义：它象征对另一个共同真理的承认，这个真理作为媒介促进外在人与内在人的结合。
　　3938、"利亚说：'我有福啊，众女子都要称我是有福的'"在至高意义上象征永恒，在内在意义上象征永生的福乐，在外在意义上象征情感的愉悦。这些含义可以从"福"字的象征意义来理解。在至高意义上，"福"象征永恒，但这种理解只能通过与人类事物的对应关系来把握。因为神性或无限的事物，只能通过有限的事物来理解，这些有限的事物是人能够形成概念的东西。如果没有从有限事物而来的概念，尤其是没有来自空间和时间的概念，人就无法理解神性的事物，更不用说无限的事物了。正如我们所知，人若没有空间和时间的概念，甚至无法进行思考（参3404节）。这是因为就身体而言，人是存在于时间之中的，因此也受限于感官的外在性。相比之下，天使们并不受限于空间，而是具有状态的概念，这就是为什么在圣言中常常用来象征状态（参1274，1382，2625，2788，2837，3254，3356，3827节）。
　　【2】关于状态，我们需要理解两种：一种对应空间，一种对应时间。对应空间的状态关系到"存在"，而对应时间的状态则关系到"显现"（参2625节）。构成人的要素有两个：存在和显现。人的存在，本质上就是接受从主而来的永恒，因为人、灵和天使都只是接受者，是接受主所赐生命的形式。这种生命的接受就是我们所说的显现。虽然人会认为自己是独立存在的，而且是凭自己存在，但事实上并非如此，他是按照前述方式显现的。
　　存在唯独在主里面，被称为耶和华。由存在，即耶和华，产生一切看似存在的事物。但主的存在性，即耶和华，决不能传递给任何人，唯独能传递给主的人性。这人性后来成为了神性存在，即耶和华。关于主在两种本质上都是耶和华的论述，可参见1736，2004，2005，2018，2025，2156，2329，2921，3023，3035节。
　　【3】"显现"这个词也曾用于主，但仅限于他在世上并承担神性存在的时期。当主成为神性存在之后，"显现"就不再适用于描述他本身，除非是指从他所发出的某种事物。这发出的事物虽然看似在他里面显现，但实际上并不在他里面，而是从他而来，并使人、灵和天使得以显现，也就是说，得以活着。对于人、灵和天使来说，显现就是生活，而生活就是永恒的福乐。这永生的福乐在至高意义上对应于永恒，这永恒来自主的神性存在。永生的福乐就是在内在意义上被"福"所象征的，这是显然的；同样，在外在意义上象征情感的愉悦，这无需解释。
　　【4】这里所象征的是与真理和良善的情感相对应的愉悦，这种愉悦与永生的福乐相对应。每种情感都伴随着其特有的愉悦，情感的性质决定了愉悦的性质。邪恶和伪谬的情感也有其愉悦。在人重生之前，在尚未从主接受真理和良善的情感时，这些低层次的愉悦会显得似乎是唯一存在的愉悦。人们会认为除此之外别无他物，并担心若失去这些愉悦就会完全毁灭。然而，当人从主那里接受了真理和良善的情感之愉悦后，就会逐渐看清并感知到那些曾被认为是唯一的生活愉悦实际上是何等低贱，甚至是污秽的。随着人在真理和良善的情感之愉悦中不断进步，就会开始轻视那些源于邪恶和伪谬的愉悦，最终完全厌恶它们。
　　【5】我曾在灵界与那些沉浸在邪恶和伪谬之愉悦中的人交谈。我被允许告诉他们，在他们被剥夺这些愉悦之前，他们并未真正拥有生命。然而他们的回应与世人无异，认为若失去这些愉悦就等于失去生命。对此，我被允许回答说，真正的生命恰恰始于此时，随之而来的是天堂中难以言表的福乐。但他们无法理解这一点，因为人们往往将未知之事视为虚无。
　　这种情况同样存在于世上所有沉浸在自我之爱和世俗之爱中的人身上。由于缺乏仁义，他们只知晓自我之爱和世俗之爱的愉悦，却对仁义的愉悦一无所知。他们不仅完全不理解仁义的本质，更不知道仁义中蕴含着深邃的愉悦。事实上，仁义的愉悦充满整个天堂，在那里产生幸福快乐，若你愿意相信，还会带来聪明和智慧及其愉悦。这是因为主通过真理之光和良善之火流入仁义的愉悦中，从而赐予聪明和智慧。然而，伪谬和邪恶会排斥、扼杀并扭曲这些真理，最终导致愚昧和疯狂。通过这些，我们可以明白情感的愉悦究竟是什么，以及什么样的愉悦才能真正与永生的福乐相对应。
　　【6】现代人相信，只要在临终时刻怀有信仰的确信，无论此前的人生如何度过，都能进入天堂。我曾与那些持这种生活态度和信念的人交谈。当他们来到灵界时，起初只想着如何进入天堂，完全不顾及自己过往的生活。他们没有意识到，通过那样的生活方式，他们已经沾染了源于自我之爱和世俗之爱的邪恶与伪谬之情感的愉悦，这些爱曾是他们生活的终极目的。我被允许告诉他们，每个人都可以被接纳进入天堂，因为主从不拒绝任何人，但他们能否在那里生活，只有通过亲身体验才能知晓。于是，一些坚持这样相信的人确实被允许进入。然而，由于天堂充满了对主之仁爱和对邻之仁义的生命，这构成了那里所有的生命场和幸福，当他们抵达时，就开始感到焦虑难耐。他们无法在这样的生命场中呼吸，并开始感受到自己情感的污秽，因而经历地狱般的折磨，最终不得不仓皇逃离，声称要远离那里，惊讶地发现对他们而言，天堂竟成了地狱。
　　由此我们可以看出，这两种愉悦是何等的不同。那些沉浸在邪恶与伪谬之情感愉悦中的人，绝不能与那些在良善与真理之情感愉悦中的人同在，因为这两者是对立的，就如同天堂与地狱的对立（参537-539，541，547，1397，1398，2130，2401节）。
　　【7】关于永生的幸福，当一个沉浸在良善与真理之情感中的人还活在世上时，并不能直接体验到这种幸福，而是以某种愉悦的形式来感受它。这是因为他仍在肉体之中，必然要面对世俗的忧虑，因而也会经历焦虑。这些外在的状态使得内在的永生幸福无法直接显现。当这种内在的幸福流入人外在的忧虑和焦虑时，就会与之交织在一起，转化为一种模糊的愉悦感。虽然模糊，但这种愉悦中仍然蕴含着福乐，而这福乐中又包含着真正的幸福。这就是在主里面知足的状态。然而，当人脱离肉体和一切世俗之物时，那曾经隐藏在他内在人模糊状态中的幸福，就会完全显现并彰显出来。
　　【8】由于我们经常提到"情感"这个词，有必要阐明它的真正含义。情感本质上就是爱的持续状态。人因着爱而被邪恶与伪谬所感动，或被良善与真理所感动。这种爱渗透并存在于人的一切事物中，以至于我们往往感知不到它是爱，只能察觉到它随着不同事物、状态及其变化而产生的变化。这种变化持续不断地影响着人的每一个意愿、思考和行动。
　　这持续的爱的状态就是我们所说的情感，它在人的生命中占据主导地位，构成了人一切的愉悦。正是这种情感构成了人的生命本质，因为人的生命无非就是他情感中的愉悦，也就是他爱的情感的体现。爱形成了人的意愿，进而产生思维，最终导向行为。
　　3939、"于是给他起名叫亚设"象征其性质，这可以从"起名"表示品质的含义得知，正如我们之前所讨论的。这品质就是"亚设"所代表的含义。亚设在原文中意为"福乐"，它包含了他母亲利亚所说的话："我有福啊，因为众女子都要称我为有福"的全部含义。这表示与永生之福相对应的情感愉悦，这是第四个将人的外在与内在结合的共同要素。当人在自己里面感受到这种相应的愉悦时，他的外在就开始与内在建立联系。是真理与良善的情感愉悦促成了这种结合，因为没有情感的愉悦，就不可能有任何结合，因为人的生命本质就存在于这些愉悦中。关于所有的结合都是通过情感实现的这一点，可以参考3024，3066，3336，3849，3909节的内容。"称她为有福的众女子"象征着教会，这一点可以从圣言的内在意义中得知（参见2362节）。利亚之所以这样说，是因为"使女所生的"象征着作为结合媒介的共同真理，这些真理使教会能在人里面形成。当人感受到这种愉悦或情感时，他就开始成为教会的一部分。正因如此，这段话特别用来描述使女所生的第四个也是最后一个孩子。
　　【2】圣言中多次提到亚设，但在这些经文中，他和其他人一样，都象征着当时所讨论的特定品质，即他们在特定状态下所具有的品质。这些品质的性质取决于他们被提及的顺序，例如：当从流便（代表信仰）开始时是一种品质；当从犹大（代表属天之爱）开始时是另一种品质；当从约瑟（代表属灵之爱）开始时又是另一种品质。这是因为起始原则的本质和品质会传导并影响到随后的所有事物。因此，这些名字在圣言不同地方出现时，其象征意义也会相应变化。在这里讨论他们出生的经文中，他们象征着教会的共同要素，也就是构成教会的信仰与仁爱的一切元素。这样的象征意义之所以出现，是因为前文论述的是人的重生过程，即人在成为教会成员之前所经历的各种状态。而在最深层的意义上，这些经文论述的是主如何使他的人性成为神性，就像雅各在伯特利所见到的天梯，象征着从地上直通到耶和华的上升过程。
　　3940、第十四节至第十六节 流便在收割麦子的日子出去，在田里找到了风茄，就拿来给他母亲利亚。拉结对利亚说：“请把你儿子的风茄给我些。”利亚说：“你夺了我的丈夫还算小事吗？你还要夺我儿子的风茄吗？”拉结说：“为你儿子的风茄，今夜他可以与你同寝。”到了晚上，雅各从田里回来，利亚出来迎接他，说，“你要与我同寝，因为我实在用我儿子的风茄把你雇下了。”那一夜，雅各就与她同寝。
　　"流便在收割麦子的日子出去"象征信仰关乎其仁爱与仁义的状态；"在田里找到了风茄"象征存在于仁义与仁爱的真理与良善中那些属于婚姻之爱的事物；"就拿来给他母亲利亚"象征对外在真理之情感的应用；"拉结对利亚说"象征通过内在真理的情感以及对它的渴望而产生的直接领受；"请把你儿子的风茄给我些"象征那些属于婚姻之爱的事物，即情感与渴望，借此可以相互往复地结合；“利亚说，你夺了我的丈夫还算小事吗"象征婚姻的渴望；"你还要夺我儿子的风茄吗"象征如此会使婚姻从外在真理的自然良善中退去；"拉结说"象征同意；"为你儿子的风茄，今夜他可以与你同寝"象征将要结合；"雅各晚上从田里回来"象征真理之善处于良善的状态，但如同在自然之光中那样模糊；"利亚出来迎接他"象征来自外在真理之情感的渴望；"说，你要与我同寝"象征要与之结合；"因为我实在用我儿子的风茄把你雇下了"象征这是按照预见而约定的；"那一夜，雅各就与她同寝"象征结合。
　　3941、"流便在收割麦子的日子出去"象征信仰关乎其仁爱与仁义的状态。这里的"流便"象征重生过程中最初的信仰（参3862，3866节），而"日子"象征各种状态（参23，487，488，493，893，2788，3462，3785节）。"麦子"象征仁爱与仁义，因此"麦子的收割"象征仁爱与仁义发展的状态。在前文中，通过雅各与使女所生的四个儿子，论述了外在人与内在人结合的媒介。现在开始论述如何通过其余的儿子实现良善与真理的结合，首先论述"风茄"，它象征着这种结合或婚姻关系。"麦子的收割"之所以象征仁爱与仁义发展的状态，是因为"田地"象征教会及其一切属性。"撒在田里的种子"象征良善与真理的各种形式，而从这些种子生长出来的作物，如麦子、大麦等，则象征仁爱、仁义和信的各种形式。因此，教会在这些方面的状态被比作播种与收割的过程，正如在创世记8:22中所说的（参932节）。
　　【2】"麦子"象征仁爱与仁义的特质，这一含义可从以下经文得到证实。摩西写道：
　　耶和华使他乘驾在地的高处，得吃田间的土产；又使他从磐石中咂蜜，从坚石中吸油；也吃牛的奶油、羊的奶、羊羔的脂油、巴珊的众子、山羊的脂油、小麦的肾脂、你要喝葡萄的血。（申命记32:13-14）
　　这段经文在其内在意义上描述了古教会及其重建时期的状态。所有关于仁爱、仁义和信仰的特质都通过象征性的语言来表达。其中"麦子的肾脂"特别象征仁爱与仁义的属天层面。由于"脂油"或"肥美"象征属天事物（参353节），而"麦子"象征仁爱，因此在圣言中这两者经常结合使用。这一点在大卫的诗中也有体现：
　　甚愿我的民肯听从我，以色列肯行我的道......我必用麦子的肾脂给他们吃，又拿从磐石出的蜂蜜叫他们饱足。（诗篇81:14，17）
　　耶和华使你境内平安，用麦子的肾脂使你饱足。（诗篇147:14）
　　这些经文都一致地表明，"麦子"，特别是与肾脂或脂油连用时，象征着仁爱与仁义的属天特质。
　　【3】"麦子"象征着仁爱与仁义，这一点可从以下经文看出：
　　许多牧人毁坏了我的葡萄园，践踏了我的田地的份，使我田地的份变为荒凉的旷野。灭命的都来到旷野中一切净光的高处；耶和华的刀从地这边直到地那边尽都吞灭，凡有血气的都不得平安。他们种的是麦子，收的是荆棘。（耶利米书12:10，12，13）
　　在这段经文中，"葡萄园与田地"象征教会，"荒凉的旷野"象征其荒废状态。"吞灭的刀"象征真理的荒废，"不得平安"则象征没有良善的情感。"种麦子"象征属于仁爱与仁义的良善，而"收荆棘"象征源于自我之爱与世俗之爱的邪恶与伪谬。"葡萄园"象征属灵的教会（参1069节），"田地"象征教会的良善（参2971节），"旷野"象征荒废（参1927，2708节），"吞灭的刀"象征真理的荒废（参2799节），"平安"象征良善的情感（参3780节）。
　　【4】在约珥书中记载：
　　田荒废，地悲哀，因为五谷毁坏，新酒干竭，油也缺乏。农夫啊，你们要惭愧；修理葡萄园的啊，你们要哀号；因为大麦小麦与田间的庄稼都灭绝了。祭司啊，你们当腰束痛哭；伺候祭坛的啊，你们要哀号。（约珥书1:10-11，13）
　　这段经文明显描述了教会荒废的状态。其中"田地与土地"象征教会，"谷物"象征良善，“新酒"象征真理（参3580节）。"小麦"象征属天之爱，"大麦"则象征属灵之爱。由于这段经文论述教会的状态，因此特别提到祭司要束腰哀哭，供职祭坛的要哀号。
　　【5】在以西结书中记载：
　　你要取小麦、大麦、豆子、扁豆、粟和麦子，放在一个器皿中，给自己做成饼。你要在他们眼前用人粪烤这饼。以色列人要这样在外邦人中吃不洁净的食物。（以西结书4:9，12）
　　这段经文论述良善和真理的亵渎。其中"小麦、大麦、豆子、扁豆、粟和麦子"象征各种良善及其衍生的真理。用人粪烤制的"饼"或"薄饼"象征对这一切的亵渎。
　　【6】在启示录中记载：
　　我观看，见有一匹黑马，骑在马上的手里拿着天平。我听见在四活物中有声音说：一钱银子买一升麦子，一钱银子买三升大麦。油和酒不可糟蹋。（启示录6:5-6）
　　这段经文同样论述良善和真理的荒废。"一钱银子买一升麦子"象征爱变得极其稀少，"一钱银子买三升大麦"则象征仁义的稀缺。
　　【7】在以西结书中记载：
　　犹大和以色列地的人都与你交易；他们用米匿的麦子、饼、蜜、油、乳香兑换你的货物。（以西结书27:17）
　　这段经文论到推罗，推罗象征良善与真理的知识。"米匿的小麦、饼、蜜、油、乳香"象征属爱与仁义的良善及其喜乐。"犹大"象征属天的教会，"以色列地"象征属灵的教会，这些货物就来自于它们。"交易"象征获得。
　　【8】在申命记中记载：
　　那地有小麦、大麦、葡萄树、无花果树、石榴树，那地有橄榄油和蜜。（申命记8:8）
　　这是对迦南地的描述，在内在意义上象征主的国度（参1413，1437，1585，1607，3038，3705节）。其中"小麦和大麦"象征仁爱与仁义的良善，而"葡萄树和无花果树"则象征信仰的良善。
　　【9】在马太福音中记载：
　　他手里拿着簸箕，要扬净他的场，把麦子收在仓里，把糠用不灭的火烧尽。（马太福音3:12；路加福音3:17）
　　这是施洗约翰论到主的话。其中"麦子"象征仁爱与仁义的良善，而"糠"则象征那些毫无良善的事物。在同一福音书中又记载：
　　容这两样一齐长，等着收割。当收割的时候，我要对收割的人说：先把稗子薅出来，捆成捆，留着烧；惟有麦子要收在我的仓里。（马太福音13:30）
　　这里的"稗子"象征邪恶与伪谬，而"麦子"象征良善。这些都是比喻，但要明白，圣言中的所有比喻都是通过象征意义来表达的。
　　3942、"在田里找到了风茄"象征存在于仁义与仁爱的真理与良善中那些属于婚姻之爱的事物。这一含义可从两个方面理解：首先，"风茄"象征属婚姻之爱的事物（这将在后文详述）；其次，"田野"象征教会，因此也象征信仰的真理与仁义的良善，因为这些正是构成教会的要素（参368，2971，3196，3310，3500，3508，3766节）。
　　解经家们对风茄的具体物种存在不同见解，有人认为是某种果实，有人认为是某种花朵。但具体是哪一种并不是关键。重要的是要明白，在古教会的人们看来，所有的果实和花朵都具有象征意义。他们深知整个自然界都是主王国的代表性展现（参3483节），自然界三界中的一切事物都具有代表性，每一样都在灵界中象征某种特殊事物，包括所有的果实和花朵。
　　"风茄"象征良善与真理的婚姻关系，这可以从两个方面证实：从此处经文内在意义的上下文序列；从这个词的原文词源"dudim"，它表示爱及其带来的结合。这一象征意义在雅歌中得到了印证：
　　我们早晨起来往葡萄园去，看看葡萄发芽开花没有，石榴放蕊没有，我在那里要将我的爱情给你。风茄放香。（雅歌7:13-14）
　　【3】从"风茄"的象征意义，我们现在可以理解"流便在田野里找到风茄"这段经文的更深含义：它象征在仁爱与仁义的真理与良善中存在的婚姻关系，也就是能够结合的关系。
　　在属灵意义上，婚姻关系表现为两个相互结合的层面：能与良善结合的真理，以及能与真理结合的良善。正是这种结合关系产生了一切真正的婚姻之爱（参2728，2729，3132节）。
　　因此，我们可以得出一个重要结论：真正的婚姻之爱必须建立在良善与真理之中，同时处于天堂的婚姻关系之中。若不满足这些条件，就不可能存在真正的婚姻之爱。
　　3943、"就拿来给他母亲利亚"象征对外在真理之情感的应用。这一含义可从两个方面来理解：“拿来给"在此处象征一种应用或实践的过程，而"利亚"则象征外在真理之情感，正如在3793，3819节中所解释的。
　　3944、"拉结对利亚说"象征通过内在真理的情感以及对它的渴望而产生的直接领受。这一深层含义可从以下几个方面来理解：
　　首先，"说"在此处象征一种属灵的领受能力，这一点在多处经文中都有论述（参1898，1919节）。其次，"拉结"象征内在真理之情感，这一含义在前文已有详细阐述（参3758，3782节）。这种情感与渴望的本质在拉结随后说的话中得到了进一步印证："求你把你儿子的风茄给我一些。"这表明内在真理之情感不仅仅是一种静态的状态，而是包含着对更深层真理的主动追求与渴望。
　　3945、"请把你儿子的风茄给我些"象征那些属于婚姻之爱的事物，即情感与渴望，借此可以相互往复地结合，这可从"风茄"象征那些属于婚姻之爱的事物得知（参3942节）；这是情感与渴望（参3944节）；婚姻之爱是相互往复的结合（参2731节）。
　　3946、“利亚说，你夺了我的丈夫还算小事吗"象征婚姻的渴望，这可从"夺了丈夫"的象征意义得知，即夺取属于另一个人的丈夫，如此处的雅各，他也是利亚的丈夫，这包含了他们之间的相互之爱；因此，"你夺了我的丈夫还算小事吗"这些话象征婚姻的渴望。
　　3947、"你还要夺我儿子的风茄吗"象征着婚姻关系可能从外在真理的自然良善中退去的状态。这一含义可从如下方面理解："夺"在此处象征一种属灵的剥夺，表明某种属灵关系正在减弱或消失。"风茄"象征婚姻关系（参3942节），代表着属灵生活中那种神圣的结合状态。"儿子"象征真理（参489，491，533，1147节）。由于这话出自利亚之口，而利亚代表外在真理，因此这里特指与外在真理相关的状态。
　　3948、"拉结说，为你儿子的风茄，今夜他可以与你同寝"象征同意结合，这无需解释就可以明白。
　　3949、"雅各晚上从田里回来"象征真理之善处于良善的状态，但如同在自然之光中那样模糊。这一含义可从以下几个层面来理解："雅各"象征自然真理之善（参3669，3677，3775，3829节）；"田地"象征教会的良善（参2971节），因此也象征良善本身；"傍晚"象征模糊状态（参3056，3833节）。
　　3950、"利亚出来迎接他，说，你要与我同寝"象征外在真理的情感渴望与之结合，这可从"利亚”象征外在真理的情感得知，如上所述；这是渴望结合，无需解释就很明显。
　　3951、"因为我实在用我儿子的风茄把你雇下了"象征着出于预见而立约，这从"实在雇下"象征立约可知，也从前文可见。之所以说是出于预见，是因为人的一切真理与良善的结合，以及良善与真理的结合，都出于预见，也就是出于主的天命。这里论及的是良善与真理的结合，以及真理与良善的结合，因此论及人所获得的良善。良善在与真理结合之前，对人来说并非良善；又因为一切良善都来自主，也就是说，是通过良善与真理的结合而获得的，所以这里说是出于预见。
　　主的天命主要关注这种结合。通过这种结合，人成为人，并与野兽区别开来。人在多大程度上接受这种结合，也就是在多大程度上允许主成就这事，就在多大程度上成为人。这才是人里面的良善，除此之外，没有其它能永存的属灵良善。
　　【2】外在人的良善，也就是人活在世上时生活的快乐，只有在其中包含那良善时才是良善。就拿财富来说，只有当财富中包含属灵良善，也就是以邻舍的良善、国家或公共的良善，以及教会的良善为目的时，这财富才是良善。然而，那些认为上述属灵良善不可能存在于世俗财富中，因此说服自己为了进天堂就必须放弃这些的人，大大地错了。如果他们放弃这些，或剥夺自己这些，他们就不能再行善于人，自己也只能活在世上的困苦中。这样一来，他们不仅无法以邻舍的良善和国家的良善为目的，甚至连教会的良善也无法作为目的，反而只顾自己得救，想在天上比别人更大。此外，当他们放弃世俗之物时，也会使自己遭人轻视，在他人眼中显为无用，因此无法服务和尽职。但当他们以这些为目的时，这些就成为实现目的的手段，使他们有能力完成目的。
　　【3】这完全类似于人的营养：营养是为了使心智在健康的身体中保持健康。如果人剥夺身体的营养，也就剥夺了达到目的的条件。因此，属灵人并不轻视营养，也不轻视其快乐，但不会以此为目的，而是将其作为服务目的的手段。从这个例子可以推断其它事物也是如此。
　　3952、"那一夜，雅各就与她同寝"象征结合。这无需解释就很明显。之前的内容大多只解释了内在意义上的词义，这是因为这些内容只有在连续阐述中才能被理解。这里论及的是真理与良善的结合，以及良善与真理的结合，这种结合就是属灵意义上的婚姻关系，也就是在人里面和教会里形成天堂的婚姻。
　　天堂婚姻的奥秘在这些经文中被描述和揭示。这些奥秘是：天堂的婚姻如前所述，是良善与真理的结合，但不是同一层级的良善与真理之间的结合，而是较低层级与较高层级之间的结合。也就是说，不是外在人的良善与其真理之间的结合，而是外在人的良善与内在人的真理之间的结合；或者说，不是自然人的良善与其真理之间的结合，而是自然人的良善与属灵人的真理之间的结合。
　　【2】这种结合才构成婚姻。在内在或属灵人里面也是如此：那里的天堂婚姻不是良善与真理之间的结合，而是属灵人的良善与属天人的真理之间的结合，因为属天人相对处于更高的层级。在那里的天堂婚姻也不是良善与真理之间的结合，而是属天人的良善与从主发出的神性真理之间的结合。由此可见，主自己的神性婚姻并不是在他的神性之人中的神性良善与神性真理之间的结合，而是在神性之人的良善与神性本身之间的结合，也就是在子与父之间的结合。因为主的神性之人的良善在圣言中被称为"神子"，而神性本身被称为"父"。
　　【3】这些奥秘就包含在关于风茄的这些经文的内在意义中。任何人都能看出其中必有某种奥秘，因为若非其中隐藏着神性内容，仅仅记载流便在田里找到风茄，拉结渴望得到它们，为此答应让丈夫与她同寝，以及利亚在傍晚到田里迎接雅各，说她用风茄把他雇下，这些事情太过琐碎，不足以构成圣言的历史。但除非知道雅各的众子以及以他们命名的支派所象征的含义，除非知道内在意义中事物的顺序，而且除非知道什么是天堂的婚姻，否则没有人能知道其中隐藏着什么神性。因为这里论及的就是天堂的婚姻，也就是外在人的良善与内在人的真理的情感之间的结合。为了使这个奥秘更加清楚，让我们进一步说明。
　　【4】外在人的真理是通过以下方式获得的知识和教义：首先是通过父母，然后是通过老师，再后是通过书籍，最后是通过自己的学习。外在人的良善是在这些事物中感受到的愉悦和快乐。这些作为真理的知识和作为良善的快乐确实会结合，但并不构成天堂的婚姻。因为对那些陷入自我之爱和世俗之爱，因而陷入邪恶和伪谬的人来说，知识甚至教义也会与快乐结合，但这些快乐来自于他们的那些爱。虽然真理也能与这些快乐结合，但这样的结合仍在天堂婚姻之外。
　　然而，当外在人或自然人的愉悦或快乐（也就是良善）来自属灵之爱时，情况就不同了。这种属灵之爱包括：对邻舍的爱、对祖国或公共利益的爱、对教会的爱、对主王国的爱，更进一步说，来自对主的属天之爱。当这些爱从内在或属灵人流入外在或自然人的快乐并形成这快乐时，这种与外在或自然人的知识和教义的结合，就在人里面形成天堂的婚姻。这种婚姻不可能存在于邪恶的人里面，只能存在于良善的人里面，也就是那些以上述之爱为目的的人里面。关于内在或属灵人如何流入外在或自然人，可参见前文第3286，3288，3314，3321节所述。
　　【5】在了解了这些之后，我们就能明白前面那些仅就内在意义解释过词义的内容所象征的含义，比如："流便"（他象征着重生的第一个真理，即信仰的真理）"找到风茄"；他把风茄"带给他母亲利亚"（她象征着外在真理的情感）；"拉结"（她象征着内在真理的情感）"渴望得到风茄"，而且风茄也"给了她"；因此利亚得以"与她的丈夫雅各同寝"（他象征着自然人中真理的良善）。
　　接下来，雅各从利亚所生的儿子"以萨迦和西布伦"象征并代表那些属于婚姻之爱的事物，也就是属于天堂婚姻的事物。之后所生的"约瑟"则象征并代表主的属灵王国，这就是所论及的那个婚姻本身。
　　3953、第十七节至第十八节 神听了利亚的祈求，她就怀孕，给雅各生了第五个儿子。利亚说：“神给了我酬报，因为我把我的使女给了我丈夫”，于是给他起名叫以萨迦。
　　"神听了利亚的祈求"象征神性之爱；"她就怀孕，给雅各生了第五个儿子"象征接受并认定；"利亚说，神给了我酬报，因为我把我的使女给了我丈夫"这句话在至高意义上象征真理的神性良善与良善的神性真理，在内在意义上象征天堂的婚姻之爱，在外在意义上象征相互之爱；“于是给他起名叫以萨迦"象征其性质。
　　3954、"神听了利亚的祈求"象征神性之爱。这可以从"听某人"在描述神或主时的意义中看出，因为这表示神按照人的祈求与愿望行事，而这源于神性良善，而神性良善又来自神性之爱。因此，在至高意义上，"听某人"象征神性之爱。
　　圣经的内在意义具有这样的特性：当文字表层的意义上升至天堂，并进入关乎主以及属于主的王国时，天使会以灵性的方式领会它。因为圣经的内在意义对天使来说就是他们的圣经，而圣经的字义则是作为一种媒介或基础来服务于天使的思维。字义本身无法直接到达天使，因为它在许多地方涉及世俗的、地上的和物质的事物，而天使无法思考这些事物，因为他们处于属灵和属天的领域，远高于这些事物。因此，圣经被赋予了一种同时能够服务于人类和天使的性质。这正是圣经与其它任何书籍的不同之处（参347节）。
　　3955、"她就怀孕，给雅各生了第五个儿子"象征接受并认定。从"怀孕"象征接受以及"生育"象征认定的意义中看出，关于这些的解释可参见上文第3860，3868，3905，3911，3919节。
　　3956、"利亚说，神给了我酬报，因为我把我的使女给了我丈夫"这句话在至高意义上象征真理的神性良善与良善的神性真理，在内在意义上象征天堂的婚姻之爱，在外在意义上象征相互之爱。这可以从“酬报”的象征意义中看出。圣经多次提到“酬报”，但很少有人理解它的真正意义。在教会中，人们知道，人凭自己的善行无法获得任何功德或报酬，因为人所行的善并非出于自己，而是出于主。追求报酬或功德的行为，本质上与人的自我联系在一起，这种自我带来对自身的爱、对优越于他人的追求，甚至导致对他人的轻视。因此，那些为了报酬而行的善行并不是真正的善，因为它们并非出于纯正的源泉，即对邻舍的仁义。
　　真正的仁义包含着希望他人得到与自己同样的幸福，甚至在天使中，希望他人比自己更加幸福。这种仁义的情感本质上厌恶任何功德或报酬的观念，因此也厌恶任何以报酬为目的的善行。对于那些真正具有仁义的人来说，他们的“酬报”就是能够行善、被允许行善，以及他们的善行被接受。这种能力本身就是他们的喜悦，甚至是他们的幸福，这正是那些具有仁义的人所体验到的真正的福乐。
　　【2】因此可以确定，“酬报”在圣经中象征仁义之情感的愉悦与幸福，或相互之爱的愉悦与幸福（参3816节）。因为仁义的情感与相互之爱是相同的（参1110，1111，1774，1835，1877，2027，2273，2340，2373，2400节）。由此可知，“酬报”在外在意义上象征相互之爱。
　　“酬报”在更高层次的意义上，即内在意义中，象征天堂的婚姻之爱。这一点可以从第2618，2739，2741，2803，3024，3132，3952节中关于天堂婚姻的讨论中得以确定。天堂的婚姻之爱是良善与真理的结合，而相互之爱源于这种结合或“婚姻”（参2737，2738节）。因此可以确定，“酬报”在内在意义中象征天堂的婚姻之爱。
　　【3】“酬报”在至高意义上象征真理的神性良善与良善的神性真理，这一点可以从良善与真理的结合是天堂的婚姻这一事实看出。因为在主内存在这样的结合，并且从主发出这一结合，当它流入天堂时，形成良善与真理的婚姻，并由此产生相互之爱。
　　从以上讨论以及之前的内容可以看出，利亚所说的“神给了我的酬报，因为我把我的使女给了我的丈夫”（创世记30:18）在内在意义中象征的是什么。“使女”象征服务于外在人与内在人结合的肯定性媒介（参3913，3917，3931节）。因此，在这些通过“使女的儿子们”所象征的内容被肯定并认定之前，不可能存在良善与真理的结合，也不可能存在相互之爱。这些肯定性内容必须先行，这是这些话语中所象征的意义。
　　3957、“于是给他起名叫以萨迦"象征其性质，因为“起名”象征某种性质（参3923，3935节）。以萨迦因“酬报”而得名，因此包含了之前关于“酬报”的内容，也同时包含通过利亚其它话语所象征的内容。
　　以萨迦象征酬报，“酬报”在外在意义上象征相互之爱，在内在意义上象征良善与真理的结合。然而，如今在基督教世界中，很少有人知道“酬报”有这样的象征意义。这是因为他们不知道什么是相互之爱，更不了解良善必须与真理结合，以使人能够进入天堂的婚姻。
　　在来生中，有机会与许多来自基督教世界的人谈论这一主题，包括一些学识渊博的人。但令人惊讶的是，与之交谈的大多数人几乎对此一无所知。他们本可以通过自己的理性了解许多相关的内容，但由于他们不关心死后生命，只关注尘世生活，因此对这些问题毫不在意。
　　【2】如果他们愿意运用自己的理性，他们本可以了解以下内容：
　　首先，当人脱离身体时，他的理智远比活在身体中时更加清晰。这是因为，当人在身体中时，他的思维被身体和世俗的事物占据，这些事物使他的思维变得模糊。而当人脱离身体时，这些干扰便不复存在，他的状态就像那些通过从外在感官抽离思想而进入内在思维的人。因此，他们本可以知道，死后的状态比死前的状态更加明亮清晰。当人死亡时，他实际上是从“阴影”进入“光明”，因为他从属于世俗的事物转向属于天堂的事物，从属于身体的事物转向属于灵魂的事物。然而，令人惊讶的是，尽管他们能够理解这些，他们却仍然持相反的观点，认为肉体中的生命状态是清晰的，而脱离肉体后的生命状态是模糊的。
　　【3】其次，如果他们愿意运用自己的理性，他们本可以知道，人在世上所塑造的生命会伴随他，即人在死后会处于他在世上所形成的状态。他们可以明白，没有人能够摆脱他从童年起所塑造的生命，除非他完全死亡，并且这种生命不可能瞬间转变为另一种生命，更不可能转变为与之相反的生命。
　　例如，那些塑造了欺诈生命并在其中找到生活乐趣的人，无法摆脱欺诈的生命，而是在死后仍然处于这种生命中。或者那些沉浸于自我之爱，并因此对那些不为他们服务的人怀有仇恨和报复之心的人，以及其它类似的人，他们在肉体生命结束后仍然保持这种状态。因为这些事物是他们所爱的，也是他们所行之事对其生活的愉悦所在，因此构成了他们的本质生命。而除非完全消灭他们的生命，否则这些事物无法从他们身上移除；其它情况亦是如此。
　　【4】第三，人可以凭理性知道，当他进入另一种生命时，他会放下许多世俗的关切，例如对饮食、衣着、住所的操心，以及对金钱和财富的追求，因为这些事情在来世并不存在；同样，他也会放下对地位和权势的渴望，而这些却是人在肉体生活中经常思考的内容；取而代之的是，属于天堂的事物将占据这些位置。
　　【5】第四，由此可以推知，那些在世上只关心这些世俗事物，以至于它们完全占据了其生活，并且只在这些事物中找到乐趣的人，是不适合与那些以思考天堂事物为乐的人同在的。
　　【6】第五，也可以由此得知，当这些外在的、属于身体和世俗的事物从人身上被移除后，他的内在本质将显露出来。他会按照他的内在思考方式和意愿行事。如果他的内在充满了欺诈、阴谋、对地位的渴望、对财富的贪求、对名声的追逐（为这些目的），以及仇恨、报复等类似情感，那么在死后，他就会继续按照这些事物去思考。这些事物正是地狱的事物。尽管为了达到这些目的，他在世上可能隐藏了自己的真实意图，并在外表上表现得诚实，甚至让他人相信他的内心没有这些念头，但这些外在的伪装或表面的诚实在来生会被完全移除。因为外在的事物随着身体的脱去而消失，而这些外在的事物在来生已不再有任何用途。因此，每个人都可以推断出，当这些外在的伪装被移除后，他在天使面前将显现出怎样的真实状态。
　　【7】第六，人也可以通过理性知道，天堂（即主通过天堂）不断地运作，并以良善与真理流入人内。然而，如果在人死后继续存在的内在人中，没有某种能够接受良善与真理的基础或平面，例如肥沃的土壤或平坦的地面，那么这些流入的良善与真理将无法被接受。因此，当人活在世上时，他应当努力为自己预备这样一个内在的基础。这种基础只能通过对邻舍的良善思维、对邻舍的良善意愿，以及由此对邻舍的良善行为来形成，并从中体验到生命的喜悦。这一基础是通过对邻人的仁义（即相互之爱）获得的。这个基础被称为良心。主的良善与真理可以流入这个基础，并被接纳；但若没有仁义，也就没有良心，那么流入的良善与真理就会流失，并被扭曲为邪恶与伪谬。
　　【8】第七，人还可以通过自身的理性知道，对神的爱和对邻舍的爱是使人成为人的根本，与禽兽区分开来。这些爱构成了天堂的生命，或构成天堂，而与之相反的爱则构成了地狱的生命，或构成地狱。然而，人之所以不知道这些，是因为他不愿意知道。原因在于，他过着与这些原则相反的生活：一方面，他不相信死后有生命；另一方面，他接受了没有仁义的信仰原则，并因此根据许多教义相信，即使有死后的生命，他也可以仅凭信仰得救，无论他如何生活，只要在临死前最后一刻接受信仰即可。
　　3958、第十九节至第二十节 利亚又怀孕，给雅各生了第六个儿子。利亚说：“神赐给了我美好的嫁妆，这一次，我的丈夫将与我同住，因为我给他生了六个儿子。”于是给他起名叫西布伦。
　　“利亚又怀孕，给雅各生了第六个儿子”象征接受并认定；“利亚说：‘神赐给了我美好的嫁妆，这一次，我的丈夫将与我同住，因为我给他生了六个儿子’”在至高意义上象征主的神性本身及他的神性之人，在内在意义上象征属天的婚姻，在外在意义上象征婚姻之爱；“于是她给他起名叫西布伦”象征它的性质。
　　3959、“利亚又怀孕，给雅各生了第六个儿子”象征接受并认定。"怀孕"象征接受（参3955节），“生育”象征认定（参3955节）。“儿子”则象征真理（参489，491，533，1147，2623，3373节）。
　　3960、“利亚说：‘神赐给了我美好的嫁妆，这一次，我的丈夫将与我同住，因为我给他生了六个儿子’”在至高意义上象征主的神性本身及他的神性之人，在内在意义上象征属天的婚姻，在外在意义上象征婚姻之爱。这可以从“同住”的象征意义以及利亚当时所说的其它话语中看出。“同住”在至高意义上象征主的神性本身（即被称为父的神性）与他的神性之人（即被称为神子的神性）之间的相互内在与相互结合。这可见于主在约翰福音中所说的话：
　　耶稣说：”腓力，人看见了我，就是看见了父……你们当信我，我在父里面，父在我里面。”（约翰福音14:9-11；10:38）
　　这一结合就是神性的婚姻（参3211节，3952节）。这种结合并非字面意义上的同住，而是通过字义上的同住来表达的。因为那些成为一体的事物，在字义上却被呈现为两个，例如“父”与“子”，甚至三个，例如“父”“子”与“圣灵”。关于为什么会如此呈现的多种原因，将在其它地方依靠主的神圣怜悯详细阐述。
　　【2】“同住或同居”在内在意义上象征天堂的婚姻，这是因为天堂的婚姻源于神性的婚姻，即父与子的结合，或主的神性本身与他的神性之人的结合。天堂的婚姻就是被称为主王国的事物，也就是天堂，因为它源于神性的婚姻，而神性的婚姻就是主。这就是在内在意义上通过“同住”所象征的内容，因此天堂也被称为神的居所。正如在以赛亚书中所说：
　　求你从天上垂顾，从你圣洁荣耀的居所观看。你的热心和大能的作为在哪里呢？你爱慕的心肠和怜悯向我们止住了。（以赛亚书63:15）
　　“圣洁的居所”象征属天的王国，而“荣耀的居所”象征属灵的王国。此处的“居所”与“同住”及“西布伦”来源于同一词根。
　　【3】“同住”在外在意义上象征婚姻之爱，这是因为所有真正的婚姻之爱都源于天堂的婚姻，而天堂的婚姻是良善与真理的结合，而这又源于神性的婚姻，即主的神性本身与他的神性之人的结合。
　　天堂的婚姻源于主内在的神性良善以及从他发出的神性真理（参2508，2618，2803，3132），婚姻之爱源于此（参2728，2729）。那些处于真正婚姻之爱中的人，在生命的最深处同住（参2732），也就是在良善与真理的爱中，因为这些是生命的最深处。婚姻之爱是所有爱的根基（参2737，2738，2739）。良善与真理的结合存在于天堂、教会、个体以及自然界的一切事物中（参718，747，917，1432，2173，2516，2712，2758），也存在于圣言的一切内容中（参683，793，801，2516，2712）。因此，在至高意义上，它象征主自身；通过耶稣基督象征神性的婚姻（参3004）。
　　【4】这些内容不仅通过“同住”或“这一次我的丈夫要与我同住”象征，而且也通过前面的话“神赐给了我美好的嫁妆”象征。前者象征良善的真理，后者象征真理的良善，两者共同构成天堂的婚姻。
　　因为这是结论，所以提到“因为我为他生了六个儿子”。“六”在此象征与“十二”相似的内容，即信仰与仁爱的所有事物。在圣言中，当涉及相似的事物时，其数字的一半或两倍具有相同的象征意义。
　　3961、“于是她给他起名叫西布伦”象征它的性质，从“起名”象征性质可以得知（如上所述）。他被命名为西布伦源于“同住”，因此包含了刚刚在3960节中关于“同住”所说的内容，同时也包含了通过利亚其余话语所象征的内容。
　　3962、第二十一节 后来又生了一个女儿，给她起名叫底拿。
　　“后来又生了一个女儿”象征一切的情感，也象征信仰中有良善的教会；“给她起名叫底拿”象征其性质。
　　3963、“后来又生了一个女儿”象征一切的情感，也象征信仰中有良善的教会。这可以从“女儿”象征情感以及教会的意义得知（参2362节）。至于是什么情感，以及教会的性质，可从附加的内容看出。例如，属天教会可从“锡安”这个附加的词看出，因此被称为“锡安的女儿”；属灵教会可从“耶路撒冷”这个附加的词看出，因此被称为“耶路撒冷的女儿”，以此类推。而在这里，没有附加的词，因此“女儿”象征信仰中有良善的教会。
　　此前的经文讨论了信仰的普遍真理，以及这些真理与良善的接受和认定。这些真理通过“雅各的十个儿子”象征（参前文），如同之前所解释的。紧接着提到生了一个女儿，从上下文的连贯性可以看出，这象征一个教会，其中包含了所有这些内容。
　　【2】或者说“信仰中有良善的教会”，或者说“属灵教会”，其意义相同；同样，如果说“一切情感”，即“普遍真理的情感”，其含义也是一致的。因为教会的本质在于“包含良善的真理的情感”和“由良善产生的真理的情感”，而不在于“没有良善的真理的情感”或“没有真理的良善的情感”。
　　那些自称属于教会的人，如果他们仅仅处于“真理的情感”中，而不处于“真理的良善”中，也就是说，他们并不按照真理生活，那么他们是大错特错的。这些人虽然身处教会的群体中，却并不真正属于教会，因为他们实际上处于“邪恶的情感”中，而邪恶无法与真理结合。他们对真理的情感并非源自主，而是出于自我。他们以真理的知识为工具，追求名声，从而获取地位和财富，而并非为了教会、主的王国，更不是为了主。
　　同样，那些处于“没有真理的良善的情感”中的人，也不属于教会，尽管他们可能身处教会的群体中。他们只具有“自然的良善”，而非“灵性的良善”，因此很容易被引导至任何邪恶和伪谬之中，只要邪恶被赋予一种良善的外观，而伪谬被赋予一种真理的外观（参3470，3471，3518节）。
　　3964、“给她起名叫底拿”象征其性质。可从“名字”和“起名”象征性质的意义得知（参前文）。底拿所象征的性质是信仰中的教会的一切，其中包含良善（参上文）。这一点也可以从名字的词源看出，因为在原文中，“底拿”意为审判。在圣经中，“审判”象征信仰的真理（参2235节）；而在内在意义中，“审判”象征信仰的神圣，于外在意义中象征生活的良善（参3921节）。这些都是教会的本质。
　　3965、第二十二节至第二十四节 神记念了拉结，并且神听了她，开启她的子宫。她怀孕，生了一个儿子，说：“神除去了我的羞耻。”她给他起名叫约瑟，说：“愿耶和华再增添我一个儿子。”
　　“神记念了拉结，并且神听了她”象征预见与护理；“开启她的子宫”象征接收与认定的能力；“她怀孕，生了一个儿子”象征接收并认定；“她说：‘神除去了我的羞耻。’她给他起名叫约瑟，说：‘愿耶和华再增添我一个儿子’”，这段话在至高意义上象征主在其神性属灵方面，内在意义上象征属灵的王国或信仰的良善，外在意义上象征救赎，以及繁殖和增多。
　　3966、“神记念了拉结，并且神听了她”象征预见与护理，这从“记念”在描述神时的象征意义可以看出，即象征预见；因为“记念”是看顾某人。而“看顾”在至高意义上象征预见（参3863）。同样，“听了她”在描述神时，象征护理（参3869）。
　　3967、“开启她的子宫”象征接收与认定的能力。其中，“开启子宫”象征赋予怀孕和生产的能力，在内在意义上，这进一步象征接受并认定的能力，具体而言，是接受良善之真与真理之善的能力。“怀孕与生产”象征接受并认定（参1230，347节）。
　　3968、“她怀孕，生了一个儿子”象征接受并认定，如前文所述（参3919，3925，3955，3959节）。
　　3969、“她说：‘神除去了我的羞耻。’她给他起名叫约瑟，说：‘愿耶和华再增添我一个儿子’”，这段话在至高意义上象征主在其神性属灵方面，内在意义上象征属灵的王国或信仰的良善，外在意义上象征救赎，以及繁殖和增多。这可以从“约瑟”在圣经中的象征意义看出（后续将详述），也可以从“神除去了我的羞耻”和“愿耶和华再赐给我一个儿子”的象征意义看出，因为“约瑟”这个名字来源于收集和增加。
　　“神除去了我的羞耻”象征拉结现在不再不孕，因此也不再如她自己对雅各所说的那样“如同死去”（参创世记30:1；3908节）。这里的“拉结”象征内在真理的情感或就真理而言的内在人（参3758，3782，3793，3819节）。若外在人或自然人就良善与真理而言不能与内在人相对应，那么内在人就良善与真理而言如同死去（参3493，3620，3623节）。内在人与外在人必须结合，直到不再是两个，而成为一个整体。
　　【2】这种结合无法发生，直到自然人或外在人被预备好。外在人必须首先接受并承认普遍的真理，这些真理由利亚和婢女所生的雅各十个儿子象征。接着，自然人的良善必须与其中的真理结合，这种结合由利亚所生的雅各最后一个儿子——“西布伦”象征，西布伦因“同住”而得名（参3960，3961节）。在这种结合完成之后，内在人与外人才进入天堂的婚姻（参3952节）。
　　之所以这种结合不能更早实现，其中有极其深奥的奥秘。这是因为内在人的良善此时才与外在人的良善结合，并通过这种结合与其中的真理结合；同时，内在人的良善通过对外在人中真理的情感，与外在人的良善以及其中的真理结合。这种结合既是直接的，也是间接的（参3314，3573，3616节）。只有在这种结合完成后，内在人才与外在人结合，而在此之前，内在人几乎不存在，因此如同死去。正如前文所述，这就是为什么说“神除去了我的羞耻”。这里的“羞耻”象征神收集并除去的状态，也就是解脱或释放。这就是“羞耻”被神收集或除去的象征意义。
　　【3】然而，通过随后的话语“愿耶和华再增添我一个儿子”（约瑟因此得名），象征着另一个奥秘：通过“约瑟”象征主的属灵王国，也即属灵人，因为每一个属灵人中都包含主的属灵王国。属灵人由两个核心要素构成，即仁义与信仰，或者说良善与真理。其中，从仁义而来的信仰，或从良善而来的真理，是由“约瑟”所象征的；而包含仁义的信仰，或包含良善的真理，则由“另一个儿子”所象征，并由“便雅悯”所代表（参创世记35:16-18）。
　　因此，“约瑟”象征属天的属灵人，而“便雅悯”象征属灵的属天人。两者的区别，可以从之前多次提到的“从良善而来的真理”（属天的属灵人）与“包含良善的真理”（属灵的属天人）中看出。这正是拉结所说的“愿耶和华再增添我一个儿子”所象征的奥秘。
　　然而，这些奥秘只有那些处于信仰的仁义之中的人才能理解，因为他们在内在事物上处于天堂之光中，而天堂之光中也包含智慧。而那些仅处于世俗之光中的人，却无法理解这些奥秘，因为世俗之光并不包含智慧，除非它本身吸纳了天堂之光。对于那些处于天堂之光的天使来说，这些奥秘是最普通不过的事情。
　　【4】从以上内容可以得知，“神除去了我的羞耻，愿耶和华再增添我另一个儿子”在至高意义上象征主关于属灵的神性，在内在意义上象征主的属灵王国，即信仰之良善，因为这就是属灵在该王国中的本质；而在外在意义上，这些话语象征救赎，以及由此带来的繁殖和增多，这是自然的结果（参3971节）。
　　主的属灵王国是指那些在仁义中并因此而在信仰中的人。这个王国与主的属天王国有所不同，因为属天王国中是那些在对主之爱中并因此在仁义中的人。属天王国的人构成第三层或最内层的天堂，而属灵王国的人则构成第二层或内层的天堂。
　　【5】“神收取了我的羞耻”中提到“神”，而“愿耶和华再增添我另一个儿子”中提到“耶和华”，是因为前者象征从真理到良善的上升，而后者象征从良善到真理的下降。属灵之人处于信仰之良善中，即由良善而来的真理中；但在成为属灵之人之前，他处于信仰的真理中，即包含良善的真理中。当谈论真理时，称为神；当谈论良善时，称为耶和华（参2586，2769，2807，3921节）。
　　【6】“约瑟”象征主的属灵王国，即属灵之人，因此象征信仰之良善。这可以从圣经中提到“约瑟”的地方看出，例如雅各（当时称为以色列）对约瑟的预言：
　　约瑟是多结果子的树枝，是泉旁多结果子的枝子；他的枝条探出墙外。弓箭手将他苦害，向他射箭，逼迫他。但他的弓仍旧坚硬，他的手健壮敏捷，这是因雅各大能者的手——就是以色列的牧者、以色列的磐石。你父亲的神必帮助你，那全能者必将天上所有的福，地里所藏的福，以及生产乳养的福都赐给你。你父亲所赐的福，胜过我祖先所赐的福，直达永世山岭的极处。这些福必降在约瑟的头上，临到那与弟兄迥别之人的顶上。（创世记49:22-26）
　　在这些预言性话语中，至高意义上描述了主的属灵神性，而在内在意义上描述了主的属灵王国。其中每一项具体内容象征的意义，将在解释该章时，依靠主的神圣怜悯予以说明。
　　【7】摩西五经的预言中，他对约瑟说：
　　愿耶和华赐福给他的地，有天上的宝物、甘露，以及卧在下方深渊的宝物；有太阳所结的宝物，有月亮所出的宝物；有东方古山的上品，有永世之岭的宝物；有地和其中充满之物的宝物，并荆棘中那位的喜悦。这些福都要临到约瑟的头上，降在那与弟兄迥别之人的顶上。（申命记33:13-17）
　　【8】“以色列”象征主的属灵教会（参3305，3654节）。因此，雅各（后来称为以色列）在临死前对约瑟说：
　　你在埃及地生的两个儿子，就是在我未到你这里之前所生的，以法莲和玛拿西必归我，好像流便和西缅一样。那救赎我脱离一切患难的使者，赐福给这两个孩子，使他们归入我的名下，也归入我祖亚伯拉罕和以撒的名下；愿他们在地上昌大。（创世记48:5，16）
　　构成属灵教会的有两种事物，即理智和意志。“以法莲”象征理智，“玛拿西”象征“意志。因此，雅各（当时称为以色列）收养并认这两个约瑟的儿子为自己的儿子。在圣经中，尤其在预言性经文中，“以法莲”多次被提及，并象征属灵教会对真理与良善的理解能力。
　　【9】在以西结书中，耶和华说：
　　人子啊，你取一根木杖，在其上写“犹大和他的同伴以色列人”；又取一根木杖，在其上写“约瑟的杖”，即“以法莲的杖”，以及他的同伴以色列全家。把这两根杖合在一起，使它们在你手中成为一根。主耶和华如此说：“看哪，我要取约瑟的杖，就是在以法莲和他同伴以色列支派手中的杖，把它们加在犹大的杖上，使它们成为一根杖，在我的手中成为一根……我要使他们在以色列地、在群山上成为一国，他们都要有一位君王，不再分为两国，也不再分裂为两个王国。”（以西结书37:16-17，19,22）
　　这里讲的是主的属天王国和属灵王国。“犹大”象征属天王国（参3654，3881，3921节），“约瑟”象征“属灵王国”。这两个王国不再是两个，而是一个，这在主降世时得以实现。
　　【10】通过主的降临，属灵之人得以拯救（参2661，2716，2833，2834节）。主在约翰福音中这样说：
　　我另外有羊，不是这圈里的，我必须领他们来，他们也要听我的声音，并要合成一群，归一个牧人。（约翰福音10:16）
　　这象征“两个木杖”，即“犹大”和“约瑟”。它们将被结合为一，成为主手中的一根杖，并在主的王国中成为一个整体。属天人构成第三层或最内层天，而属灵人构成第二层或内层天。在天堂中，属天之人与属灵人是一体的，因为属天人对属灵人产生影响，即属天人流入属灵人中。属灵的王国如同属天王国的基础，因此天堂得以稳固。在第三层或最内层天堂中，属天的神性表现对主的仁爱，而属天之属灵神性表现为仁义。在第二层或内层天堂中，仁义是主要的，因此属灵人所在的天堂通过这种流入而稳固。“木杖”象征良善，包括对主之仁爱的良善和对邻舍之仁义的良善（参2784，2812，3720节）。因此，主命令在木杖上写下“犹大”和“约瑟”，使它们成为一根木杖。
　　【11】在撒加利亚书中：
　　我要坚固犹大家，拯救约瑟家，要领他们归回。我要怜恤他们；他们必像未曾弃绝的一样，
　　都因我是耶和华－他们的神，我必应允他们的祷告。（撒迦利亚书10:6）
　　这里提到两个王国，即属天王国和属灵王国。“犹大”象征属天王国，“约瑟”象征属灵王国，并提到属灵之人的拯救。
　　【12】阿摩西书中记载：
　　耶和华向以色列家如此说：你们要寻求我，就必存活。要寻求耶和华，就必存活，免得他在约瑟家像火发出，在伯特利焚烧，无人扑灭。要恶恶好善，在城门口秉公行义；或者耶和华-万军之神向约瑟的余民施恩。（阿摩司书5:4，6，15）
　　“约瑟”象征属灵人，“以色列家”象征属灵的教会（参3305，3654节），“约瑟”象征该教会的良善。因此说“寻求我，就必存活，免得他在约瑟家像火发出。”
　　【13】领约瑟如领羊群之以色列的牧者啊，求你留心听！坐在二基路伯上的啊，求你发出光来！在以法莲、便雅悯、玛拿西前面施展你的大能，来救我们。（诗篇80:1-2）
　　这里“约瑟”象征“属灵之人”，“以法莲、便雅悯和玛拿西”象征属灵教会的三个方面。
　　【14】唱起诗歌，打手鼓，弹美琴与瑟。当在月朔并月望－我们过节的日期吹角，因这是为以色列定的律例，是雅各神的典章。他去攻击埃及地的时候，在约瑟中间立此为证。（诗篇81:2-5）
　　这里“约瑟”象征属灵的教会或属灵之人。从经文中的词句可以看出这一点，因为圣经中有些词句象征属灵事物，有些词句象征属天事物，并且始终一贯如此。这里的词句象征属灵事物，例如“歌唱、鼓瑟、美琴、吹角、节期的日子”。因此，这里讲到的是属灵教会，即“约瑟”。
　　【15】主耶和华如此说：“你们要照地的境界，按以色列十二支派分地为业。约瑟必得两分。（以西结书47:13）
　　这里提到主的属灵王国，因此说“约瑟必得两分”。主的属灵神性也被称为他的王权，因为主的王权是他的神性真理，而他的祭司职分是他的神性良善（参2015，3009，3670节）。主的王权正是通过“约瑟”象征的，因为“约瑟”在埃及地成为了“王”。关于这一象征意义，将在其它地方凭借主的神圣怜悯作进一步阐述。
　　【16】主的神性属灵（即神性真理）在至高意义上由“约瑟”所象征。这并非在主内，而是从主发出。因为主本质上是神性良善，而神性真理则从神性良善发出。这种关系可以类比为太阳与光：光并不在太阳之中，而是从太阳发出。或者类比为火：光并不在火之中，而是从火发出。圣经中也将神性良善比作太阳与火，并直接称之为太阳与火。
　　主的属天王国以从主发出的良善为生命，而属灵王国则以从主发出的真理为生命。因此，在来生，主对属天之人显现为太阳，而对属灵之人显现为月亮（参1053，1521，1529-1531，3636，3643节）。从太阳发出的热代表仁爱的良善，被称为属天与属灵的热；光则代表从良善发出的真理，被称为属灵的光（参3636，3643节）。然而，从主如同太阳发出的热与光中，包含了仁爱的良善和信仰的真理，也就是智慧与聪明（参1521-1523，1542，1619-1632，2776，3138，3190，3195，3222，3223，3339，3485，3636，3643，3862节）。因为凡从主发出的，都是有生命的。
　　【17】由此可知，神性属灵的本质，以及属灵王国与属天王国的来源。属灵王国的核心是信仰的良善，也即仁义，它直接从主流入，也通过属天王国间接流入。神性属灵（从主发出的）在圣经被称为真理的灵，即神圣的真理。它并非属于某个灵，而是属于主，通过主所差遣的灵显现出来。这一点可以从主在约翰福音中的话中看出：
　　只等真理的圣灵来了，他要引导你们进入一切的真理；因为他不是凭自己说的，乃是把他所听见的都说出来，并要把将来的事告诉你们。他要荣耀我，因为他要将受于我的告诉你们（约翰福音16:13-14）
　　3970、第二十五节至第二十六节 拉结生约瑟之后，雅各对拉班说：“请打发我走，叫我回到我的地方和我的土地去。请你把我服侍你所得的妻子和孩子给我，让我走；我怎样服侍你，你都知道。”
　　“拉结生了约瑟”象征通过约瑟所代表的属灵人的认定；“雅各对拉班说”象征自然真理的良善与源于神性的旁系良善的关系，通过这种良善实现内在事物的结合；“请打发我走，叫我回到我的地方和我的土地去”象征那时由雅各所代表的自然人对与神性理性结合状态的渴望；“把我的妻子给我”象征他的真理之情感；“和孩子给我”象征由此而来的真理；“服侍你所得的”象征通过自己的能力；“让我走”象征与神性理性的结合；“我怎样服侍你，你都知道”象征通过自身的能力所付出的劳苦和努力。
　　3971、“拉结生了约瑟”象征通过约瑟所代表的属灵人的认定。“生”在象征认定（参3905，3911，3915，3919节）；“拉结”象征“内在真理的情感”（参3758，3782，3793，3829节）；“约瑟”象征属灵的王国，因此也象征属灵人（参3969节）。属灵的事物因来自主而使人成为属灵人，同时也构成属灵王国。
　　在前文中，通过雅各从婢女和利亚所生的儿子，讨论了普遍真理的接受与认定，以及这些真理最终与内在人结合的过程，因此涉及到人的重生，直到人成为属灵人。“约瑟”象征这种属灵人。在接下来的内容中，讨论了真理与良善的繁殖增多，这由雅各通过拉班的羊群所获得的羊群来表示。
　　【2】当内在人与外在人，即灵性与自然之间的结合完成后，便会带来良善的繁殖和真理的增多。这种结合在人之中被称为天堂的婚姻。正是从这种婚姻中，良善和真理得以产生与增多。
　　“约瑟”在外在意义上象征繁殖与增多（参3965，3969节）。其中，“繁殖”（结果实）象征良善，而“增多”象征真理（参43，55，913，983，2846，2847节）。
　　3972、“雅各对拉班说”象征自然真理的良善与源于神性的旁系良善的关系，通过这种良善实现内在事物的结合。“雅各”象征属自然真理的良善（参3659，3669，3677，3775，3829节），而“拉班”象征源于神性的旁系良善（参3612，3665，3778节）。这种结合通过旁系良善实现，这在之前的内容中已多次提到（参3665，3690节及其它地方）。此外，“拉班的羊群”象征这种良善，雅各通过这些羊群为自己建立了羊群，这将在接下来的内容中详细探讨。
　　3973、“请打发我走，叫我回到我的地方和我的土地去”象征那时由雅各所代表的自然人对与神性理性结合状态的渴望。这一象征意义可以从以下分析得出：”雅各“象征自然真理的良善（参3972节），”地方“象征一种状态（参2625，2837，3356，3387节），而”土地“在这里象征神性理性，特别是指以撒和利百加，因为“我的土地”指的是雅各的父亲以撒和母亲利百加，他希望被送回他们那里。”以撒“象征神性理性中的良善（参2083，2630，3012，3194，3210节），而”利百加“象征与神性理性之良善结合的神性真理（参3012，3013，3077节）。从雅各话语中的情感可以看出，这种请求表达了他对与神性理性结合的强烈渴望。
　　3974、“把我的妻子给我”象征他的真理之情感；“和孩子给我”象征由此而来的真理。这可以从“妻子”或“女人”的象征意义理解为“真理的情感”。其中，“利亚”象征外在真理的情感，“拉结”象征内在真理的情感（参1230，347节）。而“孩子们”象征由此产生的真理，因为“儿子们”象征“真理”（参489，491，533，1147，2623，3373节）；而“从女人生的孩子们”则象征“由此产生的真理”。在古代，法律规定，给予仆人的女人及其所生的孩子，属于仆人所服侍的主人。这可以从摩西律法中看到：
　　你若买了希伯来人作奴仆，他必服事你六年，第七年他可以自由白白地出去。如果他的主人给他妻子，她生了儿子或女儿，那妻子和她的孩子仍是主人的，他要独自出去。（出埃及记21:2，4）
　　这种规定也存在于古教会中，因此拉班声称雅各的妻子和孩子属于他。这在创世记中有明确记载：
　　拉班对雅各说：“这些女儿是我的女儿，这些儿子是我的儿子，这些羊群是我的羊群；凡你所看见的，都是我的。”（创世记31:43）
　　因此，雅各对拉班说：“给我我的妻子和我的孩子们。”然而，根据摩西律法的规定，这象征“内在或理性之人”对“外在或自然之人”中所获得的善与真的权利。
　　“仆人”象征自然真理的初始状态，即尚未注入真正的真理之前的状态。这种初始状态的真理并非真正的真理，而是看似真理，但它作为媒介服务于引入真正的真理与良善。当通过它或它的服侍注入了真正的善与真时，这种初始状态就被释放，而真正的善与真则被保留。因此，这一关于仆人的律法，是为了象征这种属灵含义而制定的。
　　【2】雅各并非被买来的仆人，而是出自比拉班更显赫的家族。他通过自己的服侍“买下”了拉班的女儿们，因此也包括她们所生的孩子，因为这些是他的工价。因此，拉班对这些事物的看法是不恰当的。此外，“希伯来仆人”象征那些服务于引入真正良善与真理的真理，而他的“妻子”象征自然良善的情感。但”雅各“的象征意义有所不同，他象征自然良善的真理，而他的“妻子”象征真理的情感。“拉班”并不象征摩西律法中提到的仆人的主人，即理性，而是象征旁系的良善（参3612，3665，3778节）。这种良善并非真正的良善，而是看似真正的良善，并服务于引入真正的真理（参3665，3690节）。因此，这些事物最终归属于雅各。
　　【3】这些内容确实深奥，只有极少数人能够理解，因为大多数人并不了解“自然的真理与良善”与“理性的真理与良善”的区别；更不明白“非真正的良善与真理”以及那些“看似真正的良善与真理”如何服务于引入真正的良善与真理，尤其是在重生的初期。然而，这些内容包含在这些话语的内在意义中，也包含在后续关于拉班羊群的描述中——雅各从这些羊群中为自己获得了羊群。因此，这些内容不应被忽略，或许会有人能够理解。那些渴望了解这些事物的人，即那些热爱属灵良善与真理的人，将会在这些事物上得到启发。
　　3975、“服侍你所得的”象征通过自己的能力。这一解释源于“服侍”的象征意义，即努力和专注（参3824，3846节）。当这类话语被用于描述主时，其意义是凭借自身的能力。这是因为主通过自身的神性能力，为自己获取了神性的良善与真理，并将他的人性转化为神性（参1616，1749，1755，1921，2025，2026，2083，2500，2523，2632，2816，3382节）。
　　3976、“让我走”象征与神性理性的结合。这一点可以从“去”的意义得出，即去往自己的地方和土地（参3973节），这些象征着与神性理性结合的渴望。
　　3977、“我怎样服侍你，你都知道”象征通过自身的能力所付出的劳苦和努力，这可以从之前第3975节所述和引用的内容中得出，因此无需进一步解释。此外，这些内容所包含的意义，可以从第3974节所述的内容以及后续内容中看出。
　　3978、第二十七节至第三十节 拉班对他说：“如果我在你眼中蒙恩，我经历了，耶和华赐福与我是为你的缘故。”他说：“请你定你的工价，我就给你。”雅各对他说：“我怎样服侍你，你的牲畜在我这里怎样，你是知道的。我未来之先，你拥有的很少，现今却发大众多，耶和华随我的脚步赐福与你。现在，我能为我的家做些什么呢？”
　　”拉班对他说：‘如果我在你眼中蒙恩’”象征从拉班所代表的那个良善中获得的领受；“我经历了，耶和华赐福与我是为你的缘故”象征从神性而来，为了服务于自然的良善；“请你定你的工价，我就给你”象征着愿意根据对方的意愿给予；“雅各对他说：我怎样服侍你，你是知道的”象征对他的意图和能力的了解；“你的牲畜在我这里怎样”象征这也是由于神性的力量；“我未来之先，你拥有的很少”象征他的良善是贫瘠的，除非与其它良善结合；“现今却发大众多”象征随后所带来的丰饶；“耶和华随我的脚步赐福与你”象征从神性到自然的祝福；“现在，我能为我的家做些什么呢？”象征如今从中产生良善的果实。
　　3979、”拉班对他说：‘如果我在你眼中蒙恩’”象征从拉班所代表的那个良善中获得的领受。“说”象征直接领受（参1898，1919，2080，2619，2862，3395，3509）。“拉班”象征从神而来的旁系良善（参3612，3665，3778）。这里的“拉班对他说”象征从那个良善中获得的领受，因为圣经中的人物在至高意义上代表主内的神性事物，在内在意义上则代表与人相关的事物。因此，通过两个人物，象征了同一人内的两种事物。
　　3980、“如果我在你眼中蒙恩”象征倾向性，这可以从“在某人眼中蒙恩”象征倾向性得知。关于“拉班”所象征的良善，也可以说具有倾向性，因为它希望临在。任何能够反思或能够反思自身良善与真理情感的人，也能够反思愉悦与快乐，就会注意到一种倾向性优于另一种；但若缺乏反思，这些以及类似的现象便不会显现。
　　3981、“我经历了，耶和华赐福与我是为你的缘故”象征从神性而来，为了服务于自然的良善。“经历耶和华赐福”象征确知从神性而来的事物；“为你的缘故”象征为了服务于自然的良善。“雅各”象征自然真理的良善（参3659，3669，3677，3775，3829节）；“拉班”象征用于服务的旁系良善（参3982，3986）。
　　3982、“请你定你的工价，我就给你”象征着愿意根据对方的意愿给予，无需进一步解释。以上内容难以通过清晰的方式表达，因为人的思维在阅读关于“拉班”和“雅各”的历史事件时，无法立刻转向涉及属灵意义的内在内容。历史事件总是占据人的思想，形成一种观念，而这种观念几乎无法帮助理解非历史性的内容。此外，人还需要对“拉班”和“雅各”分别象征的良善有明确的认识。“拉班”象征的良善是一种有用的良善，这种良善能够引入真正的良善与真理。当这种效用完成后，它就会被舍弃。这种良善的性质如同初熟果实中的某种未成熟部分，通过它汁液得以引入，而一旦完成任务，这部分便会枯萎，果实则通过其它纤维成熟，最终通过真正汁液的纤维成熟。
　　【2】众所周知，人类在婴幼儿时期学习了许多事物，这些学习的目的仅仅是为了通过它们作为媒介，逐步学习更有用的内容，直到最终学习到那些与永恒生命相关的事物。当人学习到这些事物时，早期的事物几乎会被遗忘。同样，当人被主重新生成时，也会通过许多并非真正良善与真理的情感被引导，而这些情感仅仅是为了接受真正的良善与真理，并进一步吸收这些真正的良善与真理。当人被这些真正的良善与真理充满时，早期的情感便会被遗忘和舍弃，因为它们仅仅起到媒介的作用。“拉班”象征的旁系良善相对于“雅各”象征的真理之良善，以及两者的羊群，也具有类似的关系。这一点将在后文中详细讨论。
　　【3】这些是隐藏在这些历史记载及其后续内容中的奥秘，但它们被以历史形式传递，使圣经能够被人们，甚至是儿童和简单的人愉快地阅读。其目的是，当他们因历史意义而感到神圣的愉悦时，天使能够因内在意义而处于神圣中。内在意义适合天使的智慧，而外在意义适合人的智慧。由此，人类与天使得以结合。人对此完全无知，但他能够感受到某种愉悦，其中包含着神圣。
　　3983、“雅各对他说：我怎样服侍你，你是知道的”象征对他的意图和能力的了解，这一点可以从内在意义中看出。“你是知道的”象征了解其意图，而知道其在服侍中的表现，或“我怎样服侍你”象征了解其能力。这可以从“服侍”在此处的象征意义得知，即指特定的能力（参3975，3977节）。“雅各”象征主的神性自然之良善与真理的结合，其能力正来源于此。因此，“你的牲畜在我这里怎样”也象征出于神性。
　　3984、“我未来之先，你拥有的很少”象征他的良善是贫瘠的，除非与其它良善结合。这一象征意义可以从内在意义中的系列事件得到确认。这里讨论的是通过“拉班”象征良善的性质。在与“雅各”所象征的真理之善结合之前，这种善是“很少有用的”，也就是说，是贫瘠的。然而，这些内容的具体情况将在接下来的部分中进一步阐明。
　　3985、“现今却发大众多”象征随后所带来的丰饶。这一象征意义可以从“发大众多”的表达中得以确认，具体指结合之后所产生的繁荣与结果。
　　3986、“耶和华随我的脚步赐福与你”象征从神性到自然的祝福。“耶和华祝福”象征通过结合被赋予神性良善（参3406，3504，3514，3530，3565，3584节）。这里的结合是指与“雅各”所象征的自然之善的结合。“脚”象征自然（参2162，3147，3761节）。此外，这一象征意义也可以通过至大之人与人类个体之间的对应关系得以确认。因此，“耶和华随我的脚步祝福与你”（原文直译是”耶和华祝福与你，直到我的脚“）象征着从神性到自然的祝福。
　　3987、“现在，我能为我的家做些什么呢？”象征如今从中产生良善的果实。这可以从“家”的象征意义得知，它象征良善（参1230，2231，2233，3128，3652）。这里的“我的家”象征通过雅各所代表的良善。而“为我的家做些什么”象征从中结出良善的果实，这一点可以从当前讨论的良善的结果和真理的增多得知，因为内在人与外在人的结合已经完成。
　　通过最后出生的“约瑟”象征了这种结出果实的良善（参3965，3969，3971），并通过“雅各”从“拉班的羊群”中为自己取得的羊群象征了这种良善的结果，这将在后文描述。
　　除非外在人与内在人结合，否则良善不能结果，真理也不能增多。这可以从以下事实得知：内在人的本质是愿意他人获得良善，并因此思考良善；而外在人的本质是行出良善，并因此教导良善。若践行良善不与意愿良善结合，教导良善不与思考良善结合，那么这就不是善。
　　因为恶人可以意愿邪恶而行出良善，也可以思考邪恶而教导良善。这一点对每个人来说都是显而易见的。伪善者和亵渎者在这种技巧上比其他人更为熟练，甚至可以伪装成光明的天使，但内在却是魔鬼。因此，可以得知，良善不会对任何人结出果实，除非践行良善与意愿良善结合，教导良善与思考良善结合，也就是说，除非外在人与内在人结合。
　　3988、第三十一节至第三十三节 拉班说：“我当给你什么呢？”雅各说：“什么你也不必给我，只要替我做这一件事，我便仍旧牧放你的羊群。今天我要走遍你的羊群，分开其中所有斑点和斑纹的牲畜，羊群中所有黑色的羊羔，山羊中有斑点和有斑纹的，这将是我的工价。我的公义将为我作证，在明天的日子，你来到我面前察看我的工价，凡在山羊中不是有斑点和有斑纹的，羊群中的黑色的，那就是被我偷的。”
　　“接班说：我当给你什么呢？”象征着知识；“雅各回答”象征着回应；“什么你也不必给我，只要替我做这一件事”象征从真理引导出的良善；“我便仍旧牧放，看守你的羊群”象征通过拉班所代表的良善被应用于服务，即引入真正的良善与真理；“今天我要走遍你的羊群”象征感知每一种良善的性质；“分开其中所有斑点和斑纹的牲畜”象征将所有与邪恶混杂的良善（斑点）和与伪谬混杂的真理（斑纹）分离；“羊群中所有黑色的羊羔”象征纯真的自我性，这属于“拉班”所象征之良善的属性；“山羊中有斑点和有斑纹的”象征此后凡掺杂着伪谬和邪恶的真理之良善都将属于他；“这将是我的工价”象征属于他自己的；“我的公义将为我作证”象征他自己的神性之圣；“在明天的日子”象征永恒；“你来到我面前察看我的工价”象征属于他自己的；“凡在山羊中不是有斑点和有斑纹的”象征不是通过拉班所理解的良善与邪恶和伪谬混杂的真理之良善；“羊群中黑色的”象征最初的纯真状态；“那就是被我偷的”象征那不属于他的。
　　3989、“接班说：我当给你什么呢？”象征着知识，因为这是通过提问与探讨，试图了解对方想要什么以及期望多少报酬。“雅各回答”象征着回应，这一象征意义显而易见，不需要进一步解释。
　　3990、“什么你也不必给我，只要替我做这一件事”象征从真理引导出的良善。这可以从“什么你也不必给我”的意义中看出，这表明引导的来源并非来自拉班所象征的良善，而是来自雅各所象征的良善，即真理之善（参3669，3677，3829）。至于具体的引导方式，在接下来的内容中有详细描述。
　　3991、“我便仍旧牧放，看守你的羊群”象征通过拉班所代表的良善被应用于服务，即引入真正的良善与真理。这可以从“羊群”的象征意义中得知，此处指的是拉班的羊群，象征由拉班所代表的良善；“仍旧牧放，看守你的羊群”意味着将其用于实际用途。从后续内容可以看出，雅各通过这些羊群为自己建立了他的羊群，它实际上作为媒介，为实现用途而服务。
　　3992、“今天我要走遍你的羊群”象征感知每一种良善的性质。“羊群”象征良善（参343，3518节），而“走遍羊群”象征知道并感知其性质。
　　3993、““分开其中所有斑点和斑纹的牲畜”象征将所有与邪恶混杂的良善（斑点）和与伪谬混杂的真理（斑纹）分离。这可以从“分开”就是分离的意义，以及“牲畜”（此处是指山羊和羔羊）象征良善与真理（参1824，3519节）中得知。
　　以雅各的故事为例，他要求作为报酬的牲畜是山羊中有斑点和有斑纹的，以及黑色的羊羔。他还将剥去树皮的杨树、杏树和枫树枝放在水槽中，面向拉班的羊群。当羊群交配时，他将羊群的脸对准有斑点和黑色的羊群。通过这些手段，他变得富有，但并非通过正当方式。
　　表面上，这些记载似乎没有任何神圣意义。然而，圣经在所有内容甚至最小的细节中都包含神圣的奥秘。这些故事并非仅仅为了记录历史，而是象征着更深的属灵意义，旨在启示救赎和永生的真理。
　　【2】从这些以及其它类似的例子中可以看出，这里隐藏着一个奥秘。每一件事物，即使在字面意义上看似普通，其内部却蕴含着更为神圣的内容。然而，这些内部的内容只有通过内义才能被揭示，也就是说，只有了解这些内容如何被天使领受，才能真正明白。当人们在圣经的历史叙述中停留于自然意义时，天使则在属灵的意义中领悟其深意。这两种意义看似相距遥远，实际上却紧密相连。从这些和其他内容中可以清楚地看出这种联系。
　　在本章及后续内容中隐藏的奥秘，可以部分从之前关于“拉班”和“雅各”的描述中得知。“拉班”象征一种通过它可以引入真实和良善的善，而“雅各”象征真理之善。然而，人们对自然界中与属灵良善相对应的事物知之甚少，更少有人理解何为属灵良善，以及它必须与对应关系相符。因此，这些奥秘难以被人领会，因为它们超出了普通理性的范围，就像有人用一种陌生的语言讲话，即使解释得再清楚，听者也难以理解。然而，即便如此，仍有必要揭示圣经中隐藏的内在意义，以便人们能够更深入地理解其中的真理。
　　【3】在最高意义上，这里谈及主如何使他的自然成为神性。在象征意义上，描述主如何重生我们人的自然部分，使之与人的内部相对应，也就是与肉体死后仍存活的那部分，那时被称为人的灵。当灵脱离身体时，将会携带外在人的一切，除了骨骼和肉体。
　　如果在世时，即在肉体生活中，未能实现内在人与外在人的对应关系，那么死后将无法完成。这段文字在内在意义上讨论了通过主的重生，使内在人与外在人结合的过程。
　　【4】人在重生之前，必须接受并承认一些普遍的真理。这些真理由“雅各从利亚和婢女所生的十个儿子”所象征。当这些真理被接受并承认后，接下来便是讨论外在人与内在人，即自然人与属灵人的结合。这种结合由“约瑟”所象征。
　　良善的繁殖和真理的增多只有在这种结合完成之后才会出现，并且仅随着结合的逐步实现而产生。这一点通过雅各从拉班的羊群中为自己得来的羊群来象征。“羊群”在圣经中多次象征良善和真理。而“拉班的羊群”象征通过拉班所代表的良善，其性质如前所述。“雅各的羊群”则象征真正的良善和真理，这是通过这些努力而获得的（参1230，347节）。
　　【5】真正的良善和真理是如何获得的，这里进行了详细描述。然而，这一过程无法被理解，除非明确“斑点的”“有纹路的”“黑色”和“白色”在内义中的象征意义。因此，首先需要说明这些象征。
　　“斑点的”和“斑纹的”是由黑色和白色混合而成的。“黑色”通常象征邪恶，具体来说象征人的自我，因为人的自我本质上就是邪恶。“阴暗的”象征伪谬，尤其是伪谬的原则。“白色”在内义中象征真理，特别是主的公义和功德，因此也象征主在人之中的公义和功德。这种“白色”被称为洁白，因为它闪耀着来自主的光辉。
　　然而，“白色”在相对的意义上也象征人的自我公义或自我功德。因为真理如果没有良善的伴随，就会带有这样的功德感。当一个人行善时，如果不是出于良善的真理，他总是期望得到回报，因为他是为了自己而行；但当一个人出于良善行真理时，这真理便会因来自主的光而被启示。因此，“斑纹的”象征掺杂伪谬的真理，而“斑点的”象征掺杂邪恶的良善。
　　【6】在另一世界中，颜色显现得极其美丽和辉煌，甚至无法用语言描述（参1053，1624节）。这些颜色源自光与影在白色与黑色中的变化。然而，那里的光虽然看似与世间的光相似，但本质上完全不同。天堂的光本身蕴含智慧与聪明，因为主的神性智慧与聪明以光的形式展现，并照耀整个天堂（参2776，3138，3167，3190，3195，3222，3223，3225，3339-3341，3485，3636，3643，3862节）。
　　阴影在另一世界中也并非普通的黑暗，而是光的缺乏，象征智慧与聪明的缺失。因此，“白色"和"黑色"分别象征因光而来的智慧与聪明，以及光的缺乏所导致的无知与伪谬。由此可见，这些颜色本质上是光与影在白色与黑色基础上的变化，即在平面上的不同组合所形成的，这些变化被称为"颜色"（参1042，1043，1053节）。
　　【7】由此可以看出，所谓点状或用点标记和区分的事物，是由“黑点”和“白点”象征的，分别表示混合了邪恶的良善和混合了伪谬的真理。这些事物源自“拉班”的良善，用以引入真正的良善与真理。然而，这些事物如何发挥作用，却是一个奥秘。
　　对于那些处于天堂之光中的人，这一奥秘可以清楚显现，因为天堂之光中蕴含智慧；但对于仅处于世间之光的人来说，这一奥秘并不显明，除非他们的世间之光被天堂之光所启迪，就如那些已经重生的人一样。每一个重生的人，都能在其自然的光中，从天堂之光看见良善与真理。天堂之光使他们的智慧之目得以看见，而世间之光则使其自然之目得以看见。至于这些事物的具体运作方式，还需进一步说明。
　　【8】在人类中，没有纯粹的良善，也没有纯粹的真理。因为人的意志本身充满邪恶，这种邪恶不断地从意志流入理智，并带来伪谬的观念。正如所知，人类从父母那里继承了逐代累积的邪恶。这种遗传的邪恶使人不仅实际产生邪恶，还将其据为己有，同时不断添加新的邪恶。
　　然而，人类的邪恶有不同的种类。有些邪恶与良善无法混合，例如那些与爱神爱邻相对立的邪恶，包括仇恨、复仇、残酷，以及轻视他人并以己为优越的态度。这些邪恶还伴随着由此产生的伪谬观念，使之更加顽固。
　　另一方面，有些邪恶与良善可以混合，这些邪恶并不直接与爱神与爱邻相冲突。
　　【9】若有人爱自己胜过他人，并因此在道德生活和社会生活中努力超越他人，在知识和学术上追求卓越，并渴望在地位和财富上优于他人，但他同时承认并敬拜神，真心履行对邻舍的义务，并从良心出发行公义和正直，这样的自爱是可以与良善和真理相混合的邪恶。这种邪恶是人的本性，是人因遗传而生的，若迅速将其移除，就如同熄灭了人最初生命的火焰。
　　然而，那些爱自己胜过他人，并因此轻视他人，憎恨那些不尊敬或崇拜自己的人，并因仇恨而在复仇中感到残酷的快感，这样的自爱是不能与良善和真理相混合的邪恶，因为它们彼此对立。
　　【10】作为例子，若有人相信自己因一次悔改就已完全洁净，如同通过水洗净污垢，因为他履行了悔罪的相关仪式，或在告解后听到忏悔神父的赦免之言，或因领受圣餐后便确信如此。如果他在此之后过一种新生活，即活在良善与真理的情感之中，这种信念虽是错误的，但可以与良善相结合。然而，若他仍像从前一样过着肉体与世俗的生活，则这种信念是错误的，且无法与良善相结合。
　　同时，有人认为人因正确的信仰而得救，而非因正确的意志。若此人确实有正确的意志，并因此行善，则这一信念虽为错误，但可以与良善和真理相结合。但若他既无正确的意志，也不因此行善，则这一信念是错误的，且无法与良善和真理相结合。
　　【11】如果有人不知道人在死后会复活，因此不相信复活，或者虽然知道却仍然怀疑甚至几乎否认，但他却生活在真理与良善之中，那么良善与真理仍然可以与他的错误相混合。然而，如果他生活在伪谬与邪恶之中，那么他的错误就无法与良善和真理相结合，因为伪谬与真理是对立的，邪恶也会摧毁良善。
　　【12】伪装和狡诈若以良善为目的，无论是为了邻舍、祖国还是教会，都可以称为智慧；其中掺杂的邪恶可以因其目的而与良善相混合。但如果伪装和狡诈以邪恶为目的，则不再是智慧，而是诡计和欺诈。在这种情况下，良善绝不能与之结合，因为以邪恶为目的的欺诈会将一切地狱的秩序引入人心，将邪恶置于核心，而把良善推至外围。这正是地狱的秩序。
　　【13】邪恶与伪谬能够与良善与真理结合，这可以从以下事实看出：世上存在许多不同的教义和教派，其中许多完全是异端，但在每一个教派中都有得救之人。此外，在教会之外的外邦人中，也存在主的教会。尽管他们处于伪谬之中，但那些过仁义生活的人仍然得救（参2589-2604节）。这种得救之所以可能，是因为邪恶能够与良善结合，伪谬能够与真理结合。
　　这种结合并非直接的连接或统一，而是主按照奇妙的秩序将其安排妥当。良善与真理被置于中心，而邪恶与伪谬则按层次排列在外围。由此，良善与真理从中心发出的光能够照亮外围的邪恶与伪谬，使之如同黑白交替般被点缀和装饰。这种排列方式正是天堂的秩序。
　　这正是圣经中“斑点”和“斑纹”在内义中所象征的意义。
　　3994、“羊群中所有黑色的羊羔”象征纯真的自我属性，这属于“拉班”所象征之良善的属性。此意显然来源于“黑色”的象征意义，即自我（参3993节）；以及“羊羔”的象征意义，即纯真（后文将进一步展开）。通过“羔羊中的黑色”来象征纯真的自我属性，其意义如下：
　　在每一种良善中都必须包含纯真，只有这样，良善才能成为良善。没有纯真的仁义就不能称为仁义，更遑论对主的仁爱。因此，纯真是仁爱和仁义的本质，即良善的核心。
　　纯真的特性在于人能够发自内心地承认并相信，自己除了邪恶外一无所有，而一切良善皆源自于主。因此，纯真的自我不过是“黑色”，即自我的意志完全是邪恶，自我的理智完全是伪谬。当一个人发自内心地承认并信仰这一点时，主便将良善与真理注入其中，并赋予其属天的自我。这种属天的自我是洁白而光辉的。
　　唯有在真正的谦卑中，人才能如此全心全意地承认并信仰此点，因为在这种状态下，他处于自我否定甚至厌弃的状态，远离自我，从而进入接受主神性的状态。因此，主将良善注入谦卑和痛悔的心中。
　　【2】纯真的自我性在此通过“羔羊中的黑色”象征，而“羔羊中的白色”则象征功德，因为“白色”意味着功德（参3993节）。雅各并未选择“白色”，因为功德与纯真相对立。凡将功德置于良善中的人，实际上承认并相信一切良善来自自身。他们在行善时注视自己而非主，因此基于功德要求回报。这种人轻视他人，甚至谴责他人，从而完全背离天堂的秩序，即良善和真理。由此可知，除非良善中包含着纯真，否则对邻舍的仁义和对主的仁爱无法存在。因此，除非一个人拥有某种纯真的成分，否则无法进入天堂。正如主所言：
　　我实在告诉你们，凡要承受神国的，若不像小孩子，断不能进去。（马可福音10:15；路加福音18:17）
　　在圣经中，“小孩子”或“婴孩”象征纯真（参2305，3494节）。然而，婴孩并非纯真，而是纯真居于智慧之中（见2305，3494节）。婴孩的纯真与智慧的纯真有何不同，请参阅2306和3183节；以及被主赋予生命的、由纯真与仁义复活的自我是怎样的，请参阅154节；关于纯真使良善成为良善的话题，请参阅2526和2780节。
　　【3】“羔羊”象征纯真，这一点可以从圣经中多处经文得知，例如以下几处：
　　豺狼必与羊羔同住，豹子与山羊羔同卧，牛犊、少壮狮子并肥畜同群；小孩子要牵引它们。（以赛亚书11:6）
　　这里描述的是主的王国，以及其间平安与纯真的状态。其中，“豺狼”象征那些反对纯真的人，“羔羊”象征那些处于纯真之中的人。类似的描述也出现在以赛亚书另一处：
　　豺狼必与羊羔同食，狮子必吃草与牛一样，尘土必作蛇的食物；在我圣山的遍处，这一切都不伤人、不害物。（以赛亚书65:25）
　　“豺狼”仍象征反对纯真的人，“羔羊则象征处于纯真之中的人。因“豺狼”与“羔羊”是对立的关系，主在路加福音中对他所差遣的七十人说：
　　我差遣你们去，如同羊羔进入狼群中。（路加福音10:3）
　　此外，在摩西五经中提到：
　　又使他从磐石中的咂蜜，从坚石中吸油；也吃牛的奶油、羊的奶油、羊羔的脂油，巴珊所出的公绵羊和山羊。（申命记32:13-14）
　　这一段在内义上讲的是古教会的属天之事，“羔羊的脂油”象征纯真之中的仁义。
　　【4】“羔羊”在原文中以多种名称出现，并通过这些名称象征纯真的九个层次。正如所述，任何良善中都必须具有纯真，才能使其为良善；同样，任何真理中也必须具有纯真。因此，“羔羊”在这里以一个词汇表达，这个词也被用来指绵羊（利未记1:10；3:7；5:6；17:3；22:19；民数记18:17），象征信仰中的纯真，即来源于仁义的纯真。在其它地方，则以不同的词表达，例如在以赛亚书中提到：
　　你们要将羊羔给那地掌权的，从西拉往旷野，送到锡安山城的山。（以赛亚书16:1）
　　主耶和华必像大能者临到，他的膀臂必为他掌权。……他必像牧人牧养自己的羊群，用膀臂聚集羊羔抱在怀中，慢慢引导那乳养小羊的。（以赛亚书40:9-11）
　　这里“用膀臂聚集羊羔抱在怀中”象征那些在仁义之中并具有纯真的人。
　　【5】约翰福音中说：
　　耶稣对西门·彼得说："约拿的儿子西门，你爱我比这些更深吗？"彼得："主啊，是的，你知道我爱你。"耶稣对他说："喂养我的羊羔。"耶稣第二次问："约拿的儿子西门，你爱我吗？"彼得说："主啊，是的，你知道我爱你。"耶稣对他说："你牧养我的羊"。（约翰福音21:15-16）
　　"彼得"如同其它地方一样，象征信仰（参创世记18章和22章的序言，以及3750节）。因为信仰若没有源于对邻舍的仁义和对主的仁爱，便不能称为真正的信仰；而仁义和仁爱若不是源于纯真，也不能称为真正的仁义和仁爱。因此，主首先询问彼得是否爱他，这实际上是在探问信仰中是否包含仁爱；随后他说"喂养我的羊羔"，象征关怀那些拥有纯真的人；接着在同样的问话后说"牧养我的羊"，象征关怀那些拥有仁义的人。
　　【6】主就是纯真本身，这纯真存在于他的王国中，因为一切纯真都源自于他。因此，主在圣经中被称为羔羊，例如：
　　次日，约翰看见耶稣来到他那里，就说：“看哪，神的羔羊，除去世人罪孽的！"（约翰福音1:29，36）
　　他们要与羔羊争战，羔羊必胜过他们，因为他是万主之主，万王之王。同着羔羊的，就是蒙召、被选、有忠心的。（启示录17:14）
　　此外，启示录中多处提到羔羊的异象（5:6；6:1，16；7:9，14，17；12:11；13:8；14:1，4；19:7，9；21:22，23，27；22:1，3）
　　在至高意义上，逾越节的羔羊代表主自己。"逾越节"象征主的荣化过程，即他的人性披上神性；在代表意义上，它象征人的重生。"逾越节的羔羊"则象征重生的核心本质——纯真。这表明若没有包含纯真的仁义，任何人都无法经历真正的重生。
　　【7】纯真是主的王国中最重要的元素，也是那里的属天本质。在圣经中，祭祀和燔祭代表主王国中的属灵和属天之物，而羔羊则特别用来代表他王国的核心本质——纯真。这体现在献祭的具体规定中：每日的常献燔祭要用羔羊，早晨一只，黄昏一只（出埃及记29:37-39，民数记28:3，4）；在安息日则要献双倍的祭物（民数记28:9，10）。在规定的节期中还要献上更多的羔羊，这记载在利未记23:12和民数记28:11，14，19，27以及29章全章中。
　　当产妇洁净期满后，要献上羔羊为燔祭，并献一只雏鸽或斑鸠（利未记12:6）。这一规定象征着婚姻之爱的果效，因为婚姻之爱本质上就是纯真（参见2736节），正如婴儿象征纯真一样。这些规定都指向同一个属灵真理：纯真在主的王国中具有核心地位。
　　3995、"山羊中凡有斑点和斑纹的"象征此后凡掺杂着伪谬和邪恶的真理之良善都将属于他，这显然可从以下含义得知："斑点"象征邪恶，"斑纹"象征伪谬（参3993节），而"山羊"则象征真理之良善，也就是信仰的仁义（参3519节）。这段经文表明，此后凡掺杂着伪谬和邪恶的真理之良善都将归属于他，这一点从随后的"这就是我的工价"这句话得到进一步确认。
　　【2】让我们来探讨真理之良善，即信仰的仁义是什么。在人的重生过程中，表面上看似信仰的真理在先，仁义的良善在后；但当人真正重生后，实际情况恰恰相反。仁义的良善明显在先，信仰的真理随后跟进。这种现象的前者只是表象，后者才是实质（参3539，3548，3556，3563，3570，3576，3603，3616，3701节）。
　　在重生过程中，人是根据所学的真理来行善，因为他需要通过真理来认识什么是良善，但实际上是内在的良善在推动这一切。良善是通过内在之路（灵魂之路）从主那里流入，而真理则通过外在之路（身体的感官之路）流入。通过外在之路进入的真理会被内在的良善所接纳并与之结合，这个过程持续到人完全重生。此时发生转变，真理开始受良善的引导。这就解释了什么是真理之良善，以及什么是良善之真理。
　　现今许多人认为仁义的良善是信仰的果实，这是因为他们只看到了重生初期的表象就下定论，而且也不了解其它情况。实际上，能够重生的人很少，只有那些已经重生的人，也就是那些在良善的情感或仁义中的人，才能真正理解这一点。这种理解来自于良善的情感或仁义的清晰感知。相比之下，未重生的人甚至不知道什么是良善的情感或仁义，只能像对待外在事物一样对其进行理性推测，因此他们误认为仁义是信仰的果实，而事实上信仰是源于仁义的。不过，对于普通人来说，理解什么在先什么在后并不是最重要的，关键是要活在仁义中，因为仁义就是信仰的生命。
　　【3】此处提到的"牲畜"实际上包含了小羊、绵羊、山羊羔、山羊、公绵羊和公山羊等多种动物，但经文特别只提到小羊和山羊。这种选择具有深层的属灵含义：”小羊“象征纯真，“山羊”则象征信仰的仁义，这正是此处内在意义要阐述的重点。这一含义在原文的用词中也得到了印证：描述"斑点"的词在以赛亚书40:11中也用来表示"小羊"；而描述"班纹"的词在列王纪下3:4和阿摩司书1:1中则与"牧人"有关。
　　3996、“这将是我的工价”象征属于他自己的。这里的"工价"指的是雅各因服侍而得到的报酬，它象征着依靠自己的能力，或者说出自己本身的作为，这一点在前面3975，3977，3983节中已有详细说明。
　　3997、“我的公义将为我作证”象征他自己的神性之圣。这里的"公义"一词通常用来描述良善（参612，2235节），但当它用来描述主时，如此处所示，就特指神性之圣，因为一切属灵和属天的良善都源自主的神性之圣。
　　3998、"在明天的日子"在此象征着永恒，从“明天”的含义可知。在圣经中，当提到昨天、今天或明天时，在其至高的意义上都指向永恒："昨天"象征从永恒而来，"今天"象征永恒本身（参2838节），而"明天"则象征直到永恒。圣经中的一切时间概念，无论是世纪、年、月、周、日还是小时，都是用来象征特定的状态。然而，在主那里并不存在状态的变化，一切都是永恒和无限的。因此，此处的"明天"实际上象征着永恒。
　　3999、“你来到我面前察看我的工价”象征属于他自己的。这里的"工价"一词，当用来描述主时，象征着属于他自己的，特指他凭借自己的能力所获得的，这一点在前面3975，3977，3982，3996节中已有详细说明。
　　4000、“凡在山羊中不是有斑点和有斑纹的”象征不是通过拉班所理解的良善与邪恶和伪谬混杂的真理之良善，这一点可以参考前面3993，3995节中对类似内容的解释。
　　4001、“羊群中黑色的”象征最初的纯真状态。这里的"黑色"象征着自我属性，而"羔羊"则象征纯真，如3994节所述。之所以"羊群中黑色的"象征最初的纯真状态，是因为在人重生的过程中，他的自我最初占据主导地位。在这个阶段，人从自己的自我出发认为自己在行善，也会依据自我行善，直到他能够被赋予属天的自我（参1712，1937，1947，2882，2883，2891节）。这就是为什么此处用"羊群中黑色的"来象征最初的纯真状态。
　　4002、“那就是被我偷的”象征那不属于他的，这无需解释就可以明白。这句话在字面意义上听起来很严厉，但当我们从属天的角度来理解时，这种严厉就消除了，变得温和而柔美。这就像经上所说的：
　　你们要警醒，因为你们不知道你们的主哪一天来到。家主若知道几更天有贼来，就必警醒，不容人挖透房屋。（马太福音24:42-43）
　　若不警醒，我必临到你那里，如贼一样。我几时临到，你也决不能知道。（启示录3:3）
　　看哪，我来像贼一样。那警醒、看守衣服……的有福了！（启示录16:15）
　　在这些描述主的经文中，"如同贼"仅仅象征着意想不到和出乎预料的到来。在内在意义上，"偷盗"象征着将本属于主的东西——也就是良善与真理——据为己有。由于在重生的初期阶段，所有人都会这样做（这构成了最初的纯真状态，如4001节所述），因此这个词的实际含义要比字面意思温和得多。这就是为什么"那就是被我偷的"象征那不属于他的。
　　4003、第三十四节至第三十六节 拉班说："看哪，情愿照着你的话行。"在那日，他把有杂色和斑纹的公山羊，以及所有有斑点和斑纹的母山羊，凡其中有白色的，和羊群中所有黑色的都分开，交在他儿子们手中。他在自己和雅各之间设定三天的路程；雅各就牧放拉班剩余的羊群。
　　"拉班说：'看哪，情愿照着你的话行'"象征着同意。"在那日，他把有杂色和班纹的公山羊分开"象征着那些分散的、掺杂着邪恶和伪谬的真理之善被分离出来，这些真理之善原本属于拉班所象征的善。"所有有斑点和斑纹的母山羊"象征着那些掺杂着邪恶和伪谬的良善。"凡其中有白色的"象征其中有真理。"羊群中所有黑色的"象征着纯真的自我属性。"交在他儿子们手中"象征着这些被给予真理。"他在自己和雅各之间设定三天的路程"象征着完全分离的状态。"雅各牧放拉班剩余的羊群"象征着他从剩余的事物中选取那些将要结合的良善与真理。
　　4004、"拉班说：'看哪，情愿照着你的话行'"，这显然表示同意，不需要解释。
　　4005、"在那日，他把有杂色和班纹的公山羊分开"象征着那些分散的、掺杂着邪恶和伪谬的真理之善被分离出来，这些真理之善原本属于拉班所象征的善。这一含义可从以下各词的象征意义得知：“分开”表示分离的行为；“公山羊”象征良善之真理；“有杂色的”象征那些散布其中与邪恶相混杂的事物；“有斑纹的”则象征那些散布其中并伪谬相混杂的事物。经文中先提到公山羊后提到母山羊，这是因为“公山羊”象征良善之真理，而“母山羊”象征真理之良善，关于这两者的区别，已在第3995节中详细阐述。
　　【2】圣言中对雄性和雌性做出了精确的区分，这一点在献祭和燔祭的规定中表现得尤为明显。这些规定详细说明了献祭时应当献上羊羔或母羊羔、母山羊或公山羊、母绵羊或公绵羊等。从这些规定可以看出，雄性和雌性各自表示不同的含义：通常，雄性象征真理，雌性象征良善。
　　因此在这段经文中，“公山羊”象征良善之真理，而后文提到的“母山羊”则象征与这些真理相连的良善。正是由于这样的区别，经文特别提到“他分开了杂色的公山羊”，而不是像描述母山羊时那样说是“有斑点的”。“杂色的”象征那些分散并混杂着邪恶的真理，而“有斑点的”则象征那些分散并混杂着邪恶的良善，这一点在第3993节中已经解释过。值得注意的是，与邪恶混杂的真理本质上属于理智的范畴，而与邪恶混杂的良善则本质上属于意志的范畴，这就是它们之间的根本区别。
　　这些都明显属于由拉班所象征的良善，因为它们来自拉班的羊群。在圣言中，“羊群”象征良善与真理，也就是象征那些生活在良善与真理中的人，即那些属于主的教会的人。
　　【3】这个深奥的奥秘需要特殊的理解条件才能领会：一方面需要理智在真理和良善的知识上经过充分的教导，另一方面还需要获得启迪。这是因为要理解这个奥秘，我们必须先明白什么是良善之真理，以及由此衍生的良善，还要理解为什么从拉班所代表的单一良善中能分离出如此多样的形式。
　　对于那些缺乏这方面认知的人来说，很难理解每一个良善中都蕴含着无数的内容，这些内容之丰富，即使最博学的人也难以将它们归类为基本类别。这些内容包括：通过真理获得的良善、由此产生的真理、通过这些真理再次获得的良善，以及从良善产生的真理，它们都遵循着特定的秩序。同时还包括与邪恶混杂的良善，与伪谬混杂的真理，这些在第3993节中已经详细讨论过。
　　这些混合和调和的形式极其丰富多样，其数量超过千万倍，而且会随着生命状态的变化而改变。这些变化在总体上是随着年龄的推移而发生，在具体层面上则是根据各种情感的变化而改变。这就解释了为什么能从拉班的良善中分离出如此多的不同形式：有些与雅各的儿子们所代表的真理相连，有些被保留下来，还有一些则由此衍生出来。
　　然而，正如前面所说，这些深奥的真理只有在人的理智得到充分教导并同时获得启迪的情况下，才能真正理解。
　　4006、"所有有斑点和斑纹的母山羊"象征着那些掺杂着邪恶和伪谬的良善。这里的“母山羊”象征真理的良善，正如第3995节所解释的，特别是指那些与真理相连的良善，这一点在第4005节中已经讨论过。其中“有斑点的”象征那些混杂着邪恶的良善，而“有斑纹的”则象征那些混杂着伪谬的真理，这些含义在第3993和3995节中已有详细说明。
　　4007、"凡其中有白色的"象征其中有真理。这里的“白色”象征真理，尤其象征主的公义和功德，以及由此在人里面体现的主的公义和功德，这一点在第3301和3993节中已有详细说明。之所以用“白色”来象征这些，是因为从主而来的天堂之光及其光辉和洁白都象征着真理。当某物被这天堂之光照亮而变得光辉洁白时，就象征着在人里面体现的主的公义和功德。那些承认主的公义，从良善中接受它，同时摒弃自己的公义的人，就是特别被称为“义人”的人。关于这些人，主在福音书中说：
　　义人在他们父的国里，要发出光来，像太阳一样。（马太福音13:43）
　　【2】光辉洁白的白色具有这种象征意义，这一点在圣言的其它经文中也有明确体现。在摩西五经中记载：
　　他的眼睛因酒红润，他的牙齿因奶白亮。（创世记49:12）
　　这段经文谈到犹大，他象征着主的圣爱，在内在意义上象征属天的王国，因此也象征属天的人，这一点在第3881节中已有解释。其中“眼睛因酒红润”象征圣智，而“牙齿因奶白亮”则象征公义。大卫在诗篇中祈求说：
　　求你用牛膝草洁净我，我就干净；求你洗涤我，我就比雪更白。（诗篇51:7）
　　这里的“洗涤并比雪更白”象征着通过接受并披戴主的公义而从罪中得到洁净。在启示录中，约翰描述道：
　　灯台中间有一位好像人子，他的头与发皆白，如白羊毛，如雪，眼目如同火焰。（启示录1:13，14）
　　【3】在启示录中还有多处关于白色象征意义的记载：
　　在撒狄你还有几名是未曾污秽自己衣服的，他们要穿白衣与我同行，因为他们是配得过的。凡得胜的，必这样穿白衣。（启示录3:4，5）
　　我劝你向我买火炼的金子，叫你富足，又买白衣穿上。（启示录3:18）
　　有白衣赐给他们各人。（启示录6:11）
　　我又观看，见有许多的人，站在宝座和羔羊面前，身穿白衣。长老中有一位问我说：这些穿白衣的是谁？是从哪里来的？我对他说：我主，你知道。他向我说：这些人是从大患难中出来的，曾用羔羊的血把衣裳洗白净了。（启示录7:9，13,14）。
　　天使穿着洁白光明的细麻衣，胸间束着金带。（启示录15:6）
　　我就观看，见有一匹白马；骑在马上的，拿着弓，并有冠冕赐给他。（启示录6:2）
　　我观看，见天开了。有一匹白马，骑在上面的称为诚信真实...在天上的众军骑着白马，穿着细麻衣，又白又洁，跟随他。（启示录19:11，14）
　　【4】在所有这些经文中，"白色"象征信仰之真理；白衣和白袍也是如此。但信仰之真理并非属于那些认为信仰源于自己、智慧源于自己的人，而是属于那些相信这一切来自主的人，因为信仰和智慧是赐予他们的。这些人不会将任何真理和良善归于自己，更不会认为凭借自己所拥有的真理和良善能获得功德，更不会认为借此称义，而是将一切归于主，这一切都出于恩典和怜悯。这就是"穿上白衣"的含义，也是"在羔羊的血中洗白"的含义。所有进入天堂的人都要脱去两样东西：自我及由此而来的信心，以及自己的功德或自我的公义。他们要穿上从主而来的属天的自我，以及主的功德或公义。他们越是如此，就越能深入天堂。这些特别由红色和白色来象征："红色"象征他们那时所拥有的仁爱之良善，"白色"象征信仰之真理。
　　4008、"羊群中所有黑色的"象征着纯真的自我属性，这一点从前面3994节所说的内容可以得知，那里有相同的话语。
　　4009、"交在他儿子们手中"象征着这些被给予真理，这从"儿子"象征真理可知（参489，491，533，2623，3373节）。"交在他们手中"意味着将事物交由他们支配和判断，因为"手"象征能力（参878，3387节）。这里“儿子们”所象征的诸真理是所谓的感官之物，它们属于感官范畴，构成自然心智的最外层。人的自然层一方面与身体的感官相通，另一方面与理性心智相通。通过这些中介，就形成了一个上升的过程：从向世界开放的身体感官上升到向天堂开放的理性心智；同样也有从天堂降至世界的下降过程。这种上升和下降的能力是人类独有的特质。
　　这些章节的内在意义专门讨论这种上升和下降的过程。圣经通过不同人物来表达这个过程：以撒和利百加代表理性层面，雅各和他的两个妻子代表自然层面，而他们的儿子们则代表感官层面。虽然感官是最外层的秩序，但它同时包含了之前所有层面的特质，因此每个儿子都代表着一个包含这些特质的共同品质，这一点在前文已经解释过了。
　　4010、"他在自己和雅各之间设定三天的路程"象征着一种完全分离的状态。这种含义可以从几个方面来理解：首先，"设定路程"本身就象征分离；其次，"三"这个数字象征最终的，完全的，或结束的意思（参1825，2788节），因此暗示完全的分离；最后，"天"或“日”则象征着状态（参见23，487，488，493，893，2788，3462节）。
　　4011、"雅各牧养拉班剩余的羊群"象征着他从剩余的中取出那些将要结合的良善与真理。这里的"羊群"象征着良善和真理（参343，2566，3767，3768，3772，3783节），而"牧放剩余的羊群"则象征着从剩余之物中挑选那些适合结合的良善和真理，这一点在后文中会有详细讨论。
　　4012、第三十七节至第四十节 雅各为自己取了新鲜的杨树枝、榛树枝和梧桐树枝，在枝杖上剥皮，露出白色，使枝杖露出里面的白。他将剥了皮的枝杖放在水槽中；在水槽那里，羊群来到那里饮水，在羊群的对面，当它们来饮水时发热。羊群在枝杖前发热，生下有杂色的、有斑点的和有斑纹的。雅各把羊羔分开，使羊群的脸朝向拉班的羊群中有杂色的和所有黑色的。他为自己单独设立诸群，
　　"雅各为自己取了新鲜的杨树枝"这句经文象征着自然良善特有的能力；"在枝杖上剥皮，露出白色，使枝杖露出里面的白"象征着内在能力中真理的安排；"他将剥了皮的枝杖放在水槽中”象征进一步的预备过程；"在水槽那里，羊群来到那里饮水"象征着对真理的情感；"在羊群的对面，当它们来饮水时发热"这段经文象征着为了结合而产生的情感热度；"羊群在枝杖前发热"象征着来自自身能力的效果；"羊群生下有杂色的、有斑点的和有斑纹的"象征着因此从中间的良善，即通过"拉班”所象征的良善，在自然的良善中产生了这样的事物；雅各把羊羔分出来"象征着关于纯真的事；"使羊群的脸朝向有杂色的"象征着朝向那些被邪恶和伪谬散布的真理；"所有黑色的”象征着朝向特定的状态；“拉班的羊群中“象征着在拉班所代表的良善之中；"他为自己单独设立诸群”象征着凭借自身能力分离良善与真理；
　　4013、"雅各为自己取了新鲜的杨树枝"这句经文象征着自然良善特有的能力。这种象征意义来自于杨树枝作为一种杖的功用，因为在圣言中，“杖”象征着能力。这种象征意义源于多个方面：首先是因为牧人用它来管理羊群，其次是因为它能支撑身体，如同右手一般（"手"象征能力，参见878，3387节）。基于杖的这种象征意义，古代君王将其作为权力的象征，因此指挥杖和权杖成为了王权的标志。不仅君王使用杖，祭司和先知也使用它来象征他们所拥有的能力，就像亚伦和摩西一样。这就是为什么摩西在行神迹时，多次被命令伸出他的杖或手，因为"杖"和"手"都象征着神圣的能力。值得注意的是，埃及的术士在施行魔法时也使用杖，这种象征一直延续至今，以至于现代魔术师表演时仍然手持魔杖。
　　【2】通过以上内容可知，"杖"象征着能力。在圣言的原文中，用于指代牧人、君王、祭司和先知所用之杖的词语各不相同。本段经文中使用的是特指旅行者和牧人所用之杖的词，这一用法在其它经文中也可见到（创世记32:11；出埃及记12:11；撒母耳记上17:40，43；撒迦利亚书11:7，10）。这里所说的杖并非用作手杖，而是指从杨树、榛树和梧桐树上砍下的枝条，用于放置在羊群饮水的水槽前。尽管形态不同，但其象征意义相同，因为从内在意义来看，它象征着自然良善的能力及其所衍生的自然真理的能力。
　　【3】关于制作杖所用的杨树，我们需要理解树木在圣言中的象征意义。树木总体上象征直接领受和理性认知：在论及属天人时象征直接领受，在论及属灵人时象征理性认知（参103，2163，2682，2722，2972节）。由于直接领受和理性认知与良善和真理密切相关，因此具体的树木都象征着特定的良善和真理。其中，橄榄树和葡萄树等象征属灵人的内在良善和真理，而杨树、榛树和梧桐树则象征自然人的外在良善和真理。在古时候，由于每种树木都具有特定的象征意义，人们便在圣林中按照不同树种进行崇拜。这里所说的杨树特指白杨树，因其白色特征而得名。从象征意义上看，杨树代表源于真理的良善，或称真理的良善，这一含义也出现在何西阿书4:13中，只不过在那里这种良善已被歪曲。
　　4014、"榛树和梧桐树"象征着来自自然真理的能力。虽然这些树木的象征意义在圣言中较少提及，但在以西结书中有一处重要记载，说到：
　　神园中的香柏树不能遮蔽它，冷杉树不及它的枝条，梧桐树不及它的枝条；神园中的树都没有它荣美。（以西结书31:8）
　　在那里论述的是属灵教会之人的知识和理性层面；"神园"象征属灵教会，"香柏树"象征理性层面，"冷杉树和梧桐树"象征自然层面，其中"冷杉树"象征自然层面的良善，"梧桐树"象征自然层面的真理。
　　4015、"在枝杖上剥皮，露出白色，使枝杖露出里面的白"象征着内在能力中真理的安排。"剥皮"和"剥皮处"表示除去外在以显露内在，"白色"象征真理，"枝杖"则象征能力。这里特指内在能力，因为皮下的枝杖代表着内在人对外在人的能力，也就是属灵人对自然人的能力。
　　自然人中一切良善和真理的安排都源自属灵人，即通过属灵人从主而来，具体是通过其中的真理实现的。主首先流入属灵人或内在人的良善，然后通过其中的真理流入自然人。在人重生之前，这种流入并非直接通过良善进行。因此，自然人中的一切安排必然来自内在人，自然人或自然层面只能通过这种方式被安排，也就是经历重生。
　　【2】这种特质来自内在，这一点可以从三个方面得到证实：首先是真理的认定——若不是源自内在，就不能称之为真正的认定；其次是良心，它本质上就是从内在发出的对真理的认定；最后是直接领受。
　　由于内在的安排是通过真理实现的，所以能力被归于真理。这一点可以从圣言中多处得到证实，如枝杖和手都象征着能力（参见3091节）。然而，真理本身并不具有能力，而是从良善获得能力。换言之，真理通过良善从主获得能力。这就是内在能力中真理安排的含义。当论及主时，在至高意义上表示固有的能力，因为神性的能力是固有的，不依赖于任何其他来源。
　　内在的安排是通过真理形成的，因此能力被归于真理。这一点可以从圣言中多处得到证实，比如“枝杖”和“手”都象征着能力（参3091节）。然而，需要明白的是，真理本身并不具有能力，能力是来自良善的。换句话说，真理是通过良善从主那里获得能力的。这就揭示了内在能力中真理安排的本质。在论及主的至高意义上，这表示一种固有的能力，因为神性的能力是固有的，不依赖于任何其它来源。
　　4016、"他将剥了皮的枝杖放在水槽中"象征着进一步的预备过程。这一象征意义可以从后续内容得到证实，因为接下来专门讨论了真理的内在能力在自然层面上所产生的效果。从内在意义上看，各个意象都具有其特定的象征：“枝杖”象征着能力（参4013，4015节），“剥皮”象征着源自内在的安排（参4015节），而“水槽”则象征着存在于自然良善中的真理（参3095节）。
　　4017、"在水槽那里，羊群来到那里饮水"象征着对真理的情感，这一象征意义可以从多个层面得到证实。首先，从"水"象征信仰性知识和事实性知识，即自然层面的真理（参28，2702，3058节）。其次，"水槽"作为盛水之器，在内在意义上象征着真理的良善，因为良善是承载真理的容器（参3095节）。
　　"来饮水"这一行为象征着对真理的情感，这是因为它暗含着口渴的意思。在圣言中，"口渴”象征着一种渴求和向往，特指对认知和汲取真理的情感，这与"水"象征普遍意义上的真理相呼应。同样地，"饥饿"象征着对接受良善的渴求和情感，这是因为"饼"（在此泛指一切食物）象征着良善（参2165节）。通过这些相互关联的象征意义，我们可以清楚地看到这段经文所表达的是对真理的情感。
　　4018、"在羊群的对面，当它们来饮水时发热"这段经文象征着为了结合而产生的情感热度。这一象征意义可以从"来饮水时发热"得到证实，其中"发热"明显表示热度，而"来饮水"则象征着对真理的情感。"在羊群的对面"象征着与自然层面的真理和良善相结合，因为这种对面而立的状态包含了专注的注视和由此激发的情感，这正是属灵事物结合的方式。
　　所有真理和良善的植入以及一切结合，都必须通过情感来实现。如果人在学习真理和良善时没有产生情感，这些知识虽然会进入记忆，却会像羽毛贴在墙上一样轻浮地附着，稍有微风就会被吹散。
　　【2】事物进入记忆时遵循这样的规律：若没有情感的参与，事物就会落入记忆的阴影中；但若有情感相伴，事物就会进入记忆的光明处。处于光明中的事物会在遇到类似刺激时清晰生动地显现出来，而处于阴影中的则不会如此。这是爱的情感所具有的特性。由此可见，一切真理的植入以及与良善的结合都必须通过情感来实现，情感越强烈，这种结合就越牢固。
　　【3】情感的热度实际上就是这种最深层的情感。真理要被植入并与良善结合，必须依靠对真理和良善的情感，这些情感如泉水般从对邻人的仁义和对主的仁爱中涌现；相对地，伪谬和邪恶则是通过对邪恶和伪谬的情感来结合的，这些负面情感源自于自我之爱和尘世之爱。
　　正是基于这个原理，当经文在内在意义上讨论自然人中良善与真理的结合时，才会在这里和后文中提到"羊群来饮水时发热"这个意象，用以象征这些属灵真理。
　　4019、"羊群在杖前发热"象征着来自自身能力的效果，这从"发热"在此处象征着效果，即情感的效果（参4018节），以及从"杖"象征着自身能力（参4013，4015节）得到证实。
　　4020、"羊群生下有杂色的、有斑点的和有斑纹的"象征着因此从中间的良善，即通过"拉班”所象征的良善，在自然的良善中产生了这样的事物。这从"生产"象征认定并结合（参3911，3915节），从"有杂色的"象征着与邪恶混杂的真理（参4005节），从"有斑点的"象征着与邪恶混杂的良善，以及从"有斑纹的"象征着与伪谬混杂的真理（参3993，3995，4005节）得到证实。这些就是此处所象征的事物，它们是从"拉班"所象征的良善转移到"雅各"所代表的自然真理的良善中的。
　　4021、"雅各把羊羔分出来"象征着关于纯真的事。这一点是显而易见的，因为如前面3994节所述，"羊羔"象征纯真。这里特别提到"关于纯真"，是因为在随后的内容中将论述自然层面的善良与真理如何配置，以便接纳纯真并使之适应。
　　4022、"使羊群的脸朝向有杂色的”象征着被邪恶和伪谬散布的真理。这一点是显而易见的，因为如4005节和4020节所述，“有斑纹的”象征着那些被散布其中且与邪恶混杂的真理。
　　4023、"和所有黑色的”象征着朝向特定的状态，即“羔羊中的黑色”所象征的那种状态，这种状态的详细含义可见于3994节和4001节的论述。
　　4024、"拉班的羊群中“象征着在拉班所代表的良善之中。这一点可从”羊群“和”拉班“的象征意义得到证实，因为拉班代表着良善，具体来说是一种媒介的良善，通过这种媒介而产生自然层面的良善与真理，这些在前文已有论述。
　　4025、"他为自己单独设立诸群”象征着凭借自身能力分离良善与真理。这可从两方面得到证实：其一是”诸群“是指羊群，象征良善和真理；其二是“为自己单独设立”表示分离那些凭借自身能力获得的事物。在至高的意义上，这段经文描述了主如何使他的自然层面神性化，这个过程完全依靠他自身的能力，但仍然是按照神性秩序通过媒介来实现的。这里提到的诸群，即“为自己单独设立”的，指的就是那些主使之在自己里面成为神性的良善和真理。
　　4026、“没有把它们放在拉班的羊群那里”象征着与拉班所象征的良善完全分离。这一点从前面的解释已经可以清楚看出，故不需要更多说明。事实上，神性的良善与真理必然要完全分离于那些带有人性特质的良善与真理，因为神性的良善与真理超越人性的层面，并且具有无限的性质。
　　4027、我们迄今所解释的这些词语的内在意义都属于深层的内在真理，因其隐秘的性质而难以向人的理智作出清晰的阐述。在至高的意义上，这段经文描述了主如何使他的自然层面神性化；在代表意义上，则说明了主在使人重生时如何更新人的自然层面。这些深奥的真理都在内在意义中得到了完整的展现。
　　【2】在至高意义上，这段经文论述主如何以其神性力量使其自然层神性化的内容，其深度甚至超出了天使的理解。人可以通过重生的过程窥见一些这样的奥秘，因为人的重生是主的荣化的一个映像。只有经历过重生的人才能对此有所理解，但即使如此，只要还活在肉身中，这种理解也是模糊的，因为自然和世俗的事物不断投下阴影，阻碍心智提升到更高层次。
　　未经重生的人完全无法理解这些事。他们不仅缺乏信仰性的知识，也缺乏相应的直接领受能力。他们不明白重生的含义，也不相信重生的可能性。他们不理解仁义的情感（重生正是通过这种情感实现的），也不明白良心的本质，更不了解内在人的概念，遑论内在人与外在人的对应关系。虽然他们可能知道这些词汇，但对其实质毫无认识。
　　因此，当人缺乏这些基本概念时，无论如何清晰地解释这些内在意义中的奥秘，都如同在黑暗中展示物品，或对聋者讲话一般徒劳。更重要的是，那些被自我之爱和世俗之爱所支配的人，既不愿意了解这些真理，也不愿意聆听，他们会立即拒绝，甚至彻底排斥这些教导。
　　相比之下，那些怀有仁义情感的人则以这些真理为乐。当人思考这些事时，与他们同在的天使也感到喜悦，因为这些内容论及他们所归属的主，也论及邻舍及其重生。主通过天使将喜悦和幸福注入那些怀有仁义情感的人。当他们阅读这些内容，尤其是当他们相信其中蕴含神圣性，并能理解某些内在意义时，这种喜悦和幸福就会更加丰富。
　　【3】这段经文讲述了一个复杂的属灵过程：主的良善首先流入人内在层面的良善，然后通过这个良善又流入真理。这个流注过程不止于内在层面，还会延伸到人的外在或称自然层面，并在这个过程中影响人对良善和真理的情感体验。经文还解释了真理是如何被接纳，以及它如何与良善结合。在这个过程中，还需要一种起到媒介作用的良善——这就是“拉班和他的羊群”所代表的含义。
　　对于那些能够理解圣言内在含义的天使来说——也就是那些以内在意义为圣言的天使——能够清楚地看到并直接体会到这其中数不清的奥秘。但对我们人类来说，这些奥秘实在太深奥了，我们的理解能力几乎无法真正把握其中的含义。即使偶尔能理解一点，也会因为我们认知的局限而显得模糊不清。这就是为什么这些深奥的内容无法做更详细说明的原因。
　　4028、第四十一节至第四十二节 每当羊群中先来到一起的变热时，雅各就把枝杖放在水槽里，在羊群眼前，为要使它们对着枝杖变热；而对后来到一起的羊群，他就不放置；于是后来到一起的成为拉班的，先来到一起的成为雅各的。
　　"每当羊群中先来到一起的变热时"象征那些自发的事物；"雅各就把枝杖放在水槽里，在羊群眼前，为要使它对着枝杖变热"象征凭借自身能力唤起并结合；"而对后来到一起的羊群，他就不放置"象征非自主的事物；"于是后来到一起的成为拉班的"象征那些非自主的事物将被遗弃；"先来到一起的成为雅各的"象征那些自发的，或说出于他的自由而结合的事物。
　　4029、"每当羊群中先来到一起的变热时"象征那些自发的事物。这一含义可从多个角度得到证实："变热"象征情感的热忱及其效果（参4018，4019节）；"羊群"象征真理与良善，如前所述；而"先来到一起的"则象征自发的事物。这种自发性不仅可从内在意义的关联中看出，更源于一切情感本质上的自发性，特别是那种被"变热"所象征的情感热忱。这就是为什么本节经文两次提到"变热"的原因。从原文的词源来看，这个词表示通过至内在的爱而结合。这里所论述的是自然层面上真理与良善的结合，这种结合只能在自由中，通过自发的方式实现。因此，"每当羊群中先来到一起的变热时"象征那些自发的、出于自由的真理与良善，也就是源于至高情感的真理与良善。
　　一切源于爱或情感的事物都具有自由的本质。真理与良善的结合必须在自由中实现，决不能通过强迫。正因如此，人的一切改造与重生都必须通过自由来实现。若改造与重生能够通过强迫实现，那么所有人都能得救，但事实并非如此。
　　4030、"雅各就把枝杖放在水槽里，在羊群眼前，为要使它对着枝杖变热"象征凭借自身能力唤起并结合。这里的"枝杖"象征能力，特别是在论及主时，象征其自身能力。而"放在眼前的水槽里使其变热"则象征唤起事物以促成其结合，这种解释可以从前文对这些词义的详细论述中得到印证。
　　4031、"而对后来到一起的羊群，他就不放置"象征非自主的事物。这一含义可以通过对比"先来到一起"和"后来到一起"的不同来理解：前者象征自发与自由，而后者则象征非自主与非自由。这种区别不仅体现在内在意义的关联中，更体现在对这两种情况的不同描述上：在描述先来到一起的羊群时使用了"变热"一词来象征情感和情感的热忱，而在描述后来到一起的羊群时则没有使用这个词。
　　一切不是出于情感的行为都是非自发的、非自由的，因为真正的自发性和自由都源于情感或爱。这一点从原文的词源学上也可以得到印证：当这个词被用来描述"后来到一起"时，它表示某种缺乏。当情感的热忱消失时，自由也随之终止，此时的行为就成为非自由的，最终变为非自主的状态。
　　【2】一切真理与良善的结合，以及由此而来的一切改造和重生，都必须在自由中或出于自发进行，这一点可以从上面4029节引用的段落中看出。相反，在非自由或非自主的状态下，任何结合和重生都无法实现。关于自由的本质及其来源，在论述人的自由的章节中已有详细说明（参2870-2893）。
　　如果不理解真理与良善的结合（即内化）以及重生只能在人的自由中实现这一原则，在思考主的天命、人的得救和诅咒等问题时就会陷入严重的误区。这些人会认为，只要主愿意，就能通过各种方式拯救每个人，比如通过奇迹、死人复活、直接启示、天使的干预，或通过各种状态促使人悔改等。
　　【3】然而，这些方法都是非自主的，无法真正改造人。任何强迫性的方法都不能在人心中培养真正的情感。即使表面上能够注入某种神圣之物，一旦环境改变，人就会回到原有的邪恶与伪谬的情感中。这时，先前注入的神圣之物就会与邪恶和伪谬结合，形成亵渎，导致最严重的地狱状态。因为这种人先是承认并相信，甚至被神圣之物感动，后来却否认并厌恶它。
　　只有那些曾经由衷承认后来又否认的人才会陷入亵渎，而那些从未由衷承认的人则不会（参301-303，571，582，593，1001，1008，1010，1059，1327，1328，2051，2426，3398，3399，3402，3898节）。这就是为什么今天不再有明显的奇迹，而只有不明显或隐蔽的奇迹，这些奇迹既不会强行注入神圣之物，也不会剥夺人的自由。因此，我们不会看到死人复活，也不会通过直接启示或天使的强制干预来阻止人作恶或推动人向善。
　　【4】主通过人的自由来运作并引导人。所有的自由都源于爱或情感，因而源于意愿（参3158节）。如果不是在自由状态下接受良善和真理，这些就无法真正成为人自己的。因为任何被强迫的事物都不属于人自己，而是属于强迫者，因为这不是出于自己的行为，即使是通过自己完成的。虽然在某些情况下，比如在属灵的试探和争战中，看起来人似乎被强迫向善，但实际上在这些时刻，人反而拥有比平常更大的自由（参1937，1947，2881节）。
　　这里需要区分两种情况：自我强迫和被他人强迫。当人强迫自己时，这种行为来自内在的自由；而被他人强迫则完全不含自由。理解了这一点，我们就能看到那些在思考主的天命、人的得救和诅咒问题时，不明白主是通过自由而非强迫来运作的人，会陷入何等的迷惑和错误。因为在涉及神圣事物时，如果强迫不是建立在自由的基础上，就会带来危险。
　　这段经文揭示了一个重要真理：真正的灵性成长必须建立在自由的基础上，而不是外在的强制。即使是看似的"强迫"，如果要带来真正的改变，也必须源于内在的自由意愿。这也解释了为什么主在引导人时总是尊重人的自由意志，而不采用强制手段。
　　4032、缺失
　　4033、"后来到一起的成为拉班的"象征那些非自主的事物将被遗弃，而"先来到一起的成为雅各的"象征那些自发的，或说出于他的自由而结合的事物。，这一点可从前面4029和4032节得到证实。所谓"非自主的"是指那些未能结合且无法结合的事物，而"自发的"则指那些已经结合的或有可能结合的事物，这样的区分存在是因为自发的事物都是依照其内在的情感及其品质而运作的。当"拉班和他的羊群"所象征的良善完成了上述用途后，就会发生分离，这种分离的过程将在下一章详细论述。
　　4034、第四十三节 并且那人极其极其地使自己扩展，拥有许多羊群、使女、仆人、骆驼和驴。
　　"那人极其极其地使自己扩展"象征着倍增；"拥有许多羊群"象征由此而来的内在良善与真理；“使女和仆人"象征作为媒介的良善与真理；"骆驼和驴"象征良善外在与最外在的真理。
　　4035、"那人极其极其地使自己扩展"象征着倍增，也就是良善与真理的倍增，这从"使自己扩展”的象征意义可以确知，因为它表示倍增；至于其程度达到无限巨大，这是由"极其极其"来表示的。
　　4036、"拥有许多羊群"象征由此而来的内在良善与真理。这一象征意义可从"羊群"的含义得到确证，因为”羊群“象征着良善与真理，如343节所述。关于这些良善与真理属于内在层面的含义，可参见2566节和3783节的解释。
　　4037、“使女和仆人"象征作为媒介的良善与真理，即自然层面的事物本身。这一象征意义可从两个方面得到确证：”使女“象征着自然层面的情感倾向，因而象征该层面的良善（参1895，2567，3815，3835节）；而”仆人“则象征自然之人的知识，也就是自然层面的真理，这方面的解释可见于2567，3019，3020，3409节。
　　4038、"骆驼和驴"象征着良善的外层和最外层真理。这一象征意义源于两方面："骆驼"象征自然之人的普遍知识，也就是良善的较低层或外层真理（参3048，3071，3143，3145节）；而“驴”则象征自然良善的更低层或最外层真理（参2781节）。关于内层、中层、外层和最外层的良善与真理的具体含义，可参考4009节的论述。人有三个基本层面：身体层（最外层）、自然层（中层）和理性层（内层）。这三层中哪一层在人里面占主导地位，就决定了此人是属身体的、属自然的还是属理性的。这三个层面以奇妙的方式相互沟通：身体层与自然层相通，自然层又与理性层相通。
　　【2】人在出生时完全处于身体层面，但具有可以完善的潜能。随后发展为自然层面，最终达到理性层面。这种层面间的相通关系主要通过感官体现。身体层面通过感官与自然层面相通，这种相通明显地体现在理智和意志两个方面。这两个方面都需要在人里面得到完善，才能使人真正成为并持续作为一个完整的人。
　　在感官中，视觉和听觉主要完善人的理智，而其余三种感官则主要服务于意志。当人的身体层面通过这些感官与自然层面（中层）相通时，通过感官获取的内容会存储在自然层面中，如同存入一个容器，这个容器就是记忆。在记忆中，愉悦、快感和欲望属于意志的范畴，这些被称为自然层面的良善；而知识则属于理智的范畴，被称为自然层面的真理。
　　【3】人的自然层与理性层（内层）之间的相通，是通过前面所述的方式实现的。当内容从自然层向理性层提升时，会存储在理性层中，如同存入另一个容器，这就是内在记忆（参2469-2480节）。在内在记忆中，快乐和幸福属于意愿范畴，构成理性层的良善；而对事物的内在洞察和感知则属于理智范畴，这些被称为理性真理。
　　这三个层面（身体层、自然层、理性层）构成了完整的人。它们之间通过不同的感官系统相互联系：外在感官连接身体层与自然层，内在感官则连接自然层与理性层。在自然层中，源自外在感官（属于身体）的内容构成外层和最外层真理；源自内在感官（属于灵性并与理性层相通）的内容则构成内层良善和真理；而介于两者之间并兼具两种特性的，则是中层良善和真理。这三层按照从内到外的顺序排列，在内在意义上分别由"羊群""使女和仆人"以及"骆驼和驴”来象征。
论“至大之人”及其对应关系：与大脑和小脑的对应
　　4039、在前一章末尾，我们已经探讨了心脏和肺部与“至大之人”（即天堂）的对应关系。本章将论述大脑、小脑及其相连髓质的对应关系。在深入探讨这些对应关系之前，我们需要先了解大脑的基本形态特征，包括这种形态的来源及其象征意义。
　　4040、当移除头骨和周围的保护膜后，大脑表面呈现出令人惊叹的回旋和沟回结构。在这些结构中分布着称为皮质的物质，从皮质延伸出的纤维构成了大脑的髓质部分。这些纤维通过神经系统延伸到全身，按照大脑的指令和意愿执行各种功能。这种精妙的结构完全遵循天堂的形态，因为主最初将这样的形态赋予了诸天，并通过诸天将其赋予了人体内的所有器官，尤其体现在人的大脑和小脑中。
　　4041、天堂的形态令人惊叹，完全超越了人类的理解能力。即使人运用分析方法研究世俗事物，也无法领会如此崇高的形态概念。
　　所有天堂社群都按照这种形态排列，更令人惊奇的是，这些形态中存在一种旋转运动，但天使和灵并不能感知到这种旋转。这就像地球的自转和公转一样，地球上的居民并不能直接感知这种运动。我有幸亲眼见到了最内层天堂的形态，它与人类大脑中可见的回旋结构极为相似。我清晰地观察到了那种流动或旋转运动，这种观察持续了几天。通过这次经历，我确认了人类的大脑确实是按照天堂的流动形态构造的。
　　而在大脑中那些内在的、肉眼无法看见的部分，则是按照天堂更深层的形态构造的，这些形态完全超出了人的理解范围。天使们告诉我，从这些现象可以看出，人是按照三层天堂的形态被创造的，因此天堂的形象被铭刻在人的本质中。这意味着人在最小的形式上就是一个微型的天堂，这正是人与诸天之间存在对应关系的原因。
　　4042、这就解释了为什么只有通过人，才能实现从诸天降至世界，以及从世界升至诸天的过程。这种上下往来是通过大脑及其内在结构实现的，因为大脑中存在着一切事物的本源，即首要和最终的终点。从这些本源流出并衍生出身体中的所有个别事物，同时这里也是理智的思维和意志的情感的源头。
　　4043、如前所述，更内在、更普遍的形态是难以理解的。这是因为一旦我们谈论形态，就不可避免地会涉及空间和时间的概念。然而在内在领域，也就是天堂所在之处，事物并非通过空间和时间来感知，因为这些是自然界所特有的，而是通过状态及其变化和转变来感知。
　　人类无法在不借助形态的情况下理解这些变化和转变，而形态本身又离不开空间和时间的概念。但这些概念在天堂中并不存在，这就说明了为什么这些事物如此难以理解和表达。人类的语言由于涉及自然界的概念，都不足以充分表达这些天堂的事物。
　　在天堂中，这些事物是通过来自主的天堂之光和天堂之焰的变化来呈现的。这种呈现的丰富程度令人惊叹，以至于在其包含的成千上万种感知中，人类难以感知其中的任何一种。不过，这些在天堂中发生的事物，会在灵界中通过某些形态来表现，而这些形态与我们在世界上所见的形态有着相似之处。
　　4044、对应表现实质上是灵性事物在自然事物中的映射。当灵性事物在自然事物中得到正确表现时，两者之间就形成了对应关系。然而，那些只了解自然事物而不知灵性事物的人，可能会质疑这种对应表现和对应关系的存在，他们会疑惑：灵性事物怎么可能作用于自然事物？
　　但如果我们愿意观察自身每时每刻发生的事情，就能对这种关系形成一定的认识。例如，我们可以观察到意愿如何作用于身体的肌肉并产生实际行动，思维如何驱动肺部、气管、喉咙、舌头、嘴唇等言语器官而产生言语，以及情感如何作用于面部，使其呈现出内在情感的外在表现，以至于他人往往能从中察觉一个人的想法和意图。这些现象都能帮助我们理解对应表现和对应关系的本质。
　　这些现象不仅确实存在于人身上，更重要的是，没有任何事物能独立存在，都需要依赖于其它事物，而这些事物又依赖于更高层次的事物，最终都要追溯到最初源头。这种依存关系正是通过对应关系的联系来实现的。因此，具有深入思考能力的人能够推断出：人与天堂之间存在对应关系，进而天堂与主（即最初源头）之间也存在对应关系。
　　4045、由于这种对应关系的存在，天堂被划分为多个较小的天堂，这些较小的天堂又进一步细分为更小的天堂，各处都形成不同的群体。其中有些天堂整体上对应着大脑和小脑的功能。在这些天堂中，又有专门对应大脑各个部分或器官的天堂：有的对应硬脑膜，有的对应软脑膜，有的对应脑窦，还有一些对应大脑中的实质和腔隙，例如对应胼胝体、纹状体、小腺体、脑室、漏斗等结构的天堂。关于这些分别对应不同脑部结构的天堂具有什么样的特质，主已经向我揭示过，这些内容将在后文详细说明。
　　4046、在我头顶上方的中等距离处，出现了几个灵。他们的活动呈现出心跳般的节奏，但是像波浪一样上下往复运动，同时我感到前额有一股凉意。这些特征使我能够推断出他们属于中等层次的灵，既与心脏区域有关，也与肺部区域相连，而且他们并非内层之灵。
　　这些灵随后展现出一种特殊的光。这光呈火焰状，虽然粗糙但仍有光亮，最初出现在我下巴的左侧，继而移动到左眼处，最后出现在眼睛上方。这光虽然保持着火焰般的特质，却很暗淡，并非明亮的白光。通过这些光的特征，我能够了解这些灵的本质，因为光的性质能够显示出他们的情感状态和理解程度。
　　当我将手放在头部左侧时，能在手掌下感受到一种上下起伏的脉动，这个迹象表明他们与大脑区域有关。我试图询问他们的身份，但他们起初保持沉默。其他灵解释说他们本性不爱说话。最终在被催促下，他们承认说话会暴露他们的本质。通过观察，我意识到他们中有些是属于硬脑膜区域的灵，这硬脑膜是包裹大脑和小脑的总体外膜。
　　【2】通过与他们的交谈，我逐渐了解到他们的本质。这些灵在世为人时，从不思考或谈论属灵和属天的事物。他们之所以如此，是因为除了自然界的事物外，他们不相信还有其它事物的存在。这种局限并非源于他们的刻意否认，而是因为他们无法深入理解这些超自然的事物。然而值得注意的是，尽管如此，他们仍然和其他人一样保持着对神性的敬拜，坚持祷告，并且都是遵纪守法的良善公民。
　　【3】随后出现了另一些灵，他们也影响着脉动，但其方式与之前不同。有的是横向运动，而非上下起伏；有的则是连续性的，而非往复式的；还有的则使脉动从一处跳跃到另一处。据说这些灵代表着硬脑膜的外层。他们中有些人在思考属灵和属天事物时，仅仅局限于外在感官可感知的范围，无法以其它方式理解更深层的事物。
　　我能听出这些是女性的声音。当人们试图用外在感官、世俗和尘世的事物来理解天堂或信仰与仁爱的灵性事物时，他们越是将这些事物混淆在一起，就越发趋向外在，甚至到达头部的外皮层面，这正是这些灵所代表的状态。然而，只要他们过着良善的生活，尽管处于最外层，仍然属于“至大之人”的组成部分。
　　因为任何出于仁义的情感过着良善生活的人，都必能得到拯救。
　　4047、在头顶上方出现了一些灵，他们的共同影响是横向地从前向后流过头部。另有一些灵的影响则是从两侧太阳穴流向大脑中心。我感知到这些灵属于软脑膜的区域，这是一层紧贴着大脑和小脑的膜，通过延伸出的纤维与大脑和小脑保持着联系。
　　通过与这些灵的交谈，我了解到他们的特质。他们保持着他们在世时的性格特征：不太相信自己的判断，因此在思考神圣事物时也缺乏确定性，而是倾向于依赖他人的信仰，不会深究其真实性。当我诵读主祷文时，通过他们的感知流入，这一特质得到了进一步证实。事实上，所有的灵和天使都能通过他们在主祷文中所表现出的思想观念和情感流入而显明其本质。
　　这些灵具有特殊的功用，能够作为天使的媒介来服务。他们是连接各层天堂的中介灵，因为他们的思想观念并非封闭，而是保持开放。正是这种特质使他们能够顺从地接受引导，易于接纳和接受来自更高层级的流入。他们表现出谦逊平和的品性，并确认自己居住在天堂之中。
　　4048、在我头部附近有一位灵与我交谈。从他的声音中，我感知到他处于一种安宁的状态，仿佛在平和的睡眠中。他提出各种询问，却表现出非同寻常的谨慎，这种谨慎程度甚至超过了清醒状态下的表现。我感知到是内层天使正通过他发言，而他则处于一种能够感知并传达信息的特殊状态。当我询问他关于这种状态的情况时，他解释说他只传达良善和真理。他能够觉察是否有其它性质的思想流入，如果有，他会拒绝接受或表达这些内容。他描述说自己处于一种平和的状态，这种平和也确实通过我们的交流传递给了我。据说这类灵对应着大脑中的大血窦或主要血管。特别是那些与他相似的灵则对应着纵窦，也就是位于大脑两半球之间的血窦。即使在大脑两侧发生骚动时，这个区域仍然保持着平静的状态。这种对应关系恰好反映了这些灵所具有的平和特质。
　　4049、在头顶稍前方有一些灵与我交谈。他们的言语悦耳动听，影响力温和柔和。这些灵与其他灵最显著的区别在于他们持续不断地渴望和期待真正进入天堂。据说这些灵对应着脑室或大脑的主要腔室，并属于那个区域。这种对应关系的原因在于，那里较好的脑脊液具有回流到大脑的特性，这种特性产生了一种向上的趋向。这种对应关系可以这样理解：大脑象征着天堂，而脑脊液的向上趋向则象征着对天堂的渴望和期待。这就是这类对应关系的本质。
　　4050、我首先看到一张脸出现在蓝色窗户上方，随后这张脸迅速退入内部。接着，我注意到左眼区域出现了一颗小星星，随后出现了更多泛红的小星星，它们闪烁着白色的光芒。然后，我看到了墙壁，但没有屋顶，而且只能看到左侧的墙壁。最后，出现了一片星空。由于这些景象出现在一个邪恶的地方，我原本以为会看到一些可怕的景象。但是，墙壁和星空很快消失了，取而代之的是一口井，从井中升起一团白色的云雾或蒸汽。看起来似乎有什么东西正从井中被抽出。
　　【2】当我询问这些异象的含义和象征时，得到的解释是：这是对大脑漏斗的一种表现。其中，上方的天空象征着大脑，后来出现的容器（井）象征着所谓的漏斗，而那升起的云雾或蒸汽则代表着流经并被抽出的脑脊液。这脑脊液分为两类：一类是与动物精气混合的，这属于有用的脑脊液；另一类是与血清混合的，这属于需要排出的废弃脑脊液。这种异象通过形象化的方式展现了大脑内部的结构和功能，特别是漏斗区域的脑脊液循环系统。通过天空、井和云雾等意象，生动地描绘了大脑内部复杂的生理过程。
　　【3】我被展示了属于这个区域的灵的形态，特别是其中较低等级的灵。这些灵表现出独特的行为模式：他们不停地四处游走，主动靠近他们遇见的人，仔细观察每个细节，并迫不及待地将所听到的信息传递给他人。他们性情多疑，缺乏耐心，总是处于不安定的状态。这种行为方式恰好对应了该区域内脑脊液来回流动的特性，而他们那种流动性的推理方式也正是这种特性的体现。
　　【4】以上所述的是属于中等级别的灵。而那些对应于排泄性脑脊液的灵则更为低劣，他们习惯于将属灵真理拉低到世俗层面并加以玷污。举例来说，当他们听到关于婚姻之爱的教导时，就会立即联想到淫乱和通奸，将婚姻之爱的神圣事物贬低到这种层面。他们在对待其它属灵真理时也是如此。这类灵出现在前方偏右的某个位置。相比之下，那些品性良好的灵则与先前4049节中所描述的完全相似。
　　4051、有些灵的群体对应于大脑中的峡部区域，另有一些则对应于大脑中那些似腺体状的纤维结。这些纤维结发出纤维来执行各种功能，这些纤维在其起源处（即腺体中）是统一的，但在末端则呈现出不同的作用。有一个与这些相对应的灵的群体向我显现，经历如下：这些灵从前方接近我，开始与我交谈，声称他们是人类。对此，我被允许回应说，他们虽然不是拥有物质身体的人类，但作为灵他们仍然是人，这是因为灵的一切特质都指向人性的本质，包括与肉身人类相似的形态。灵是内在的人，而人之所以为人主要在于其聪明和智慧，而非外在形态。因此，善良的灵，特别是天使，由于更多地处于智慧之光中，反而比那些仍在肉体中的更具有真正的人性。
　　【2】在我作出回应后，这些灵告诉我，他们的群体中有许多成员，每个成员都各不相同。我原本认为在来生中不可能存在由不相似者组成的协和体，于是与他们讨论这个问题。最后我明白了，尽管他们表面上不相似，但因为拥有共同的目标而得以联合。他们解释说，他们群体的特点就是每个成员的言行都与其他人不同，但内在的意愿和思维却是一致的。他们用一个例子来说明：当群体中有人说天使在天堂中是最小的，另一人说是最大的，第三个人则说既不是最小也不是最大，看似观点各异，但他们的核心思想却是一致的。他们共同认识到：愿意成为最小的反而是最大的，所谓最大只是相对而言，实际上既不存在最小也不存在最大，因为他们根本不关注地位的优劣。在其它事情上也是如此。这样，他们在根本原则上是统一的，只是在外在表现上各有不同。这些灵靠近我的耳朵，表明他们是善良的灵，这就是他们独特的交流方式。有人提到，没有人知道他们来自何处，他们属于那些在各群体间游走的灵。
　　4052、“至大之人”与人脑的对应关系体现在：处于良善原则的人对应于脑中作为原则的部分，即腺体或皮质物质；而处于真理原则的人则对应于由这些原则衍生出的脑部结构，即神经纤维。这种对应还有更细致的区分：对应于右脑的人是那些从意志层面处于良善，并因此在意志上趋向真理的人；而对应于左脑的人则是那些从理智层面理解良善与真理，并对此产生情感的人。这种区分源于天堂的布局：在主的右边的是从意志而行善的人，被称为属天的人；在主的左边的是从理智而行善的人，被称为属灵的人。
　　4053、这些对应关系此前无人知晓，我深知人们听到时必会感到惊讶。这种惊讶源于人们不了解内在人与外在人的概念：内在人存在于灵界，外在人存在于自然界，而内在人在外在人中生活，并对其产生流注和管理。根据这一点，以及此前第4044节所述内容，我们可以理解流注与对应的概念。在来世，这些都是众所周知的事实。同时我们也知道，自然界不过是属灵事物的再现，它的存在和持续都源于属灵事物，而这种再现正是按照对应关系的方式呈现的。
　　4054、大脑如同天堂，存在于目的的领域，即功用的领域。从主流入的一切都关乎人类救赎的目的，这个目的在天堂中掌权，并通过天堂在大脑中掌权。大脑作为人的心智所在，关注身体中的目的，使身体服务于灵魂，使灵魂能永远幸福。然而，有些灵的群体并无功用的目的，他们只顾与朋友相处，沉溺于快乐中。这些人只关心自身，只在意表面，不论是处理家务还是公务，都只为这一目的。这类灵的群体的数量之多令人难以置信。当他们靠近时，其气场就会发挥作用，使他人对真理和良善的情感消失。一旦这些情感消失，他们就沉浸在友谊的快乐中。这些灵就像大脑中的阻塞物，使大脑变得愚钝。这样的群体曾多次出现在我身边，我能从自己的迟钝、缓慢和情感缺失中感知到他们的存在。我也曾多次与他们交谈。这些灵是真正的祸害和毒害，尽管他们在世时的社会生活中看似善良、愉快、诙谐，甚至聪明。他们确实懂得礼节，并善于通过礼节建立友谊，特别擅长借友谊来拉拢他人。但他们既不知道也不想知道什么是为了良善而结交朋友，或什么是良善的友谊。等待他们的是悲惨的命运：他们最终生活在污秽之中，变得如此愚钝，几乎丧失了人性的理智。这是因为目的塑造人，什么样的目的就有什么样的人，因此死后就会呈现出什么样的人性特质。
　　4055、关于“至大之人”及其对应关系的讨论将在下一章末尾继续。
　　（第三卷结束）
3

